


CONTENIDO
Prefacio..................................................................  9
Introducción........................................................... 12

Una clave reveladora.........................................  19

Una historia incomparable................................  29

_  Nacidos en la esclavitud....................................  41 ~
^  El libertador no era esclavo...............................  53

La zarza ardiente ................................................. 63
Encuentro con el faraón....................................  77
Compromisos engañosos....................................  93

¡Libres al fin!.....................................................106 -

Al amparo de la nube .........................................120

Cruzando el Mar Rojo....................................... 134
Los redimidos cantan......................................... 146

El camino es escabroso...................................... 158

Pan del cielo - 1 ................................................. 176
Pan del cielo - 2 ................................................. 190

Un monte en el camino..................................... 200

Una ley - dos tablas........................................... 219

Tragedia en el desierto....................................... 234
Mi especial tesoro.............................................. 249

Llegando a Canaán............................................ 263

Un amigo en la corte......................................... 277

Conclusión..............................................................290



Prefació

La idea central de este libro nació hace ya algunos años 
cuando escribíamos nuestra tesis doctoral. El objetivo 

principal de la tesis, que fue publicada en inglés bajo el título 
Theology of Liberation. A Study in its Soteriology [La 
teología de la liberación. Un estudio en su soteriología], era 
estudiar y descubrir cómo la teología de la liberación, muy 
popular hace un par de décadas, utilizaba el motivo del éxodo 
como un modelo para sus propósitos de liberación.

Esta teología, especialmente en su etapa inicial en las 
décadas de los sesenta y los setenta, era muy radical, y tenía 
como objetivo principal promover un cambio en las 
estructuras políticas, económicas y sociales de América 
Latina, con el fin de auxiliar a las mayorías pobres y 
marginadas de la sociedad. A pesar de los propósitos nobles 
que observábamos en esta modalidad teológica, nos 
sentíamos constantemente frustrados al notar el énfasis casi 
exclusivamente horizontal de su preocupación.

Cuanto más estudiábamos el éxodo más nos parecía 
descubrir en él, no necesariamente un modelo para 
levantamientos revolucionarios y luchas de clases, sino más 
bien una gloriosa presentación del evangelio en tipos y 
figuras. Encontrábamos que hablaba de una liberación que iba 
mucho más allá de los límites de lo político y lo humano, que 
apuntaba a la gloriosa liberación del pecado, que es la raíz de 
todo tipo de esclavitud; a la liberación que traería el Señor 
Jesús, no por medio de algún acto revolucionario, sino al



10 De Egipto a Canaán

ofrecerse él mismo a Dios como sacrificio por el pecado de los 
hombres.

Es nuestra convicción que cuanto mejor entendamos el 
éxodo, la liberación del pueblo de Israel de la esclavitud 
egipcia, mejor podremos comprenderla naturaleza de nuestra 
liberación de la esclavitud espiritual. Es interesante notar 
cómo los escritores del Nuevo Testamento, al presentar el 
evangelio, se valieron constantemente de los conceptos, 
figuras, símbolos y aun del mismo vocabulario del éxodo.

Este trabajo no pretende ser exhaustivo; en realidad cubre 
sólo algunos aspectos de la primera mitad del libro de 

15 Éxodo, quedando la segunda mitad como un proyecto posible 
para el futuro.

Siendo que los distintos tipos y figuras que se encuentran 
en el episodio del éxodo apuntan, a veces desde perspectivas 
diferentes, a la obra redentora de Cristo, cierta repetición en el 
contenido de algunos capítulos ha sido inevitable, aunque 
hemos hecho todo lo posible para mantenerla al mínimo.

Agradezco a quienes de una manera u otra han contribuido 
para que este proyecto se haya convertido en realidad. En 
forma especial agradezco a los doctores Ángel Manuel 
Rodríguez y Alfonso Valenzuela y a los pastores Rubén 
Rodríguez y Julio Juárez por haber leído el manuscrito y por 
sus valiosas sugerencias. Quiero también expresar mi gratitud 
a mi secretaria, Bonnie Knight, quien pacientemente se 
encargó de todos los detalles, hasta dejar el manuscrito listo 
para la impresión.

Mi oración es que este libro, cuya preparación ha resultado 
en una bendición para su autor, también lo sea para el amable 
lector. Que la liberación del pueblo de Israel de la cautividad 
egipcia, y su peregrinaje hacia la tierra de Canaán, puedan 
inspirar nuestro peregrinaje y fortalecer nuestra confianza en 
el Señor Jesús, nuestro Moisés, “el Cordero de Dios que quita



Prefacio 11

el pecado del mundo” (Juan 1:29). Que recordemos siempre 
que el Dios de Abraham, de Isaac y de Jacob, es también 
nuestro Dios, “el cual nos ha librado de la potestad de las 
tinieblas, y trasladado al reino de su amado Hijo, en quien 
tenemos redención por su sangre, el perdón de pecados” (Col. 
1:13,14). A pesar de que el recorrido parece hacerse más largo 
que lo pensado, y que a menudo encontramos que el “camino 
es escabroso, y los pies sangrantes van,” todo parece indicar 
que finalmente Canaán ya se acerca, que es hora ya de levantar 
nuestras cabezas y cantar con júbilo anticipado,

¡Oh, cuán dulce el descanso 
ha de ser en nuestro hogar!
¡Ya se acerca Canaán!
¡Ya se acerca Canaán, 
donde todas nuestras penas 
ya no volverán jamás!
¡Cerca ya, ya se acerca Canaán!

Atilio René Dupertuis 
Andrews University 
Berrien Springs, Michigan 
Junio de 1995

Biblioteca Sara t .  Qcam 
r  TT  X  r  Universidad i in r ia



Introducción

A ntes de su ascensión, el Señor Jesús encargó a su Iglesia 
la tarea de predicar el evangelio. En esta tarea había de 

ocuparse hasta el fin del tiempo. Según las palabras de Jesús 
n îsmo: “Y será predicado este evangelio del reino en todo el 
mundo, para testimonio a todas las naciones; y entonces 
vendrá el fin” (Mateo 24:14). A lo largo de su historia, la 
iglesia ha tenido dificultades, no sólo en cumplir con su 
cometido, sino con frecuencia en poder definir en qué 
consistía la esencia de ese cometido.

Es un hecho verdaderamente lamentable que mucho de lo 
que la iglesia predicó tenía muy poco que ver con las buenas 
nuevas. En vez de buenas nuevas, noticias de esperanza y 
perdón, la iglesia desarrolló un pesado sistema de exigencias, 
por el cual se pedía al hombre que sacrificara hasta lo sumo 
para satisfacer las demandas de Dios, y así poder ganar su 
buena voluntad. Había de conseguir el perdón de los pecados 
a través de un tortuoso camino de confesiones, sacrificios y, 
con frecuencia, dinero. Según la cantidad que se pagaba al 
personaje eclesiástico adecuado, una persona podía reducir, o 
aun eliminar los sufrimientos que le tocaban en el purgatorio 
cómo castigo de sus acciones pecaminosas. Uno de los casos 
más exagerados que cuenta la historia es sin duda el del 
Cardenal Albrecht de Brandenburg, quien logró acumular 
remisión para los sufrimientos en el purgatorio por un período 
equivalente a 39,245,120 años. Uno no puede menos que 
sorprenderse al notar el éxito que tuvo el enemigo en lograr sus



Introducción 13

propósitos, aun a través de la iglesia. Al respecto leemos:

Aunque se dieron todas estas pruebas evidentes, el enemigo del bien 
cegó el entendimiento de los hombres, para que estos mirasen a Dios 
con temor y le considerasen severo e implacable. Satanás indujo a los 
hombres a concebir a Dios como un ser cuyo principal atributo es una 
justicia inexorable, como un juez severo, un acreedor duro y exigente. 
Representó al Creador como un ser que velase con ojo celoso para 
discernir los errores y las faltas de los hombres y hacer caer juicios 
sobre ellos. A fin de disipar esta densa sombra vino el Señor Jesús a 
vivir entre los hombres, y manifestó al mundo el amor infinito de Dios 
(CC, p. 11).

fel evangelio es “buenas nuevas”
¿Qué es lo que la iglesia tenía que predicar? ¿Qué es el 

evangelio, a fin de cuentas? No es un secreto para nadie que 
la palabra evangelio, que nos llega del griego euangelion, 
significa sencillamente “buenas nuevas,” “buenas noticias.” 
Un “evangelio” era para los griegos un anuncio público de que 
alguien había ganado una batalla, o que había logrado 
finalmente algo que se había propuesto.

Los escritores bíblicos se valieron de la palabra 
“evangelio” para describir lo que Dios hizo; para anunciar que 
Dios ha ganado la batalla a favor del hombre. No tiene que ver 
necesariamente lo que éste tiene que hacer, cómo debe 
sacrificarse para poder cancelar su deuda. El sacrificio ya fue 
hecho; la deuda fue cancelada; el hombre no debe nada, 
gracias al amor inmerecido de Dios. En otras palabras, el 
evangelio es de Dios, para beneficiar al hombre. Al escribir 
a los tesalonicenses, el apóstol Pablo afirmó:

Tan grande es nuestro afecto por vosotros, que hubiéramos querido 
entregaros no sólo el evangelio de Dios... porque os acordáis, 
hermanos, de nuestro trabajo y fatiga; como trabajando de noche y de 
día, para no ser gravosos a ninguno de vosotros, os predicamos el 
evangelio de Dios (ITes. 1:8,9).



14 De Egipto a Canaán

Además de ser de Dios, el evangelio es “las buenas 
nuevas” de Jesucristo; es lo que Dios hizo a través de Cristo 
en favor nuestro. En la introducción al libro a los Romanos, 
el apóstol Pablo subraya en forma magistral estos dos aspectos 
salientes del evangelio. Notemos:

Pablo, siervo de Jesucristo, llamado a ser apóstol, apartado para ei 
evangelio de Dios, que él había prometido antes por sus profetas en 
las santas Escrituras, acerca de su Hijo, nuestro Señor Jesucristo 
(Rom. 1:1,2).

El evangelio es de Dios; es las buenas nuevas de lo que él 
hizo por medio de Jesucristo. El versículo sin duda más 
conocido de la Escritura resalta hermosamente esta verdad 
fundamental: “Porque de tal manera amó Dios al mundo que 
ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree, 
no se pierda, mas tenga vida eterna” (Juan 3:16).

El evangelio no tiene que vet-ron nosotros cinn qnp. p¡g 
para nosotros, es para nuestra salvación. Tiene que ver con 
lo que Dios hizo en Cristo. Siempre existe la tentación de 
centrar el evangelio en el hombre, en lo que éste tiene que 
hacer, en sus deberes; o por lo menos tratar de “agregar” al 
evangelio de la gracia de Dios alguna dimensión humana. El 
apóstol Pablo se encontró con una situación tal en cierta 
oportunidad, y su reacción nos habla de la seriedad con que él 
vio el asunto. Algunos “judaizantes” habían llegado a las 
iglesias de Galacia, insistiendo que el evangelio de la gracia de 
Dios debía ser complementado por “las obras de la ley” 
(circuncisión, fiestas, leyes). Con visible indignación el 
apóstol protestó:

Estoy maravillado de que tan pronto os hayáis alejado del que os llamó 
por la gracia de Cristo, para seguir un evangelio diferente. No que



Introducción 15

haya otro, sino que hay algunos que os perturban y quieren pervertir 
el evangelio de Cristo. Mas si aun nosotros, o un ángel del cielo, os 
anunciare otro evangelio, diferente al que os hemos anunciado, sea 
anatema (Gál. 1:6-8).

El evangelio es eterno
Según lo indica el mensaje de los tres ángeles de 

Apocalipsis, el evangelio que la iglesia tiene que predicar, y 
con renovado entusiasmo al acercarse al final del recorrido, es 
“el evangelio eterno” (Apoc. 14:6). Es el plan de salvación 
concebido en la mente de Dios aún antes que entrara el pecado 
¿n el mundo, pero anunciado en el momento en que hizo su 
temible aparición. Tan pronto como Adán pecó, fue 
sorprendido con el evangelio, con el anuncio del amor de 
Dios, de un sustituto, con el anuncio de que alguien tomaría su 
lugar para que él pudiera tener una nueva oportunidad.

Si bien es cierto que hay un solo evangelio, que es de Dios, 
manifestado en Cristo, y que es eterno, es tan enorme, tan 
profundo, que nadie puede comprenderlo en toda su amplitud, 
y mucho menos expresarlo. Lo que sí podemos hacer es 
enfocarlo desde distintos ángulos para tratar de descubrir 
nuevas facetas, nuevas dimensiones que no habíamos notado 
antes. Y al hacerlo, debemos estar siempre conscientes de que 
todos nuestros esfuerzos serán limitados, que todo lo que 
lograremos serán sólo reflejos pálidos de lo que es la realidad.

El evangelio en el Antiguo Testamento
El Antiguo Testamento abunda en enseñanzas acerca del 

Señor Jesús. Nos habla acerca de él por medio de tipos, de 
figuras, de símbolos, de sombras. En este trabajo nos 
proponemos visualizar el evangelio desde esta perspectiva, 
porque el mismo evangelio, el evangelio eterno, se encontraba



16 De Egipto a Canaán

presente en el Antiguo Testamento, pero expresado en una 
forma diferente. El Señor Jesús nos animó a tratar de 
encontrarlo, de descubrirlo en sus páginas. Hablando con los 
judíos cierto día, les dijo: “Escudriñad las Escrituras; porque 
a vosotros os parece que en ellas tenéis la vida eterna; y ellas 
son las que dan testimonio de mí” (Juan 5:39).

Es claro que el Señor tenía en mente el Antiguo 
Testamento cuando se refirió a las Escrituras, ya que el Nuevo 
Testamento no existía todavía. En otro lugar fue aún más 
específico al señalar su presencia en el Antiguo Testamento. 
Mientras se encaminaba hacia la aldea de Emaús el domingo 
'después de la resurrección, les dijo a los dos caminantes que 
lo acompañaban: “¿No era necesario que el Cristo padeciera 
estas cosas, y que entrara en su gloria? Y comenzando desde 
Moisés, y siguiendo por todos los profetas, les declaraba en 
todas las Escrituras lo que de él decían” (Lucas 24:25,26). 
Hablando más específicamente del Pentateuco, el Señor 
reconvino a ciertos judíos por su incredulidad con palabras 
muy reveladoras;, les dijo “porque si creyeseis a Moisés, me 
creeríais también a mí, porque de mí escribió él” (Juan 5:46). 
En un capítulo titulado “Cristo en toda la Biblia” se nos dice 
lo siguiente:
r
'V  El poder de Cristo, el Salvador crucificado que da vida eterna, debe 

ser presentado a toda la gente. Debiéramos mostrarles que el 
Antiguo Testamento es tan ciertamente el evangelio en tipos y 
sombras como lo es en el Nuevo Testamento en poder demostrado. 
El Nuevo Testamento no presenta una nueva religión; el Antiguo 
Testamento no presenta una religión que sería suplantada por el 
Nuevo. El Nuevo Testamento no es más que el avance y desarrollo 
del Antiguo (6 T, p. 392).

Sólo es posible percibir el evangelio en el Antiguo 
Testamento si uno tiene un alto concepto de la naturaleza de



Introducción 17

la Escritura; en otras palabras, si uno acepta que la Biblia es la 
palabra inspirada de Dios, y por lo tanto admite el elemento 
sobrenatural, es decir, que Dios interviene directamente en la 
historia; que la revelación es, además, progresiva. Esto 
incluye aceptar la presencia de profecía predictiva en la 
Escritura. Esta predicción puede ser verbal o en tipos y 
símbolos. Una predicción verbal se encontraría en esas 
porciones de la Escritura que anuncian, ya sea en prosa o en 
poesía, algo relacionado con el mundo venidero. Pero además 
hay predicciones que involucran algún tipo, o figura, que 
pueden ser personas (“Adán es figura [tipo, en griego] del que 
fiabía de venir” [Rom. 5:14]); o instituciones (la pascua es un 
tipo de Cristo, “nuestra pascua” [1 Cor. 5:7]); eventos (el 
éxodo, porque “estas cosas sucedieron como ejemplos [tipos, 
en griego] para nosotros” [1 Cor. 10:6]); o cosas (la roca en el 
desierto “era Cristo” [1 Cor. 10:4]); la serpiente levantada por 
Moisés en el desierto es un tipo de la cruz (Juan 3:14-16).

Un ejemplo muy claro de estas dos clases de predicciones 
lo encontramos en Génesis 3, en la respuesta, en el evangelio 
que Dios anunció a Adán luego de su pecado^fen primer lugar, 
dicha en forma verbal, la encontramos en el versículo 15, 
donde Dios anuncia, verbalmente, que la serpiente heriría a la 
simiente de la mujer, Cristo Jesús, en el calcañar. Esta primera 
promesa del evangelio apuntaba a la cruz, donde Cristo sería 
‘herido’ por nuestros pecados. Al mismo tiempo anuncia que 
a través de la cruz, Jesús aplastaría la cabeza de la serpiente y 
obtendría la victoria definitiva sobre el enemigo del hombre.

Pero además está anunciado en forma tipológica. La obra 
de Cristo se encuentra muy claramente tipificada en el 
versículo 21, donde dice que “Dios hizo al hombre y a su mujer 
túnicas de pieles, y los vistió.” Dios les dio a nuestros 
primeros padres en tipos y símbolos lo que les había 
anunciado verbalmente en el versículo 15. Aunque no

Biblioteca Sara E Ocampc
I I i v ..



18 De Egipto a Canaán

tenemos todos los detalles, evidentemente un cordero fue 
sacrificado para que Adán y Eva pudieran beneficiarse con su 
piel; este cordero tipificaba a Cristo, “el Cordero de Dios” 
(Juan 1:19), que daría su vida a favor del pecador. La túnica 
de piel era además un tipo hermoso de la justicia de Cristo que 
cubriría al pecador arrepentido, ya que éste está desprovisto de 
toda justicia. Y esto en contraste con el delantal de hojas de 
higuera que Adán y Eva habían confeccionado con sus propias 
manos, y que desde entonces ha simbolizado todo tipo de 
esfuerzo humano por lograr la reconciliación con Dios; ha 
representado todo tipo de esfuerzo por confundir el evangelio, 

tías buenas nuevas, como la obra del hombre en vez de lo que 
es en realidad, la obra de Dios.

El libro de Éxodo contiene mucha enseñanza para 
nosotros. Todo el episodio de la liberación de los israelitas de 
la esclavitud egipcia y su peregrinación por el desierto rumbo 
a la tierra prometida, al amparo de la nube, tiene una 
correlación, aun en muchos detalles, con la liberación del 
cristiano de la esclavitud espiritual y su marcha por la vida 
rumbo al hogar celestial. Nuestro propósito es tratar de 
descubrir aspectos del evangelio presentados en los tipos y 
figuras de la experiencia del éxodo, ya que Moisés, al mismo 
tiempo que escribió la historia del pueblo de Israel, habló de 
Jesús (Juan 5:46).



I

Una clave reveladora

H ace algún tiempo alguien nos envió un recorte de 
periódico con una noticia aparentemente interesante. El 

artículo se titulaba: “Claves ocultas en los rollos del 
Pentateuco pueden probar la existencia de Dios.” Se decía que 
el Pentateuco (los primeros cinco libros del Antiguo 
Testamento), había sido sometido a un estudio cuidadoso por 
medio de computadora, con resultados sorprendentes. 
Indicaba el artículo que si se tomara el manuscrito hebreo del 
Génesis y se localizara la primera letra T, cada 49 veces que 
aparece la misma letra, se encontraría la palabra Torah, que 
en hebreo significa ley. Además, que en el libro de Exodo, a 
partir de la primera vez que aparece la letra Y, cada séptima 
vez que se repite la misma letra indica el comienzo de la 
palabra Yahweh. Y todo eso probaría, supuestamente, el 
origen divino del Pentateuco, ya que sería muy difícil suponer 
que el autor de estos libros hubiera podido diseñar algo tan 
complejo, máxime sin contar con el auxilio de la tecnología 
moderna.

El artículo parecía proceder de uno de esos periódicos que 
se encuentran a la salida de los supermercados, que son de



20 De Egipto a Canaán

corte sensacionalista y se especializan en cosas llamativas, sin 
mayor preocupación por la veracidad de lo que afirman. Por 
lo menos nunca hemos visto nada al respecto proveniente de 
alguna fuente seria, digna de confianza. Además, para que lo 
afirmado en ese artículo pudiera ser posible, sería necesario 
contar con los autógrafos, o sea los manuscritos originales 
escritos por Moisés, cosa que no poseemos. Lo que tenemos 
son copias bastante distantes de los originales, copias que 
contienen cierta cantidad de variantes, lo que haría imposible 
aplicar la mencionada estrategia literaria.

Gracias a Dios que nosotros no necesitamos depender de 
un análisis de computadora para decidir si el Pentateuco, y el 
resto de la Escritura, es inspirado o no. Tenemos suficiente# 
evidencias para aceptar el hecho de que, desde el Géne«s 
hasta £1 Apocalipsis, la Biblia es la Palabra inspirada de Dios, 
totalmente fidedigna.' Poseemos una cantidad de pruebas 
incontrovertibles que así lo indicam

El Pentateuco contiene una clave, sin embargo, que si la 
descubrimos, nos ayudará a entender mejor las maravillas y la 
profundidad del plan de salvación, presentado con mayor 
detalle en el resto de la Escritura, especialmente en el Nuevo 
Testamento. «  estudiar los libros tfqí
Pentateuco desde un punto de vista teológico, descubriremos 
alfanas revelaciones extraordinarias? Veamos qué 
enseñanzas obtenemos, a continuación, al tratar de descubrir 
el centro teológico, doctrinal, de cada uno de los libros del 
Pentateuco.

Génesis
El libro de Génesis nos habla del origen de todas las cosas, 

de la creación del mundo y de todo lo que hay en él, de la 
entrada del pecado y sus consecuencias, del diluvio, de la torre



Una clave reveladora 21

de Babel y de muchas otras cosas. Pero si tratamos de 
descubrir su centro teológico, veremos que su doctrina central 
es la elección. Dios decidió, soberanamente, crear al hombre
a"su imagen y semejanza; y así lo hizo. Los primeros dos 
capítulos nos dan detalles de cómo llevó a cabo esta obra 
maravillosa. Después que éste pecó, tuvo que salir del Edén, 
como lo registra el capítulo tres. Años más tarde Dios eligió,
o llamó, a Noé con la misión de amonestar a un mundo sumido 
en la maldad de la destrucción que vendría sobre toda la tierra. 
Más tarde llamó a Abraham, el padre de los fieles, quien 
abandonó su tierra y salió rumbo a Canaán. Luego escogió a 
ísaac, a Jacob, a José, quien fue a Egipto, donde fue seguido 
más tarde por su familia. Con el pasar del tiempo la familia de 
Jacob fue esclavizada por los egipcios, y al ser libertados, dio 
origen al pueblo elegido de Dios. SftMiitteéefSItiC^e&qde 
« o te s  soberano. Él toma la iniciativa, éí elige y él decide!

La salvación del hombre, de igual manera, comienza con 
la iniciativa divina. Tan pronto como Adán pecó, Dios se hizo 
presente en el Jardín del Edén con la gran pregunta: “¿Dónde 
estás tú?” El plan de salvación no comienza con ningún tipo 
de iniciativa o contribución humana. Es Dios quien se interesa 
y sale en busca de sus hijos extraviados. En el capítulo 15 del 
evangelio de Lucas se registra una serie de parábolas que Jesús 
contó ilustrando esta verdad central. En una de ellas, la de la 
oveja perdida, leemos lo siguiente: “¿Qué hombre de 
vosotros, teniendo cien ovejas, si pierde una de ellas, no deja 
las noventa y nueve en el desierto, y va tras la que se perdió, 
hasta encontrarla?” (Lucas 15:4).

Todo lo que el hombre puede hacer, a nivel personal, es 
responder a la iniciativa divina. En el último libro de la Biblia 
encontramos las hermosas palabras que encierran tanta 
verdad: “He aquí, yo estoy a la puerta y llamo; si alguno oye 
mi voz y abre la puerta, entraré a él, y cenaré con él, y él



22 De Egipto a Canaán

conmigo” (Apoc. 3:20). Dios todavía es soberano, todavía 
toma la iniciativa, e invita al pecador a recibir la salvación; si 
éste no se resiste, será atraído. Al respecto se nos dice: “El 
hombre puede resistir a este amor, puede rehusar ser 
atraído a Cristo; pero si no se resiste, será atraído a Jesús; 
el conocimiento del plan de la salvación le guiará al pie de la 
cruz, arrepentido de sus pecados, los cuales causaron los 
sufrimientos del amado Hijo de Dios” (CC, p. 29). Notemos 
lo siguiente:

Alma desalentada, anímate aunque hayas obrado impíamente. No 
pienses que quizá Dios perdonará tus transgresiones y permitirá que 
vayas a su presencia. Dios ha dado el primer paso. Aunque te habías 
rebelado contra él, salió a buscarte. Con el tierno corazón del pastor, 
dejó las noventa y nueve y salió al desierto a buscar la que se había 
perdido. Toma en sus brazos de amor al alma lastimada, herida y a 
punto de morir, y gozosamente la lleva al aprisco de la seguridad 
(PVGM, p. 147).

Éxodo
* El libro de Éxodo, como su mismo nombre lo indica, relata 

la salida del pueblo de Israel de la cautividad egipcia. Después 
de cuatrocientos años en Egipto, y muchos de ellos como 
esclavos, los israelitas salieron de Egipto rumbo a Canaán. Y 
salieron porque Dios tomó la iniciativa: él decidió sacarlos. 
En este libro también encontramos el Sinaí, donde Dios le dio 
leyes a su pueblo y todas las instrucciones para la construcción 
del santuario. Doctrinalmente, sin embargo, el centro del libro 
del Éxodo, su doctrina principal, es la redención. El pueblo 
de Israel no sólo salió de Egipto, sino que fue redimido; se 
pagó un precio por la liberación de los esclavos. Dios elige 
con un propósito: para redimir. Él toma la iniciativa y nos 
busca porque quiere redimimos. Al respecto escribió el 
apóstol Pablo:



Una clave reveladora 23

Porque nosotros debemos dar siempre gracias a Dios respecto a 
vosotros, hermanos amados del Señor, de que Dios os haya escogido 
desde el principio para salvación... (2 Tes. 2:13).

■ N P ü  «t gran mensaje del evangelio. Dios elige, 
lüéaesis) con el propósito de redimir a los elegidos (Éxodo). 
En Cristo todos hemos sido elegidos para salvación, ya que él 
“quiere que todos los hombres sean salvos y que vengan al 
conocimiento de la verdad” (1 Tim. 2:4). El plan de redención 
concluye con un hermoso cántico, según el vidente de Patmos: 
“y cantaban un nuevo cántico, diciendo: Digno eres de tomar 
el libro y de abrir sus sellos; porque tú fuiste inmolado, con tu 
sangre nos has redimido para Dios, de todo linaje y lengua y 
pueblo y nación” (Apoc. 5:9).

Levítico
El nombre de este libro se deriva de la tribu de Le vi, la tribu 

que fue elegida para encargarse del sacerdocio, de los detalles 
de la conducción del culto. Es un libro que contiene muchas 
leyes, especialmente con respecto al sacerdocio; leyes que 
tienen que ver con los sacrificios y las ofrendas, incluyendo el 
día de la expiación. Además contiene muchas otras 
instrucciones con respecto a la vida de los israelitas. No es 
difícil, sin embargo, descubrir el foco doctrinal central de este 
libro: es la adoración. Todo el sistema de sacrificios y las 
leyes del culto señalan este deber de los hijos de Dios y les 
mostraba cómo debían adorar a su Hacedor. Relacionado con 
lo que dijimos con respecto a los libros anteriores, podemos 
decir que Dios elige y redime con un propósito: que los 
redimidos le adoren y le sirvan. Durante el ministerio de 
Moisés en Egipto este propósito fue constantemente repetido, 
casi a manera de un lema: “deja ir a mi pueblo, para que me 
sirva.” Lo cual quiere decir que Dios tiene planes, un



24 De Egipto a Canaán

propósito bien definido para sus hijos redimidos. No los 
redime para dejarlos librados a sus propias iniciativas; los 
redime para él, y mediante la adoración quiere acercarlos a su 
corazón, elevar sus vistas de lo terrenal y pasajero a lo celestial 
y permanente.

Vale decir que una persona redimida adora a Dios y le 
sirve; no vive más para servirse a sí misma. La redención 
cambia el centro de interés, del yo, al Redentor y al prójimo. 
El mayor enemigo que todos tenemos es el yo, y toda vida que 
se centra en el yo, se malgasta. Servir, dar, es la ley de la vida, 
y quien no da, eventualmente muere; el egoísmo destruye. 
Dios nos pide que le sirvamos, que le adoremos, porque desea 
nuestro bien, nuestra superación. Calvino entendía que el 
objeto supremo del cristianismo es “adorar a Dios y gozarlo 
para siempre,” es decir, la adoración, la entrega del alma al 
Creador debe producir gozo en la vida del hijo de Dios; nunca 
será una carga.

Uno de los capítulos hermosos del Pentateuco, al cual nos 
referiremos en más detalle más adelante, es el que relata lo que 
los israelitas, una vez redimidos, hicieron al otro lado del Mar

Ja paeia de Dios, y que está consciente de ello, puede adora 
dé veras, en espíritu y en verdad.- 

Números
El título de este libro en hebreo es simplemente “en el 

desierto” y cuenta la travesía del pueblo redimido mientras 
marchaba hacia la tierra prometida. Este libro contiene 
muchos censos, muchos números, de ahí el título en la 
Septuaginta (la traducción griega del Antiguo Testamento): 
Números. Contiene, además, inumerables lecciones muy 
valiosas para nosotros hoy, ya que nosotros también estamos



Una clave reveladora 25

involucrados en una marcha, en una travesía hacia la tierra 
prometida.

La doctrina central de Números, indudablemente, es la 
perseverancia. Aunque el pueblo había sido redimido de la 
esclavitud por medio de la intervención poderosa de Jehová, 
todavía no estaba en Canaán; le faltaba varias jomadas por el 
desierto. El hecho de que había sido redimido no era una 
garantía de que llegaría, e indudablemente lo más triste de 
todo el episodio es que muchos nunca llegaron.^La marcha iba 
a ser larga y no siempre fácil; el secreto residía en perseverar 
confiados en la dirección amorosa de su Redentor, j Hablando 
de nuestro peregrinaje espiritual, el Señor Jesús dijo; “mas el 
que persevere hasta el fin, éste será salvo.” (Mateo 10:22). 
Con frecuencia, cuando una persona acepta a Cristo, y se 
dispone a andar por sus caminos es cuando el enemigo redobla 
sus esfuerzos para desanimarla y para inducirla a abandonar la 
marcha. De ahí la necesidad de perseverar, de ser constantes, 
de no volver hacia atrás.

Pero el libro de Números no sólo habla de la necesidad de 
la perseverancia del hombre, también pone de relieve la 
perseverancia de Dios.|Dios nos pide que perseveremos y él 
persevera con nosotros^En medio de todos los contratiempos 
y dificultades que los israelitas encontraron en el desierto, v de 
sus constantes murmuraciones, Dios no se apartó de ellos\j La 
nube los acompañó durante toda la travesía y el maná siguió 
cayendo generosamente hasta que llegaron a los bordes de la 
tigra prometida. |Es animador saber que Dios, todavía hoy, 
persevera a nuestro lado, en toda circunstancia que nos toca en 
suerte afrontar. El Señor prometió estar con nosotros “todos 
los días, hasta el fin del mundo” (Mateo 28:20). No hay 
absolutamente ningún tramo del camino que nos tocará 
recorrer solos; Dios persevera con nosotros.



26 De Egipto a Canaán

Deuteronomio
Deuteronomio significa sencillamente repetición de la 

ley. Este libro se compone básicamente de cuatro sermones de 
Moisés que fueron pronunciados cuando el pueblo estaba ya 
en las mismas fronteras de la tierra prometida. Siendo que 
contiene mayormente repetición, se hace un poco más difícil 
encontrar su centro doctrinal; sin embargo, hay una palabra 
que más que ninguna otra describe el propósito de este libro: 
es la palabra seguridad. Moisés repasa el pasado, las 
maravillas que hizo Dios y su fidelidad inalterable, y les dice

* a los israelitas que no necesitan temer el futuro, a menos que 
olviden como Dios los ha guiado en el pasado. Escuchemos 
algunas de sus palabras:

No temáis, ni tengáis miedo de ellos. Jehová vuestro Dios, el cual va 
delante de vosotros, él peleará por vosotros, conforme a todas las 
cosas que hizo por vosotros en Egipto delante de vuestros ojos. Y 
en el desierto has visto que Jehová tu Dios te ha traído, como trae 
el hombre a su hijo, por todo el camino que habéis andado, hasta llegar 
a este lugar (Deut. 1:29-31).

Las palabras conocidas de E.G. de White resumen bien el 
propósito del libro de Deuteronomio: )“No tenemos nada que 
temer del futuro a menos que olvidemos la manera en que el 
Señor nos ha guiado, y sus enseñanzas en nuestra historia 
pasada”/ (9 T, p. 10).

Esta es una de las grandes y hermosas verdades de la 
Palabra de Dios y subraya lo que es la esencia de la vida 
cristiana. Nuestra seguridad está en el Señor y está 
garantizada por lo que él ha hecho en el pasado. Depende de

* él, y no de nosotros. Escribiendo a los efesios, el apóstol Pablo 
les recuerda: “conforme al propósito eterno que hizo en Cristo 
Jesús nuestro Señor, en quien tenemos seguridad y acceso 
con confianza por medio de la fe en él” (Efe. 3:11,12). A veces



Una clave reveladora 27

* tenemos la tendencia a mirar al futuro con aprehensión, nos 
intimidan los nubarrones que se levantan. da
©eoteroaomio nos recuerda que el Dios del pasado es también 
el Dios del presente y del futuro, y que cuanto más oscuras# 
m m  las nubes que se levantan y más incierto parezca el 
camino, más insistentes debiéramos ser en mirar al pasado, a 
lo que Dios ya hizo a fin de recobrar el ánimo sabiendo que él 
persevera siempre a nuestro lado.

¡Hamos elPentateueo debemos recordar que 
tiene una clave maravillosa, a través de la cual podemos 
discernir los propósitos de Dios. El Pentateuco nos dice que 

í Dios en su misericordia nos elige con el propósito de 
redimimos: luepo nos invita a adorarle, a servirle: nos pide que 
perseveremos y nos asegura que él persevera con nosotros. 

v  Además, nos invita a avanzar confiados, sabiendo que 
/ mientras no olvidemos las maravillas que él ha hecho erTeT '
/ pasado a nuestrotavor y no perdamos nuestra~confiaftza^a¿l,
[ no tenemóslíáda que temer, ni del presente ñi del futuro.
\  Podemos coufiai siempre en él.—___ ___

Leíamos hace un tiempo la historia de una pareja de 
turistas que se encontraba cierto día visitando los alrededores 
de una ciudad. Había montañas y quebradas en el terreno, pero 
todo presentaba un cuadro encantador. De pronto vieron una 
flor hermosa que se asomaba entre unas piedras en un bar­
ranco. Aunque no estaba muy lejos, era imposible alcanzarla, 
ya que estaba prácticamente colgando sobre un precipicio. En 
ese momento vieron a un muchacho que se paseaba en la 
cercanía y lo llamaron. Le mostraron la flor, la señora le dijo 
cuantos deseos tenía de poder poseerla y le sugirieron un plan 
para que él les ayudara a conseguirla. Le dijeron que le atarían 
una cuerda bien fuerte alrededor de la cintura y que él podría 
asirse de la cuerda con una mano. Ellos, parados firmemente 
en terreno seguro, sostendrían la cuerda, bajándolo

J r L B,blloteca "Sara E. Ocampo'
T. _ _ I J ri i \ (Afr.; __l I • . ...



28 De Egipto a Canaán

lentamente hasta que tomara la flor, y entonces lo levantaría 
otra vez. Por hacerles ese favor le darían algunas monedas. El 
muchacho se entusiasmó con la oferta, pero sin decir una 
palabra salió corriendo hacia su casa, que no quedaba lejos. 
Cuando lo llamaron y le preguntaron a dónde iba, casi sin 
detenerse les gritó: “Voy a llamar a mi papá para que él tenga 
la cuerda.” ¡Qué confianza en su padre! Si él sostenía la 
cuerda, ningún precipicio le causaba temor.

En una manera hermosa la teologí^del Pentateuco nos 
enseña que Dios es un padre amoroso, que podemos 
entregamos a él y descansar confiados, que si él ‘tiene la 

t cuerda,’ nada ni nadie podrá frustrar sus planes para nuestra 
salvación. A través del Pentateuco encontramos aspectos 
muy básicos y alentadores del plan de salvación, plan que se 
encuentra ampliado y presentado con más detalles en el resto 
de la Escritura.| En los capítulos siguientes nos 
concentraremos más específicamente en el libro de Exodo, 
donde se encuentran dimensiones hermosas y muy actuales 
del evangelio.



Una historia 
incomparable

En el capítulo anterior notamos que el Pentateuco contiene, 
en su misma estructura, una secuencia extraordinaria de 

conceptos que ilustran diferentes dimensiones del plan de 
salvación. Nos habla de lo que Dios hace a favor del hombre 
y también de lo que espera de él. Sia^éBÉxodoe»,en cierta 
masera, el corazón, no sólo del Pentateuco, sino de todo el 
Antiguo Testamento. Este libro describe la larga noche de la 
cautividad del pueblo de Israel en Egipto y su gloriosa 
liberación. Fue la experiencia del éxodo lo que dio existencia 
a Israel como nación, y aún más, como pueblo escogido de 
Dios. Dios mismo se refería a ellos como “mi pueblo” (3:10),
o como “las huestes de Jehová” (12:41).

Cuatro siglos antes habían entrado a Egipto un total de 
setenta personas (1:5), y ahorá los descendientes de Jacob se 
contaban por decenas de millares (12:37). El éxodo fue una 
experiencia tan central en la vida del pueblo de Israel que llegó 
a ser deber de los padres relatarla periódicamente a sus hijos 
a fin de que siempre la mantuvieran fresca en sus mentes 
(13:8). Las generaciones futuras no debían olvidar jamás la 
realidad y la dureza de la esclavitud, ni tampoco la gracia y el



30 De Egipto a Canaán

poder de Dios manifestados en su liberación. El amor de Dios, 
revelado en forma tan extraordinaria a su favor, debía proveer 
la motivación para una vida de obediencia, lealtad y servicio 
a su Redentor. *

En este capítulo daremos un vistazo al libro de Exodo, su 
contenido general, sus distintas partes y su importancia, no 
sólo para el pueblo de Israel en el Antiguo Testamento, sino 
también el lugar que el evento del éxodo ocupa en el Nuevo 
Testamento y la importancia que tiene para nuestra 
comprensión del plan de redención. En los capítulos 
siguientes, nos detendremos para analizar algunos aspectos 
específicos del plan de salvación sugeridos por los tipos y 
figuras que se encuentran en este libro extraordinario.

Los rigores de la esclavitud
Habían pasado ya cuatrocientos años desde el momento en 

que un puñado de personas había llegado al país, huyendo de 
la escasez y del hambre. Es interesante notar que este período 
de cuatrocientos años ocupa sólo siete versículos en el libro 
(1:1-5). No hay ninguna evidencia de la presencia o la 
actividad de Dios entre el pueblo durante todo este tiempo, con 
la posible excepción de la referencia a su crecimiento y 
preservación. No se menciona ningún personaje saliente o 
importante que haya surgido a lo largo de estos años. La 
Escritura guarda silencio con respecto a este período. Todo lo 
que sabemos es que los israelitas al llegar a Egipto, 
favorecidos por la influencia de José, se habían instalado en 
Gosén, lo mejor de la tierra (Gén. 45:10,18) pero que con el 
transcurrir del tiempo las cosas habían cambiado 
radicalmente.

Se levantó un rey en Egipto “que no conocía a José” (1:8), 
es decir, que desconocía el hecho de que José había sido el



Una historia incomparable 31

instrumento para preservar con vida a Egipto y a otros pueb­
los. Durante este tiempo, sin embargo, Dios había cumplido 
su promesa de que los descendientes de Abraham se 
multiplicarían y llegarían a ser “una nación grande” (Gén. 
12:2); también Jacob había recibido una promesa similar. 
Mientras se encaminaba hacia Egipto con su familia, Dios le 
dijo en visiones de la noche: “Yo soy Dios, el Dios de tu padre; 
no temas de descender a Egipto, porque allí yo haré de ti una 
gran nación” (Gén. 46:3).

El crecimiento del pueblo de Israel en la tierra de Egipto 
llegó a ser percibido por el nuevo faraón como un peligro, 
¿orno una situación que había que controlar sin pérdida de 
tiempo. Le dijo a su pueblo, tal vez exagerando un poco: “He 
aquí el pueblo de los hijos de Israel es mayor y más fuerte que 
nosotros” (1:9). En la eventualidad de una guerra, estos 
intrusos podrían plegarse a los enemigos y pelear contra el 
pueblo de la tierra. “Seamos sabios” (1:10), se dijo el rey; era 
urgente hacer algo para adelantarse a cualquier problema 
futuro; siempre es mejor prevenir que lamentar.

La estrategia ideada por el rey se desarrolló en tres partes. 
En primer lugar, impuso sobre los hebreos tareas sumamente 
pesadas; decidió abrumarlos con trabajo; lo que les pedía era 
inhumano (5:6,7). Les hicieron construir ciudades para el 
faraón (1:11) bajo la vigilancia cruel de comisarios y tributos 
que los molestaban, y aún “azotaban a los capataces de los 
hijos de Israel que los cuadrilleros de Faraón habían puesto 
sobre ellos” (5:14). El propósito evidente era 
desmoralizarlos, desarrollar en ellos una mentalidad de 
esclavos, quebrantarles la voluntad, destruir su auto estima y 
toda posibilidad de iniciativa propia. Una persona así 
doblegada y disminuida difícilmente iba a pensar en rebelarse,
o en tratar de huir.

La segunda parte de la estrategia fue aún más cruel;



32 De Egipto a Canaán

consistió en un plan de matar a todos los niños varones en el 
momento de nacer. Con ese fin el faraón dio órdenes a las 
parteras egipcias de que cuando asistieran a una mujer hebrea 
en un parto, si el que nacía era varón debían matarlo, y si era 
niña, debían dejarla con vida (1:15,16). Y aunque esta parte 
del plan no prosperó porque Dios intervino visiblemente a 
favor de los pequeños por medio de las parteras que “temieron 
a Dios” (1:17) y se rehusaron a obedecer la orden del rey, las 
intenciones diabólicas del faraón eran muy claras. De haber 
prosperado el plan, la población de Israel se hubiera reducido 
eventualmente a sólo mujeres, lo cual, obviamente, hubiera 

15 eliminado virtualmente mucho del peligro. •
En tercer lugar, viendo que sus propósitos se habían 

frustrado debido a la actitud temerosa de las parteras, el faraón 
dio órdenes a todo el pueblo, diciendo: “echad al río a todo hijo 
que nazca, y a toda hija preservad la vida” (1:22). A través de 
todo el capítulo se percibe la tensión entre el esfuerzo de un rey 
por destruir al pueblo de Israel y el esfuerzo de otro Rey por 
salvarle la vida. Es precisamente en este contexto de crueldad, 
de inhumanidad, que nace Moisés, el futuro libertador. La 
manera en que su vida fue preservada por su madre temerosa 
de Dios y su posterior adopción por la hija del rey, del mismo 
rey que había dado la orden de exterminar a todos los niños 
varones, es en sí misma parte del gran milagro del éxodo. 
¡Cuán claramente se percibe la mano de Dios dirigiendo todos 
los detalles!

La verdad es que los israelitas se encontraban en una 
situación muy difícil. Lejos de ser los privilegiados, los 
hermanos del primer ministro y poder vivir en paz en la tierra 
de Gosén, se habían convertido en lo despreciado de la tierra, 
en objetos de explotación. La mano del faraón era tan pesada 
que los israelitas vivían gimiendo, sin la menor posibilidad de 
encontrar jamás alivio y mucho menos liberación. Había



BIBLIOTECA.
Una historia incomparable COLEGIO LINDA VISTA 33

llegado, sin embargo, “el cumplimiento del tiempo,” la hora 
de la liberación. Dios se había acordado de su pacto y se estaba 
preparando para actuar, para intervenir a favor de los esclavos. 
Como sucede con frecuencia, aun en la vida personal, los 
momentos de mayor apremio, desesperación e impotencia 
para el hombre, son los momentos cuando Dios se especializa 
en actuar. El libro de Éxodo narra la acción de Dios a favor de 
los esclavos.

Contenido del libro
t Si tratáramos de bosquejar el libro de Éxodo 
encontraríamos que en su misma estructura se encuentra una 
enseñanza muy especial: presenta en forma sistemática la 
concepción y la ejecución del plan de rescate. Hay varias 
formas en que se ha tratado de bosquejar este libro.

Aunque se pueden encontrar bosquejos diferentes, 
algunos más detallados que otros, en general todos coinciden 
en los puntos esenciales, ya que el libro está claramente 
estructurado. El bosquejo que presentamos a continuación 
nos parece que, aun sin ser muy detallado, presenta de manera 
fácil de captar y de recordar, los aspectos principales del libro 
y hace justicia a la progresión que se nota en el desarrollo de 
su contenido.

I. 1-6 Necesidad de redención (debido a la esclavitud).
II. 7-11 Poder del Redentor (manifestado en las plagas, 

los juicios).
III. 12-18 Carácter de la redención (sustitución; basado en 

sangre).
IV. 19-24 Deberes de los redimidos (renovación del 

pacto, Sinaí).
V. 25-40 Adoración y provisiones para las debilidades de 

los redimidos (en el servicio del santuario).



34 De Egipto a Canaán

Notamos que el contenido de Éxodo exhibe una 
progresión lógica y hermosa. Primero establece y describe la 
situación desesperante de los israelitas en Egipto. Enseguida 
pasa a resaltar el poder de Dios; lo que es imposible para el 
hombre, es posible para Dios. Sólo él puede resolver la 
dificultad en la que se encuentran. Una vez establecido este 
hecho, muestra cómo Dios actuó para liberarlos; el éxodo fue 
su obra. Después de que los cautivos fueron liberados por la 
gracia soberana de Dios, fueron llevados al Sinaí, donde 
recibieron leyes, mandamientos; donde se les mostró, en 
realidad, sus deberes como redimidos. Finalmente establece 
el santuario, donde los redimidos podrían adorar a Dios y 
encontrar perdón para sus errores y equivocaciones.

El éxodo en el Nuevo Testamento
El libro de Éxodo no es solamente clave en el Antiguo 

Testamento, sino que también provee en gran medida, en tipos 
v figuras, la base de la soteriología del Nuevo Testamento. Es 
interesante notar que el libro de Romanos, que presenta en 
forma detallada y sistemática el plan de salvación, sigue, en su 
conjunto, un esquema muy similar al libro de Éxodo,

Notamos que la primera parte del libro de. Exodo 
especifica la realidad de la esclavitud. De igual manera el libro 
de Romanos dedica parte del capítulo uno, todo el capítulo 
dos, y parte del tres para establecer la realidad de la esclavitud 
espiritual de la humanidad. Establece en esta sección que 
todos, tanto judíos como gentiles “están bajo pecado” (Rom. 
3:9); que “no hay justo, ni aun uno” (Rom. 3:10), con el 
propósito de que “toda boca se cierre y todo el mundo quede 
bajo el juicio de Dios” (Rom. 3:19).

La segunda parte del libro de Éxodo habla del poder del 
Redentor, como el único que puede liberar a los cautivos.



Una historia incomparable 35

Igual en el libro de Romanos; establece que el evangelio 
revela “la justicia de Dios” (Rom. 1:17), por lo cual la única 
esperanza para la humanidad esclavizada es “la justicia de 
Dios por medio de la fe de Jesucristo” (Rom. 3:22), ya que 
“todos pecaron y están destituidos de la gloria de Dios” (Rom. 
3:23).

Seguidamente, el libro de Éxodo habla de la liberación de 
los israelitas como la obra de la gracia de Dios: “yo os sacaré 
de debajo de las tareas pesadas de Egipto,” les anunció el 
Señor, “y os libertaré de su servidumbre, y os redimiré con 
brazo extendido, y con juicios grandes” (6:6). Igual en el libro 
dé Romanos; hablando de nuestra liberación espiritual dice: 
“siendo justificados gratuitamente por su gracia, mediante la 
redención que es en Cristo Jesús, a quien Dios puso como 
propiciación...” (Rom. 3:24,25).

El libro de Éxodo presenta luego los deberes de los 
redimidos, su marcha por el desierto, el Sinaí, la ley de Dios; 
en forma similar el libro de Romanos habla de la santificación, 
de la obra del Espíritu Santo, de la ley que es “santa, justa y 
buena” (7:12), además de todas las instrucciones prácticas de 
la última sección del libro (capítulos 12-16). Se nota una 
correlación tan admirable entre la estructura de estos dos 
libros, que hace pensar que el apóstol Pablo tenía abierto el 
libro, o extendido el rollo, de Éxodo delante de sí mientras 
bosquejaba su propio libro.

No sólo se observa una correspondencia en el esquema de 
los libros mencionados, sino que también se encuentra en una 
gran cantidad de detalles a través del Nuevo Testamento. A 
veces no notamos que la admonición del apóstol Pablo en su 
carta a los corintios: “Y estas cosas les acontecieron como 
ejemplo [tipo, en el original], y están escritas para 
amonestamos a nosotros, a quienes han alcanzado los fines de 
los siglos” (1 Cor. 10:11), se refiere específicamente al éxodo.



36 De Egipto a Canaán

Sólo tenemos que leer los primeros diez versículos del 
capítulo para notarlo. El capítulo comienza diciendo: “Porque 
no quiero, hermanos, que ignoréis, que nuestros padres todos 
estuvieron bajo la nube, y todos pasaron el mar, y todos en 
Moisés fueron bautizados,” y así sigue hablando de las 
experiencias del pueblo al salir de Egipto. Para el apóstol, la 
experiencia del éxodo contenía lecciones y enseñanzas muy 
valiosas, ya que fueron escritas para nosotros, para nuestra 
enseñanza.

Es muy importante notar, además, que otros escritores del 
Nuevo Testamento también vieron en la experiencia del 
éxodo un tipo de la liberación que logró Cristo, y vez tras vez 
se refirieron a ella. La liberación de Israel de la cautividad 
egipcia tipifica la liberación espiritual del cristiano: el faraón, 
enemigo de Dios y de su pueblo, sugiere a Satanás. La 
esclavitud física de Israel es comparable a nuestra esclavitud 
espiritual; Egipto representa el mundo; Moisés es un tipo de 
Jesús, el gran libertador; el cordero, el símbolo adecuado de 
Cristo, el Cordero de Dios. Dios sacó a los esclavos de Egipto 
con “mano fuerte,” en forma poderosa; el éxodo es la obra 
exclusiva de Dios, símbolo de la manera en que nosotros 
somos libertados: por su gracia, sin la intervención del agente 
humano.

Además, el vocabulario que usan los escritores del Nuevo 
Testamento para expresar la obra redentora de Cristo es, en 
gran medida, vocabulario del éxodo; se encuentran con 
frecuencia palabras tales como: esclavitud, esclavo, 
liberación, libertad, redención, cordero, sangre, pascua, 
maná, roca, nube, serpiente. Jesús mismo habló de su 
misión como la que traía liberación genuina; notemos su 
diálogo con los judíos:



Una historia incomparable 37

Si vosotros permaneciereis en mi palabra, seréis verdaderamente mis 
discípulos; y conoceréis la verdad, y la verdad os hará libres. Le 
respondieron: Linaje de Abram somos, y jamás hemos sido esclavos 
de nadie. ¿Cómo dices tú: Seréis libres? Jesús les respondió: De 
cierto, de cierto os digo, que todo aquel que hace pecado, esclavo es 
del pecado... Así que, si el hijo del Hombre os libertare, seréis 
verdaderamente libres (Juan 8:31-36).

Uno de los incidentes muy singulares que registra el 
Nuevo Testamento es lo que conocemos como la 
transfiguración, cuando Jesús, quien vino a vivir como un 
hombre entre los hombres, por un breve momento dejó de lado 
ltís ropajes deslucidos de la humanidad y apareció 
transfigurado, en toda la gloria celestial. De ese momento nos 
dice la Escritura:

Seis días después, Jesús tomó a Pedro, a Jacobo y a Juan su hermano, 
y los llevó aparte a un monte alto; y se transfiguró delante de ellos y 
resplandeció su rostro como el sol, y sus vestidos se hicieron blancos 
como la luz. Y he aquí les aparecieron Moisés y Elias hablando con 
él (Mateo 17:1-3).

Según el relato bíblico, Moisés y Elias se entrevistaron 
con Jesús en la montaña, momentos antes de que el Señor 
consumara la liberación de su pueblo. En lo que respecta al 
tema que nos ocupa, este incidente contiene un detalle al que 
queremos llamar la atención, ya que las traducciones a las que 
estamos acostumbrados generalmente no nos permiten verlo. 
En la versión en español que estamos usando dice que Jesús y 
los dos visitantes celestiales hablaron “de su partida;” 
mientras otras hablan de su muerte, lo cual está bien; sin 
embargo en el texto griego la palabra usada es éxodo (Lucas 
9:31). Cristo, el gran libertador, al igual que el Moisés de 
antaño, estaba a punto de llevar a cabo un éxodo, estaba por 
sacar al pueblo de la esclavitud espiritual. Este sería el



38 De Egipto a Canaán

verdadero éxodo, hermosamente tipificado en el primero, en 
la liberación del pueblo de Israel de la servidumbre egipcia.

El éxodo y nosotros

Todo esto nos sugiere que el éxodo es más que un evento 
del lejano pasado que nos relata la historia de cómo un pueblo, 
que había sido largamente oprimido, pudo abandonar la 
esclavitud para encaminarse hacia un futuro mejor, a su propia 
tierra, lleno de esperanzas. El éxodo tiene que ver con 
nosotros, nos habla de la realidad de cada ser humano. Nos 
recuerda que nosotros también hemos nacido en la esclavitud, 
pero que hay posibilidades de salir de ella, y que nuestra única 
esperanza consiste en que venga en nuestro auxilio el Moisés 
celestial, Cristo Jesús. Y las buenas nuevas son que el 
Libertador ya vino; el faraón con todo su ejército ya fue 
vencido; el Cordero pascual ya fue sacrificado. Nada ni nadie 
debiera detenemos por más tiempo en Egipto. El éxodo nos 
invita a poner nuestra fe, toda nuestra confianza en la sangre 
del Cordero, y a emprender la marcha. Nos enseña que 
podemos ser libres, verdaderamente libres.

El destino que nos espera no es ya más una tierra que fluye 
leche y miel, una tierra en esta tierra, sino las moradas 
celestiales que el Señor Jesús fue a preparamos después de su 
ascensión (Juan 14:1-3). Nos espera una tierra nueva donde 
“ya no habrá muerte, ni habrá más llanto, ni clamor, ni dolor; 
porque las primeras cosas son pasadas” (Apoc. 21:4). Esta 
dimensión gloriosa ya estaba incluida en la promesa original 
dada a Abraham, porque el patriarca “esperaba la ciudad que 
tiene fundamento, cuyo artífice y constructor es Dios” (Heb. 
11:10). El éxodo es una invitación a vivir libres, 
genuinamente libres, a disfrutar de la libertad que nos ofrece 
el evangelio.



Una historia incomparable 39

Lo incomprensible en la historia del éxodo original es que 
muchos de los que habían sido liberados seguían siendo 
esclavos en sus almas; todavía soñaban con Egipto y deseaban 
volver; sus pies se encaminaban hacia Canaán pero sus 
corazones estaban todavía en la tierra de la esclavitud. Habían 
salido de Egipto, pero Egipto no había salido de ellos. Y es por 
eso que iban quejándose y murmurando en vez de disfrutar de 
la libertad que habían conseguido, y aún más sabiendo lo que 
les esperaba en Canaán.

Con cuanto realismo su experiencia ilustra el peligro que 
está siempre al acecho del cristiano. Cuantos cristianos hay 
cfue viven a medias; emprenden la marcha, mientras que en 
algún sentido no cortan con todo lo que los amarra al mundo. 
Los tales se defraudan a sí mismos. Pudiendo ser 
verdaderamente libres, viven a medias, aspiran muy poco, y 
por consiguiente, disfrutan muy poco. No gozan lo que parece 
ofrecer el mundo, porque saben intelectualmente que no les 
conviene, que es negativo, que esclaviza, que destruye. Y al 
mismo tiempo no disfrutan de la libertad que les ofrece Cristo, 
porque consideran que es demasiado entregarle del todo el 
corazón, y se reservan algo; y es precisamente lo que se 
reservan lo que los detiene, lo que les roba la perspectiva y los 
hace vivir a medias.

Una maestra estaba enseñando una clase de Biblia a un 
grupo de pequeños en su escuela. Ese día le tocó enseñar la 
historia del ciego Bartimeo. Trató de hacerles bien claro a los 
niños lo difícil y triste que habrá sido la vida de este muchacho 
durante todos esos años que vivió en la oscuridad, sin poder 
ver, sin poder percibir la belleza de las cosas, la sonrisa de los 
amigos; sin poder participar con ellos de sus juegos, de sus 
aventuras. Nunca había visto una puesta de sol; no sabía lo que 
era la belleza de las flores. Pero un día este muchacho 
desdichado se encontró con Jesús. Jesús se acercó a él, le

Biblioteca Sara E. Qcampo" 
I  T T  A  r  Universidad I i r v i a



40 De Egipto a Canaán

habló dulcemente por unos momentos y entonces se produjo 
el milagro: ¡ Bartimeo recobró la vista! ¡ Qué diferente se veía 
todo! Ya no era más “el ciego Bartimeo;” disfrutaba ahora de 
una visión perfecta, “y seguía a Jesús en el camino” (Marcos 
10:52). Queriendo ver cuanto habían captado los niños, qué 
impresión había hecho en ellos la historia y queriendo al 
mismo tiempo subrayar su enseñanza, la maestra llamó a 
Juancito, que estaba sentado en la primera fila, y le dijo con 
bastante expectativa: “Juancito, cierra los ojos por un 
momento, bien cerraditos, y dime: si tú fueras ciego, así como 
Bartimeo, y tuvieras que pasar la vida sin poder ver 
absolutamente nada, y Jesús se acercara a ti, ¿qué le pedirías?”
Y Juancito, que evidentemente había estado un poco distraído, 
le respondió: “un perro y una cadena.” Oh sí, un perro y una 
cadena pueden ser de mucha utilidad para una persona ciega. 
¡Cuántos se valen de este medio para poder andar! Pero ¿por 
qué conformarse con un perro y una cadena cuando es posible 
ver, andar en plena libertad y gozar las bellezas del panorama? 
La respuesta de Juancito ilustra lo que sucede en la vida de 
muchos cristianos. Se conforman con muy poco. Se 
acostumbran a vivir a medias, mientras olvidan que el Señor 
vino para que tengamos vida, y que la tengamos en abundancia 
(Juan 10:10).



Nacidos en la esclavitud

egún nos informa el relato bíblico, la esclavitud a la cual,. (
estaban sometidos los israelitas era real e inhumana. La 

mano del opresor se hacía sentir pesada sobre los desdichados 
esclavos, y no había nada que ellos pudiesen hacer para 
librarse. Todos los intentos humanos para aliviar la situación 
habían fracasado. No había esperanza de ninguna clase, no 
había lugar para ningún tipo de optimismo. Los esclavos 
estaban condenados a seguir siendo esclavos el resto de sus ^  
vidas.

Nacidos en la esclavitud
Lo que sin duda no les resultaba fácil de entender era que 

ellos no tenían, directamente, nada que ver con su lamentable 
situación. Eran esclavos sencillamente porque habían nacido » 4  
en Egipto, habían nacido en la esclavitud. Ese era su estatus 
al nacer, era su suerte. El libro de Exodo comienza diciendo: 
“Estos son los nombres de los hijos de Israel que entraron en 
Egipto con Jacob...” (1:1). su

le cS



42 De Egipto a Canaán

Jacob había nacido en Canaán, pero sus descendientes, los que 
ahora eran esclavos, nacieron en Egipto. Ellos no tenían nada 
que ver con el lugar de su nacimiento, Egipto, ni con su estatus,

Podían no entenderlo, podían quejarse y decir, concierta 
razón: “¡Yo no tengo la culpa! ¡Yo no elegí ser esclavo!” Pero 
nada cambiaba su situación. Aunque no eran directamente 
responsables, eran igualmente esclavos. Nacían y morían en 
la esclavitud, sin esperanzas de salir jamás. Todo Jo ,ue les 
esperaba era la tarea ardua y monótona de hacer ladrillos para 
su amo, quien los trataba sin ningún asomo de misericordia. 
No sólo se beneficiaba con su trabajo, sino que se gozaba en 
explotarlos.

La esclavitud de los israelitas, como ya señalamos, era 
real, era cruel; no eran esclavos a medias, que necesitaban sólo 
un poco de motivación y seguir ciertas estrategias para poder

elkw pffettETiM Esta es la razón por la cual
Dios los liberó, por la cual él los sacó de la tierra de Egipto. El 
éxodo fue la obra exclusiva de Dios; fue concebido y 
ejecutado por Dios. Fue Dios quien oyó el clamor del pueblo 
oprimido y se acordó de su pacto con Abraham, Isaac y Jacob, 
y sintió compasión. Fue Dios quien llamó al libertador, envió 
las plagas, protegió a los primogénitos y abrió las aguas del 
Mar Rojo para que pasaran en seco. Fue él mismo quien les 
envió maná, proveyó agua de la roca, les envió la nube para 
protegerlos y guiarlos y se manifestó en miles de detalles 
diferentes.

£1 éxodo fue un milagro
El éxodo fue un evento totalmente sobrenatural; los 

esclavos contribuyeron muy poco a su liberación; a veces, al



Nacidos en la esclavitud 43

contrario, pareciera que le hicieron aún más difícil la tarea a 
Dios. El relato no deja ninguna duda en cuanto a la naturaleza 
de la liberación; está bien resumido en las palabras que Dios 
les dirigiera al pueblo; No temáis; estad firmes, y ved la
salvación que Jehová hará hoy con vosotros...” (14:13)_
Como alguien sugiriera en otro contexto, todo lo que los 
israelitas contribuyeron a su liberación fue la esclavitud de la 
cual fueron liberados. Dios hizo el resto. Es por eso que el 
episodio es tan glorioso, por lo real v desesperante que era la 
esclavitud. Es como las'estrelIásTquelbrillan más cuanto más 
negra es la noche. Este es el cuadro que pinta la Escritura de 
la situación del pueblo de Israel en Egipto.

Lamentablemente, el liberalismo religioso de los últimos 
tiempos ha tratado de desvirtuar la veracidad de la Biblia 
como la Palabra de Dios. Para la erudición contemporánea 
todo lo milagroso o sobrenatural debe ser visto con sospecha. 
Se trata de explicar todo por medios naturales. La Biblia es un 
libro que debe ser estudiado en la misma forma como se 
estudian otros libros de la antigüedad. Es necesario “podarla” 
de todo aquello que no parece armonizar con los criterios 
científicos del presente.

Aunque estos eruditos no niegan necesariamente la 
historicidad de la esclavitud, sí niegan que haya sido tan real. 
Según ellos fueron los esclavos mismos quienes finalmente 
maquinaron su escape, por supuesto después de mucho 
esfuerzo, de mucho sacrificio, de mucha pérdida, y después 
que hubo corrido mucha sangre. Las plagas no fueron en 
realidad plagas enviadas sobrenaturalmente, como lo afirma 
la Escritura. Siempre hubo moscas, ranas y piojos; es posible 
que por alguna razón haya habido un poco más que de 
costumbre. La nube puede muy bien haber sido un volcán 
vecino que estaba en erupción, lo cual explicaría lo de la 
sombra y la luz. ¿Y el partimiento de las aguas del Mar Rojo?



44 De Egipto a Canaán

Bueno, posiblemente una montaña se desmoronó río arriba e 
interrumpió el cauce del agua, el que se mantuvo interrumpido 
hasta que los esclavos estuvieron del otro lado, y entonces las 
aguas regresaron a su curso normal. ¡Una muy feliz 
coincidencia! Con tal de no aceptar el relato bíblico como está 
presentado en la Biblia, en forma clara y lógica, llegan a 
especulaciones antojadizas y ridiculas, sin más fundamento 
que una fértil imaginación.

Arguyen, además, que el hecho de que todo esté atribuido 
a Dios en el relato, como que hubiera sido la obra directa de 
él, sencillamente refleja la cultura y la costumbre de aquel 
tiempo, cuando, no sólo Israel, sino otros pueblos también, 
atribuían a sus dioses todas sus hazañas, sus conquistas y sus 
logros. A nosotros, que aceptamos la Biblia como la Palabra 
de Dios, todo esto nos parece fantasía, indigno de seria 
atención. Sin embargo es común leer este tipo de 
explicaciones proveniente de autores de reconocida 
erudición. Para quien cree que la Biblia es la Palabra de Dios, 
el éxodo ocurrió exactamente como está narrado en la 
Escritura. Dios, con brazo fuerte, en forma totalmente 
sobrenatural, sacó a los esclavos de las garras del faraón.

También nacemos esclavos
Siendo que el éxodo tipifica nuestra redención, ¿qué 

podemos aprender, de lo dicho hasta aquí, con respecto a 
nuestra liberación espiritual? ¿Hay alguna cosa importante 
que podamos deducir y que nos ayude a comprender mejor 
nuestra redención en Cristo?

En primer lugar, y algo que es de vital importancia, es que

necesitaríamos redención si no fuéramos esclavos; no 
necesitaríamos perdón si no fuéramos pecadores. Además,



46 De Egipto a Canaán

No hay duda que nosotros sufrimos las consecuencias del 
pecado de Adán; nacemos en la esclavitud. Puede ser que no 
nos guste, podemos quejamos, decir que no tenemos la culpa, 
que nosotros no elegimos nacer en la esclavitud; pero nada 
cambiará la realidad. Nacemos en la esclavitud, y estamos 
condenados a morir en ella, a menos que venga auxilio de 
afuera, que alguien venga a libertamos.

Pero, ¿es de veras tan real nuestra esclavitud, así de 
sombría y desesperante? La Escritura nos dice que es tan real 
que ningún esfuerzo humano puede traer solución. 
Escuchemos otra vez al apóstol Pablo:

Y él os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros 
delitos y pecados... y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo 
que los demás. Pero Dios, que es rico en misericordia, por su gran 
amor con que nos amó, aun estando nosotros muertos en pecados, 
nos dio vida juntamente con Cristo, por gracia sois salvos (Efe. 2:1- 
5).

En estos versículos el apóstol capta con tanta claridad la 
situación del ser humano debido al pecado de Adán, la cual es 
muy similar a la de los israelitas en Egipto. Por naturaleza 
estamos en una situación desesperante; pero gracias al amor 
de Dios, ha venido auxilio desde afuera, y por medio de Cristo 
hoy podemos vivir en plena libertad. Notemos la forma clara 
en que E.G. de White corrobora esta verdad bíblica: “Por 
naturaleza estamos enemistados con Dios.” (CC, p. 43). “... y 
por causa de su caída (de Adán), tenemos una naturaleza 
pecaminosa y no podemos hacernos justos a nosotros 
mismos” (CC, p. 62).

Para referirse a la realidad del hombre en su condición 
caída, los reformadores usaron con frecuencia la expresión 
“depravación total,” no en el sentido de que todos los hombres 
están igualmente depravados, o que nadie puede ser más



Nacidos en la esclavitud 47

depravado de lo que es, sino más bien para señalar el hecho de 
que el hombre en su totalidad, espíritu, alma y cuerpo, está 
afectado por el pecado en una forma tal que lo rinde totalmente 
incapaz de ayudarse a sí mismo; por lo tanto, depende 
enteramente de la gracia de Dios para abandonar la esclavitud.

¿Cuán larga es la cadena?
En el libro El Camino a Cristo, que acabamos de citar, 

encontramos el siguiente hermoso pensamiento:

.. Aquellos a quienes Dios perdonó más le amarán más... Cuando 
veamos cuan larga es la cadena que se arrojó para rescatamos, 
cuando entendamos algo del sacrificio infinito que Cristo hizo en 
nuestro favor, nuestro corazón se derrite de ternura y compasión (CC, 
p. 36).

A lo largo de la historia de la Iglesia ha habido muchos 
intentos de desvirtuar esta verdad, de acortar la cadena, de 
elevar al hombre, de insistir que la esclavitud es más aparente 
que real, que el hombre puede alcanzar el objetivo final si se 
esfuerza. Argumentan que es en gran medida un asunto de 
educación, de medio ambiente, que el hombre, si se esfuerza 
y es perseverante, puede desarrollar las verdaderas virtudes 
cristianas.

Ya a principios del Siglo V de la era cristiana, Pelagio, un 
monje británico, comenzó a desarrollar la idea de que el 
hombre no es depravado por naturaleza, que el pecado de 
Adán le afectó sólo a él, pero que no ha tocado a sus 
descendientes. Decía él que el ser humano nace en un estado 
neutral, como si fuera una página en blanco. Que la razón por 
la cual hay tanta maldad es por el mal ejemplo que nos rodea; 
que si de alguna manera fuera posible rodear a alguien, desde 
su infancia, con un ambiente ideal, aprendería a hacer lo bueno



48 De Egipto a Canaán

y a evitar el mal, y que una vez “acostumbrado” a ello, viviría 
bien.

Es fácil entender, entonces, porqué este monje influyente 
llegó a enseñar que el hombre puede salvarse por obedecer la 
ley de Dios; que la salvación por la gracia es sólo una opción 
para quien pueda necesitarla. Muy a tono con conceptos 
perfeccionistas de la actualidad, él insistía, apoyándose en una 
interpretación muy particular de Mateo 5:48, que es posible 
ser perfectos como Dios es perfecto. Insistía que Dios no nos 
pediría que fuéramos perfectos si no fuera posible serlo, pero 
siendo que Dios lo requiere, es posible. Por medio de un 
esfuerzo constante, se puede obedecer perfectamente la ley de 
Dios, y de esta manera merecer la salvación.

Por supuesto que como base de la posición de Pelagio se 
encontraba una definición muy superficial de pecado. El 
hombre no hereda pecaminosidad y no posee una naturaleza 
depravada que afecta todo lo que hace, aún lo que hace con las 
mejores intenciones. Según él, el pecado se limita sólo a actos 
directos en violación a la ley de Dios. Pelagio nunca quiso 
reconocer que el pecado no es sólo lo que el hombre hace, sino 
también lo que es, ya que es pecaminoso por naturaleza. Él 
no le prestó importancia al hecho de que el pecado tiene que 
ver también con los motivos e intenciones del corazón, por 
secretos que estos sean. Se contentó con limitar el pecado a la 
elección, a actos concretos.

La iglesia cristiana condenó a Pelagio y repudió sus 
enseñanzas, pero el pelagianismo nunca ha sido totalmente 
erradicado; en alguna de sus formas más sutiles todavía 
persiste en la iglesia hoy. Hay quienes todavía insisten que el 
rescate del hombre puede efectuarse con una cadena más 
corta, que no es necesario, y a veces hasta es de mal gusto 
insistir en la depravación del hombre. ¿Por qué no darle más 
crédito al hombre y lo que éste puede hacer? ¿Por qué no



Nacidos en la esclavitud 49

pensar en forma más optimista en cuanto al hombre y sus 
capacidades? La maldad que reina en nuestros días, en forma 
creciente desvirtúa esta idea popular. La verdad es que el 
corazón humano es “engañoso más que todas las cosas, y 
perverso...” (Jer. 17:9).

Dos métodos
La Biblia habla sólo de uno

el otro p h w ; uno basado en lo que puede hacer el 
hombre, y el otro basado exclusivamente en la intervención 
davina. Uno por obras, el otro por fe. ¿Recordamos el éxodo? 
En primer lugar vemos a Moisés, con las mejores intenciones, 
queriendo liberar al pueblo de la esclavitud con sus propias 
estrategias y esfuerzos. Nos dice el relato:

En aquellos días sucedió que crecido ya Moisés, salió a sus hermanos, 
y los vio en sus duras tareas, yobservóaun egipcio que golpeabaauno 
de los hebreos, sus hermanos. Entonces miró a todas partes, y viendo 
que no parecía nadie, mató al egipcio y lo escondió en la arena 
(2:11,12).

Cuando vamos al Nuevo Testamento encontramos que 
Esteban, durante su defensa, hizo referencia a este incidente, 
añadiendo una perspectiva reveladora: “Pero él [Moisés] 
pensaba que sus hermanos comprendían que Dios les daría 
libertad por mano suya” (Hech. 7:25). El relato del éxodo 
nos informa que ese intento de autoliberación fracasó 
ruidosamente. Moisés tuvo que reconocer que la tarea era 
mucho más difícil y complicada de lo que él había imaginado 
y presa de total desilusión y temor abandonó Egipto, 
encontrando refugio en la tierra de Madián.

En Egipto todo permaneció igual hasta que Dios apareció 
en la escena y anunció que él llevaría a cabo la empresa



50 De Egipto a Canaán

libertadora, que él se haría cargo de todos los detalles. En 
realidad, Dios pelearía las batallas de sus hijos: “Jehová 
peleará por vosotros, y vosotros estaréis tranquilos” (14:14). 
El resto del episodio es una demostración gloriosa de cómo 
Dios liberó a sus hijos de la esclavitud.

Todo esto se convierte en un hermoso y adecuado símbolo
I de la salvación que encontramos en Cristo. En primer lugar,
! es bien claro que el hombre no posee recursos propios, por lo 

que su única esperanza consiste en mirar hacia afuera, es decir, 
hacia arriba, ya que ‘ -.pflfcJj&.fltoiW  ser

1 imposibilidad humana está más que superada por la gracia y

' esto no de vosotros, pues es don de Dios; no por
obras, para que nadie se gloríe” (Efe. 2:8,9).

En ningún otro lugar de la Escritura se presentan con 
mayor contraste estos dos métodos de salvación que en la 
historia del fariseo y del publicano que Jesús mismo relató. 
Ambos fueron al templo a orar. El fariseo pertenecía a un 
sector de la sociedad que era muy respetado. Los fariseos eran 
muy religiosos; eran celosos observadores de la ley, de moral 
intachable, irreprensibles. La gente se deleitaba 
observándolos orar en las esquinas y en las plazas. El fariseo 
que se presentó al templo a orar era, sin duda alguna, un 
hombre muy respetado, muy digno. Y se presentó 
precisamente confiando en eso, en sus virtudes. No reconoció 
ninguna necesidad. Pensó que al Señor le agradaría escuchar 
todo lo bueno que tenía para decirle acerca de sí mismo, por 
lo que comenzó a relatarle lo que hacía y lo que era. 
Escuchemos: “Dios, te doy gracias porque no soy como los 
otros hombres, ladrones, injustos, adúlteros, ni aun como este 
publicano; ayuno dos veces por semana, doy diezmo de todo 
lo que gano” (Lucas 17:11,12).



Nacidos en la esclavitud 51

El publicano, por otro lado, pertenecía a una clase social 
despreciada y se presentó ante el Señor con una actitud que 
reconocía su insolvencia espiritual y la enorme necesidad de 
su alma. Nos dice el relato que “el publicano, estando lejos, 
no quería aun alzar los ojos al cielo, sino que se golpeaba el 
pecho diciendo: Dios, sé propicio a mí, pecador” (verso 13). 
Algunas versiones traducen las palabras del publicano como 
“ten misericordia” en vez de “sé propicio” (una sola palabra 
en griego). Este hombre se presentó ante Dios reconociendo 
que “nuestra gran necesidad es lo único que nos da derecho a 
la misericordia de Dios” (DTG, p. 283). El Señor comentó 
cón respecto a estos dos adoradores: “Os digo que éste [el 
publicano] descendió a su casa justificado antes que el otro [el 
fariseo]; porque cualquiera que se enaltece será humillado; y 
cualquiera que se humilla, será enaltecido” (verso 14). Cuán 
apropiadas en este contexto son las siguientes palabras:

El corazón orgulloso lucha para ganar la salvación; pero tanto 
nuestro derecho al cielo como nuestra idoneidad para él, se hallan en 
la justicia de Cristo. El Señor no puede hacer nada para sanar al 
hombre hasta que, convencido éste de su propia debilidad y 
despojado de toda suficiencia propia, se entrega al dominio de 
Dios. Entonces puede recibir el don que Dios espera concederle 
(DTG, p. 267).

Se cuenta una historia muy conocida y conmovedora de 
algo que sucedió en este país hace ya muchos años, cuando la 
esclavitud era legal. Al igual que con los hebreos en Egipto, 
todos los niños que nacían de padres esclavos eran igualmente 
esclavos; esa era su suerte. No tenían derechos y el intentar 
conseguir la libertad, huyendo o por la fuerza, era muy 
riesgoso. Muchos perdieron sus vidas en el intento. Los 
esclavos eran comprados y vendidos como cualquier pieza de 
mercadería.

Biblioteca Sara E. Ocamnn"



52 De Egipto a Canaán

Un cierto día se estaba llevando a cabo una subasta, una 
venta pública de esclavos al mejor postor. Los interesados 
iban unos momentos antes y observaban a los esclavos, los 
más fuertes, los que prometían más años de servicio. Ese día 
se encontraba entre el grupo de esclavos para la venta un 
esclavo relativamente joven y fuerte, pero que era conocido 
por rebelarse y negarse a trabajar. Los interesados creyeron 
que de alguna manera, con el látigo si no hubiera otra, lo harían 
trabajar y cuando llegó su tumo comenzaron a apostar. Había 
alguien que parecía estar especialmente interesado en él; cada 
vez que se hacía una oferta, él hacía una más alta, hasta que

1 finalmente quedó como dueño del esclavo.
Lo llevó a su casa, pero el esclavo no tenía la menor 

intención de trabajar, o por lo menos de hacerle la vida fácil a 
su nuevo dueño. Pero fue sorprendido más allá de lo que 
hubiera podido imaginar, cuando su nuevo amo, en vez de 
mostrarle el látigo, o indicarle la tarea que debía realizar, le 
dijo que lo había comprado para dejarlo en libertad. “Ahora 
eres libre, puedes hacer lo que quieras, ir donde quieras, no 
eres más esclavo.” Conmovido ante una demostración tan 
grande de bondad, el esclavo se arrojó a los pies de su 
libertador, y le dijo: “Si es así, yo quiero quedarme aquí y 
servirle para siempre.”

En el terreno espiritual, esta es la única manera en que 
podemos conseguir la libertad. Nacemos esclavos, no 
podemos libertamos a nosotros mismos; pero hay alguien que 
se interesó en nosotros, individualmente; pagó todo lo 
necesario para dejamos en libertad; y eso debiera ser lo que 
nos mueva a servir al Señor para siempre. “Porque habéis sido 
comprados por precio; glorificad, pues, a Dios en vuestro 
cuerpo y en vuestro espíritu, los cuales son de Dios” (1 Cor. 
6:20).



4
El libertador no era

esclavo

A  diferencia del libro de Génesis, donde se notan varios 
personajes que se destacan como actores en el 

desarrollo de la historia, en el libro de Éxodo aparece 
prácticamente uno sólo: Moisés. Otros que se mencionan, 
como su mamá, María, o Aarón, lo hacen muy furtivamente, 
y siempre sirviendo de apoyo al actor principal. A pesar de 
ello, la información que se da en cuanto a él mismo es muy 
breve. El relato dice que al nacer fue puesto en una arquilla de 
juncos y luego fue providencialmente adoptado, por la hija del 
faraón. Cuarenta años más tarde (Hech. 7:23) mata a un 
egipcio y cuando se descubre su crimen, tiene que huir; 
Moisés escapa entonces a Madián. Después de otro período 
de cuarenta años en el exilio, del cual también sabemos muy 
poco, a los ochenta años de edad (Hech. 7:29), se encuentra 
con Dios junto a la zarza ardiente, y comienza su ministerio.

Moisés no sólo es el personaje saliente del libro de Éxodo, 
sino que es uno de los personajes más ilustres y conocidos de 
todo el Antiguo Testamento. Su vida presenta una serie de 
contrastes muy notables. Nació en un hnoar Hp c lavos, pero 
llegó a ser hijo del rey; nació en una choza, pero vivió en nn



54 De Egipto a Canaán

pá̂ i£¿£>; nació en la pobreza, ñero disfrutó de riquezas sin 
mmtEg; fue comandante de ejércitos, y pastor de ovejas?fue 
educado en la corte, y vivió en el desierto; era “tardo en el 
habla,” pero habló cara a cara con Dios; fue un fugitivo del 
faraón, y un embajador del cielo; murió solo en Moab, y 
apareció con Cristo en el monte de la transfiguración; ningún 
ser humano asistió a su funeral, pero Dios le dio sepultura. 
Pero lo más notable de este hombre extraordinario es la 
manera en que se convierte, en muchos aspectos, en un tipo de 
Cristo. Moisés es, sobre todo, el libertador del pueblo de 
Israel de la cautividad egipcia, y esto lo constituye 
adecuadamente en un tipo de Cristo. el libertador de la 
humanidad toda. ——

Moisés y Jesús
Se pueden señalar, además, una cantidad de similaridades 

entre los dos libertadores. Con visión profética Moisés mismo 
había anunciado 1,500 años antes del nacimiento de Cristo: 
“Profeta de en medio de ti, de tus hermanos, como yo, te 
levantará Jehová tu Dios; a él oiréis” (Deut. 18:15). Comoyo, 
es decir, con una misión liberadora.

Alguien ha enumerado más de setenta “similaridades” 
entre Moisés y Jesús; notaremos a continuación sólo algunas 
a manera de ilustración.

• Ambos nacieron cuando la nación estaba bajo el control 
de un poder gentil, en tiempos de Moisés bajo Egipto, en 
tiempos de Cristo bajo Roma.

• La vida de ambos estuvo en peligro durante su infancia; 
el faraón ordenó que todo niño varón que nacía debía ser 
echado en el río (1:22); y Herodes mandó matar a todos los 
niños menores de dos años (Mat 2:16).

• Ambos fueron “adoptados.” Aunque Moisés era hijo de



El libertador no era esclavo 55

otra persona, llegó a ser el hijo de la hija de Faraón: ella 
[la madre de Moisés] lo trajo a la hija del faraón, la cual lo 
prohijó, y le puso por nombre Moisés” (2:10). Moisés tenía 
una ‘madre,’ pero no tenía padre. ¡Qué símbolo claro y 
hermoso de la encamación! Jesús también era hijo de “Otro,” 
era el hijo de Dios, pero nació en este mundo; tuvo una madre, 
pero no un padre humano; en cierto modo fue adoptado por 
José.

• Ambos pasaron parte de su niñez en Egipto, Moisés en 
el palacio del rey, y Jesús, cuando José fue amonestado por el 
ángel del Señor a huir con el niño Jesús y María a Egipto, para 
escapar de la ira de Herodes.

• Ambos se destacan por su enorme renuncia personal. 
Moisés “rehusó ser llamado hijo de la hija de Faraón... 
teniendo por mayores riquezas el vituperio de Cristo que los 
tesoros de los egipcios...” (Heb. 11: 24-26). Con respecto a 
Jesús nos dice el Nuevo Testamento que “siendo en forma de 
Dios, no estimó el ser igual a Dios como cosa a que aferrarse, 
sino que se despojó a sí mismo...” (Fil. 2:6,7).

• Ambos regresaron a su tierra después que el peligro había 
pasado. Moisés recibió la orden divina: “ve y vuélvete a 
Egipto, porque han muerto todos los que procuraban tu 
muerte” (4:19). Cierto día José recibió una orden similar: 
“Levántate, toma al niño y a su madre, y vete a la tierra de 
Israel, porque han muerto los que procuraban la muerte 
del niño” (Mateo 2:20).

Moisés no era esclavo
Además de lo mencionado, existe otra similaridad, muy 

fundamental, con un significado teológico profundo y de 
mucha actualidad. Moisés fue el libertador del pueblo de 
Israel, el libertador de su pueblo, de sus hermanos. Era uno



56 De Egipto a Canaán

con el pueblo, de la misma sangre. Sin embargo había una 
diferencia muy notable entre Moisés y sus hermanos: 
sencillamente que mientras que sus hermanos eran esclavos, 
Moisés no lo era. Moisés no era esclavo. No lo fue en Egipto, 
porque mientras sus hermanos hacían ladrillos para el faraón, 
él gozaba de la libertad del palacio del rey. Lo mismo durante 
su estadía en Madián; Dios lo llamó para que regresara a 
Egipto cuando él apacentaba libremente las ovejas de su 
suegro en las colinas de Madián. Él regresó a Egipto; vino 
desde afuera; aunque era uno con sus hermanos, no se levantó 
de entre los esclavos, no era en todo sentido igual a ellos; había 
una diferencia fundamental: él no necesitaba liberación.

Jesús no era esclavo
¡Qué bien ilustra el tipo la relación que existe entre Jesús 

y sus hermanos! La Escritura señala que Jesús debía ser 
en todo semejante a sus hermanos” (Heb4:17). Juan nos dice 
claramente que “aquel Verbo fue hecho carne...” (Juan 1:14). 
La Escritura añade todavía que “por cuanto los hijos 
participaron de carne y sangre, él también participó de lo 
mismo” (Heb. 2:14). Jesús no tenía sólo la “apariencia” de ser 
humano, como creían algunos al principio de la era cristiana, 
algo así como una teofanía; era un hombre en realidad. Al 
respecto se nos dice: “Cristo no tomó la naturaleza humana 
sólo en apariencia; la tomó en verdad. Él poseyó en realidad 
una naturaleza humana” (Review & Herald, 5 de abril, 1905).

Desde el mismo comienzo la iglesia cristiana ha creído y 
enseñado que Jesús era verdadero Dios y verdadero hombre, 
aunque no siempre pudo explicar con toda claridad cómo la 
divinidad y la humanidad se manifestaron en una persona, y ha 
defendido tenazmente el hecho de que el Hijo de Dios fue 
totalmente impecable. La Iglesia Adventista también lo cree



El libertador no era esclavo 57

así y así lo enseña. En el libro Creencias de los Adventistas del 
Séptimo Día: Una Exposición Bíblica de las 27 Doctrinas 
Fundamentales, leemos lo siguiente: “Jesucristo tomó sobre 
sí nuestra naturaleza con todas sus debilidades, pero se 
mantuvo libre de la corrupción hereditaria y de la 
depravación y práctica del pecado (p. 57; es una cita de E.G. 
de White).

Por supuesto que tampoco puede explicarse el misterio de 
la unión entre lo divino y lo humano. Al respecto escribió el 
apóstol Pablo: “E indiscutiblemente, grande es el misterio de 
la piedad: Dios fue manifestado en carne...” (1 Tim. 3:16).
* Al respecto, agrega E.G. de White: “La Divinidad y la 

humanidad fueron misteriosamente combinadas, y Dios y el 
hombre llegaron a ser uno (ST, 30 de julio de 1896). “Este 
es un gran misterio, un misterio que no será completamente 
comprendido en toda su grandeza hasta que los redimidos
hayan sido trasladados” (Ibid.). _____-______ —_r

r Pero al Igual que Moisés, aunque Jesús era uno con la 
familia humana a quien vino a rescatar, hubo también una 
diferencia bien definida entre él y los candidatos a 1&_ 

/ liberación: Jesús no era esclavo, él no necesitó redención^Él 
vino desde afuera, voluntalT^ente,^aral\acer Sg(rqüe^ los 
esclavos no podían hacer por sí mismos. ¿Pero por qué no 
necesitó redención el Señor Jesús? Evidentemente porque el 
pecado no le afectó de la misma manera en que nos afecta a 
nosotros. Nosotros, dijimos ya, necesitamos redención por lo 
que hacemos, pero también por lo que somos. Antes de ser 
responsables por nuestros actos, nosotros ya estamos en 
desgracia, somos pecaminosos por naturaleza; esa situación 
nos separa de Dios, por lo que necesitamos, ya en ese 
momento, un mediador, un sustituto que vuelva a 
reconciliamos con el cielo.

Si Jesús hubiera nacido exactamente en la misma



58 De Egipto a Canaán

condición que nosotros, con una naturaleza perversa, 
separado de Dios, él también hubiera estado en necesidad de 
un redentor, de un mediador, aunque en su vida cotidiana 
nunca hubiera estado en rebeldía contra la ley de Dios. En este 
respecto la Escritura es muy clara: Jesús no heredó, en su 
naturaleza espiritual, los resultados del pecado de Adán. Él 
fue, desde el mismo momento de su nacimiento, “... santo, 
inocente, sin mancha...” (Heb.7:26). El nacimiento de Jesús 
fue anunciado por el ángel con palabras que no se aplican a 
ningún ser humano, excepto al Hijo del Dios infinito: “ ... por 
lo cual también el santo ser que nacerá, será llamado Hijo de 
Dfbs” (Lucas 1:35). Escribiendo a un dirigente religioso que 
evidentemente estaba confundido sobre este particular, la Sra. 
de White le aconsejó:

Debes ser extremadamente cuidadoso como presentas la naturaleza 
humana de Cristo. No lo presentes ante la gente como un hombre con 
propensiones al pecado. Él es el segundo Adán.... Él podía haber 
pecado; podía haber caído, pero ni por un momento hubo en él una 
propensión pecaminosa (Carta 8,1895).

Haremos referencia a un texto en el Nuevo Testamento 
que con frecuencia es mal entendido, o más bien mal usado por 
quienes pretenden enseñar que Jesús también participó de la 
naturaleza espiritual caída del hombre, al igual que todos los 
descendientes de Adán. Es el texto que dice: “Porque lo que 
era imposible por la ley, por cuanto era débil por la carne, 
Dios, enviando a su Hijo en semejanza de carne de pecado 
y a causa del pecado, condenó el pecado en la carne” (Rom. 
8:3).

Se pretende decir que la frase “en semejanza de carne de 
pecado” equivale a naturaleza pecaminosa, a la naturaleza 
caída de todo descendiente de Adán. Pero el texto no dice “en 
carne de pecado,” sino “en semejanza,” y algo semejante no



£1 libertador no era esclavo 59

es necesariamente igual. Adán fue creado “a semejanza de 
Dios pero no igual a Dios.” Una explicación muy clara del 
significado de este texto la ofrece George Eldon Ladd, uno de 
los teólogos más respetados en el mundo conservador 
protestante, precisamente por su erudición en el área del 
Nuevo Testamento. Dice Ladd que la manera en que el 
concepto está expresado en este texto es posiblemente la única 
forma en la que Pablo pudo decir lo que quería decir, y evitar 
ser malentendido. Otras opciones a su disposición hubieran 
sido:

Que Jesús vino “en semejanza de carne.” Pero 
inmediatamente hubiera sido acusado de ser docetista, ya que 
los docetistas negaban la realidad de la carne de Jesús, y 
decían que era sólo una apariencia de carne, de hombre, algo 
así como un fantasma, y Pablo creía en la genuina humanidad 
del Hijo de Dios.

Por otro lado podía haber dicho que Jesús vino “en carne 
de pecado,” pero evidentemente no quiso decir eso, ya que 
quería salvaguardar la impecabilidad de Jesús, en armonía con 
lo que la Escritura asume consistentemente.

Esta es la razón por la cual usó la expresión que mejor daba 
a entender lo que él quería decir: “en semejanza de carne de 
pecado,” vino realmente en carne, como el hombre, pero a 
semejanza, no en igualdad absoluta. No había pecado en él, 
ni propensiones pecaminosas; era un hombre como los demás, 
pero sin pecado; él jamás necesitó redención. Notemos las 
siguientes palabras: “La naturaleza de Cristo es semejante a la 
nuestra, pero él sintió el sufrimiento en forma mucho más 
aguda; porque su naturaleza espiritual estaba libre de toda 
mancha de pecado” (ST, 9 de diciembre de 1897).

Jesús no nació separado del Padre
Queremos notar dos aspectos más que indican con



60 De Egipto a Canaán

claridad inconfundible que Jesús era igual a sus hermanos, con 
la diferencia de que él no era esclavo y por lo tanto no necesitó 
redención. En primer lugar, uno de los efectos reales del 
pecado es que trae separación entre Dios y el hombre; ésta ha 
sido la triste realidad desde el momento en que Adán 
desobedeció por primera vez en el Edén. El profeta Isaías lo 
expresó en forma contundente: “He aquí que no se ha acortado 
la mano de Jehová para salvar, ni se ha agravado su oído para 
no oír; pero vuestras iniquidades han hecho división entre 
vosotros y vuestro Dios...” (Isa. 59:1,2).

Si bien es cierto que todo ser humano nace separado de 
*Dios, Jesús, el redentor, nunca estuvo separado de su Padre; 
éste es el testimonio uniforme del Nuevo Testamento. Él 
mismo dijo: “... viene el príncipe de este mundo, y él nada tiene 
en mf ’ (Juan 14:30). Jesús siempre hizo espontáneamente la 
voluntad de su Padre. Según sus propias palabras: “ ... yo hago 
siempre lo que le agrada” (Juan 8:29). Él no debía nada al 
nacer; no necesitaba que nadie pagara su deuda.

La Escritura nos informa, sin embargo, que sí hubo un 
momento cuando Jesús experimentóla~separación~de~sü~ 
Padre, pero no fue al nacer, sino al final de su trayectoria, 
cuando asumió_yoluntariamente, en carácter de sustituto, 
nuestro lupar. cuando “Jehovágargó en él el pecado de todos 
nosotros” (Isa. 53:6). En ese momento sí, ¿T Señor Jesús 
experimentó en toda su terrible realidad la separación de su 
Padre, como consecuencia del pecado que ahora cargaba. 
Mientras pendía de la cruz y tinieblas cubrían la tierra, 
exclamó con palabras que revelaban la angustia de su corazón 
quebrantado: “... Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has 
desamparado?” (Marcos 15:34).

Jesús no nació depravado
En segundo lugar, el pecado no sólo hizo separación entre



El libertador no era esclavo 61

el hombre y Dios, sino que también depravó su naturaleza. 
Como resultado del pecado, “... todo designio de los 
pensamientos del corazón de ellos era de continuo solamente 
al mal” (Gén. 6:5). Esta es la razón por la cual la única 
esperanza del hombre radica en ser transformado, en nacer de 
nuevo, en una genuina conversión, ya que por naturaleza está 
enemistado con Dios. Jesús le dijo a Nicodemo en aquella 
memorable entrevista nocturna, que el nuevo nacimiento, o 
nacimiento de lo alto, era indispensable para la salvación: “... 
el que no naciere de nuevo, no puede ver el reino de Dios”
(Juan 3:3).
‘ El Señor Jesús, por otro lado, no necesitó conversión, ya 

que él no nació con una naturaleza depravada; él no era 
enemigo de Dios; nunca lo fue; él no necesitó nacer de nuevo, 
porque su naturaleza nunca se depravó por el pecado. El sólo 
pensar que Jesús tuvo en algún momento que cambiar el 
rumbo de su vida o recibir un nuevo corazón para sustituir el 
corazón perverso con el que había nacido, parece irreverente 
y contrario a la enseñanza clara de la Escritura. No existe el 
menor indicio en la Biblia que tal cosa jamás haya sucedido.
En realidad, de haber sido necesario que él se convirtiera, que 
‘fuera transformado,’ no hubiera podido ser nuestro 
libertador; él mismo hubiese necesitado que lo liberasen.

Algunos aspectos de la vida y la misión de Moisés, que tan 
bien señalan a Cristo, nos ayudan a comprender mejor la 
naturaleza humana del Hijo de Dios. Él tomó nuestra 
naturaleza porque era indispensable para nuestra salvación, 
porque debía “destruir, por medio de la muerte al que tenía el 
imperio de la muerte, esto es, al diablo” (Heb. 2:14). Es por 
eso que “la humanidad del Hijo de Dios es todo para nosotros”
(YI, 13 de octubre de 1898). Sin embargo nuestra seguridad 
no consiste en conocer, intelectualmente, todos los detalles 
que podamos en cuanto a la naturaleza humana del Señor, sino

Biblioteca "Sara E. Ocampo"



62 De Egipto a Canaán

en aceptar con gratitud lo que hizo en nuestro favor cuando 
tomó nuestra naturaleza y vino en su misión de rescate, porque 
“Cristo no tiene valor para nosotros si no le conocemos como 
Salvador personal. Un conocimiento teórico no nos 
beneficiará” (DTG, p. 353). Debe haber, por lo tanto, una 
respuesta personal, un compromiso que nos identifique con él, 
al punto que podamos hacer nuestras las palabras del apóstol 
Pablo:

Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo,mas vive 
Cristo en mí; y lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo 
de Dios, el cual me amó y se entregó a sí mismo por mí (Gál. 2:20).



La zarza ardiente

Moisés nació en un momento muy crítico de la historia^ | 
del pueblo de Israel, justo cuando la esclavitud hacía 

sentir todo su rigor. El hecho mismo de que la vida de Moisés 
haya sido preservada cuando era niño se debió a la 
intervención directa de Dios. El decreto de muerte de parte del 
rey de Egipto había puesto su vida en peligro. Al momento de 
nacer, de acuerdo con la orden del faraón, Moisés debía haber 
sido arrojado en el río Nilo. Lo asombroso es que no sólo su 
vida fue preservada, sino que, contrariamente a todo lo que se 
hubiera podido imaginar, le tocó en suerte crecer en el palacio 
del rey, del mismo rey que había proclamado el decreto de 
muerte. Moisés fue adoptado por la hija del faraón, después 
que ésta lo encontró providencialmente flotando en las aguas 
del río Nilo en una arquilla de juncos.

Moisés en el exilio
Y aunque Moisés no era esclavo, se sentía estrechamente 

vinculado con sus hermanos. Se mantuvo en contacto con "  
ellos, o tal vez mejor, siguió interesado en ellos; con — 
frecuencia los visitaba, para ver como andaban las cosas. —



64 De Egipto a Canaán

Trató inclusive de conseguir su liberación, o por lo menos de 
aliviar sus tareas. Cierto día, al observar que un egipcio hería 
a uno de los hebreos, calladamente “mató al egipcio y lo 
escondió en la arena” (2:12). Es de suponer que Moisés creyó 
que de esa manera ayudaría a sus hermanos, que ese era sólo 
el comienzo de lo que él haría en favor de ellos. Cuando supo, 
sin embargo, que su crimen había sido descubierto y que se 
encontraba bajo amenaza de muerte por parte del rey, “... huyó 
de delante de Faraón, y habitó en la tierra de Madián” (2:15).

En la tierra de su exilio Moisés vivió durante cuarenta 
años. Allí formó su hogar y se dedicó a cuidar los rebaños de 
su suegro. No hay duda de que a medida que pasaba el tiempo, 
disminuían más y más sus esperanzas de que alguna vez 
regresaría a Egipto: había contraído compromisos familiares 
y se encontraba además totalmente al margen de lo que le 
pudiera estar ocurriendo a sus hermanos. A esta altura él ya 
tenía ochenta años.

Nos dice la Escritura que Moisés había sido enseñado “en 
toda la sabiduría de los egipcios; y [que] era poderoso en 
palabras y hechos” (Hech. 7: 22). Sin duda esto nos ayuda a 
entender el porqué el destierro en un país extraño figuraba en 
los planes de Dios. La sabiduría de los egipcios que Moisés 
había absorbido en su juventud, en la corte de un rey pagano, 
era en gran medida la sabiduría del mundo, la cual “es 
insensatez para con Dios” (1 Cor. 3:19). Moisés no sólo tenía 
mucho que aprender* sino tambiénmucho que olvidáis antes 
de poder estarÚsto para participar en los plañes libertadores 
de Dios. Tenjaflü£j)lvidar muchos de los planes y estrategias 
humanas que había aprendido en Egipto y debía aprender la 
lección Mci^a y fjT^mpñtgl fia_qUe, ftrTlas cnsáFHePIoS “no 
[es] con ejército, ni con fuerza, sino con mi Espíritu, ha dicho 
Jehová de los ejércitos” (Zac. 4:6).



La zarza ardiente 65

Llamado desde la zarza
Finalmente había llegado la hora de la liberación, y 

contrariamente a toda perspectiva humana, el libertador 
estaba ahora en condiciones de volver a Egipto como 
instrumento en las manos del Señor de los ejércitos. Cierto 
día, mientras deambulaba despreocupado por las colinas y las 
montañas delante del rebaño, fue sorprendido por un 
espectáculo majestuoso que lo llenó de asombro y curiosidad 
y llegaría a ser la experiencia más sublime de su vida: vio una 
zarza, un pequeño arbusto del desierto, que aunque estaba 
envuelto en llamas, contra todo lo que podía esperarse, no se 
consumía. ¿Qué era lo que pasaba? Nunca había sido testigo 
de algo semejante.

La palabra seneh, traducida como zarza, aparece sólo dos 
veces en el Antiguo Testamento; una en el pasaje que estamos 
considerando y la otra en Deuteronomio 33:16, donde habla 
de “... la gracia del que habitó en la zarza . . .No se ha podido 
identificar con exactitud esta planta, pero se cree que era un 
arbusto pequeño, sufrido, espinoso, que sobrevivía en esos 
lugares inhóspitos del desierto. Tampoco se sabe con 
precisión el lugar donde ocurrió la inesperada teofanía, esa 
manifestación de lo divino, pero esto no es en realidad 
decisivo en el relato, ya que este episodio singular tiene más 
importancia teológica que botánica o geográfica.

Moisés decidió encaminarse al lugar de la visión para 
observar de más cerca lo que estaba sucediendo, cuando fue 
sorprendido por una voz, que proveniente precisamente de la 
zarza, le ordenó quitarse el calzado de sus pies porque estaba 
pisando tierra santa, y luego le dijo:

Yo soy el Dios de tu padre, Dios de Abraham, Dios de Isaac, y Dios 
de Jacob. Entonces Moisés cubrió su rostro, porque tuvo miedo de 
mirar a Dios. Dijo luego Jehová: Bien he visto la aflicción de mi



66 De Egipto a Canaán

pueblo que está en Egipto, y he oído su clamor a causa de sus 
exactores; pues he conocido sus angustias, y he descendido para 
librarlos de mano de los egipcios, y sacarlos de aquella tierra a una 
tierra buena y ancha, a tierra que fluye leche y miel... El clamor, pues, 
de los hijos de Israel ha venido delante de mí, y también he visto la 
opresión con que los egipcios los oprimen. Ven, por tanto, ahora, 
y te enviaré a Faraón, para que saques de Egipto a mi pueblo, los 
hijos de Israel (3:6-10).

En esta escena memorable, Dios se reveló como el Dios 
del pacto, como el Dios de Abraham, de Isaac y de Jacob, 
como el Dios que "desciende para socorrer a sus hijos 

t necesitados. Y descendió no porque hubiera visto alguna 
virtud especial en los esclavos o porque sintiese que les debía 
algo, sino, por el contrario, porque la situación era de veras 
desesperante y por sí mismos, nada podían hacer. Dios sintió 
compasión por los israelitas/ La misión de rescate se inspiraba 

~eii el amor y~en la irriSéncordia de Dios como también en el 
\pacto que había hecho con los antepasados de los esclavos, no 
[en ningún mérito que ellos pudieran poseer. Dios iba a tomar 
[otra vez la iniciativa, ahora en la tarea de liberación̂
..  Detengámonos por un momento en la zarza. ¿Qué
simboliza? ¿ Qué nos enseña con respecto al plan de redención 
ejemplificado en el Nuevo Testamento? ¿Qué lecciones 
podemos sacar de la manera en que Dios se reveló cuando 
descendió para anunciar sus intenciones redentoras para con
el pueblo de Israel. _______________ —
<^LazaFza, por todo lo que sabemos, no era un árbol grande, 
jo majestuoso, sino más bien una pequeña planta del desierto, 
(una planta con espinas que no tenía ningún atractivo aparente; 
no sobresalía en medio de los demás árboles de1a HinnfQfia-rin 
llamaba la atención / Loltdmirable es que esa planta llegó a 
convertirse en el objeto donde se manifestó la divinidad, el 
vehículo a través del cual Dios se comunicó con el hombre.



La zarza ardiente 67

Dios mismo descendió y se hizo presente en ese arbusto; en lo 
natural se manifestó lo sobrenatural; en la zarza estaba Dios; 
el símbolo y la realidad estaban juntos: la zarza envuelta en 
llamas y el Dios viviente anunciando su voluntad salvífica.

Sin atractivo __________ __________
No hay duda de que la zarza que contenía a Dios puede 

muy bien representar la encamación, donde volvió a unirse, en 
la persona del Señor Jesús, lo divino v lo humano con 
intenciones redentoras, f i¿T libertador, el redentor de m 
humanidad, el que descendió, el que nació como un niño 
indefenso en Belén, en un pesebre, era Dios en carne humana. 
No habría en él nada calculado para llamar la atención a sí 
mismo; la divinidad estaría velada, escondida en la 
humanidad; sin embargo, él venía a revelar a Dios, venía como 
el vehículo a través del cual el hombre oiría la voz libertadora 
de Dios. Siglos antes del nacimiento del Señor Jesús, el 
profeta Isaías había anunciado su nacimiento y su misión 
haciendo referencia precisamente a una planta:

¿Quién ha creído a nuestro anuncio? ¿y sobre quién se ha manifestado 
el brazo de Jehová? Subirá cual renuevo delante de él, y como raíz 
de tierra seca; no hay parecer en él ni hermosura; le veremos, mas 
sin atractivo para que le deseemos (Isa. 53:1,2).

Así como Dios descendió y se hizo presente en la zarza 
para anunciar la liberación de los israelitas, mil quinientos 
años más tarde Dios descendería otra vez con una misión 
libertadora; y esta vez se manifestaría, no en una zarza, no en 
un árbol, sino en carne humana. El apóstol Juan expresó la 
condescendencia divina con palabras llenas de profundo 
significado cuando escribió: “En el principio era el Verbo, y 
el Verbo era con Dios, y el Verbo era Dios... Y aquel Verbo



68 De Egipto a Canaán

fue hecho carne, y habitó entre nosotros...” (Juan 1:1,14). Y 
otra vez, como había ocurrido en el símbolo, se une lo natural 
y lo sobrenatural; lo divino y lo humano; lo débil, limitado y 
frágil, con lo eterno y todopoderoso. Porque ese niño que 
nació en Belén, según lo anunció el mensajero celestial, debía 
llamarse Emanuel, que quiere decir, “Dios con nosotros” 
(Mateo 1:23).

La zarza ardiente no sólo simboliza la unión de lo divino 
y lo humano, de lo sobrenatural con lo natural, en la persona 
de Jesús, sino que además nos dice que en su persona no habría 
nada calculado para llamar la atención, “no hay parecer en él 
fli hermosura,” había anunciado Isaías. Vino a ser uno con el 
pueblo, “en todo semejante a sus hermanos” (Heb. 2:17). Al 
respecto se nos dice: “El rey de gloria se rebajó para revestirse 
de humanidad. Tosco y repelente fue el ambiente que lo rodeó 
en la tierra. Su gloria se veló para que la majestad de su 
persona no fuese objeto de atracción. Rehuyó toda 
ostentación externa” (DTG, p. 290).

Si hubiese aparecido con la gloria que tenía con el Padre antes que el 
mundo fuese, no podríamos haber soportado la luz de su presencia A 
fin de que pudiésemos contemplarla y no ser destruidos, la 
manifestación de su gloria fue velada. Su divinidad fue cubierta de 
humanidad, la gloria invisible tomó forma humana visible (DTG, p. 
14).

Esta realidad está muy claramente atestiguada en las 
páginas del Nuevo Testamento. Refiriéndose al lugar de 
procedencia de Jesús, Natanael, quien llegó más tarde a ser 
uno de sus discípulos, pronunció esas palabras memorables: 
“De Nazaret puede salir algo bueno?” (Juan 1:46). En El 
Deseado de Todas las Gentes se han registrado algunas 
impresiones que recibieron aquellos que tuvieron la felicidad 
de encontrarse con Jesús cuando estuvo en esta tierra. Aunque



La zarza ardiente 69

parezca raro, no todos se entusiasmaron a primera vista con el 
Maestro. Nos dice el evangelio que Felipe, después de haber 
encontrado a Jesús, llamó a Natanael, y de él se dice: “Al mirar 
a Jesús, Natanael quedó desilusionado. ¿Podía ser el Mesías 
este hombre que llevaba señales de pobreza y de trabajo?” 
(DTG, p. 113). En otra ocasión, un noble judío que tenía un 
hqo muy enfermo logró entrevistarse con Jesús. No fue fácil 
lograr la entrevista, porque una gran muchedumbre rodeaba al 
Maestro y parecía que nunca podría llegar a su presencia. Pero 
■o se desanimó. Escuchemos: “Con corazón ansioso, se abrió 
paso hasta la presencia del Salvador. Su fe vaciló cuando vio 
6 n  sólo a un hombre vestido sencillamente, cubierto de 
polvo y cansado del viaje. Dudó que esa persona pudiese 
hacer lo que había ido a pedirle...” (DTG, p. 169).

Esto no quiere decir que Jesús no era atractivo como 
persona, sólo indica que la majestad de la divinidad fue velada 
y no hubo en él nada que llamase la atención a sí mismo. Era 
■i hombre entre los hombres, que no parecía poseer las 
características que los judíos esperaban que poseyera el 
Mesías.

[Isa. 53:1-3 citado] Estas palabras no significan que la persona de 
Cristo fuera repulsiva. Ante los ojos de los judíos, Cristo no tenía 
belleza para que ellos lo desearan. Buscaban un Mesíás que viniera 
con ostentación externa y gloria terrenal; que hiciera grandes cosas 
para la nación judía; que la ensalzara por encima de toda otra nación 
de la tierra. Pero Cristo vino con su divinidad oculta por la 
vestidura de la humanidad; modesto, humilde, pobre. 
Compararon a ese hombre con los jactanciosos alardes que habían 
hecho, y no pudieron ver belleza en él. No discernieron la santidad 
y pureza de su carácter. La gracia y la virtud reveladas en su vida no 
tuvieron atractivos para ellos (MS 33,1911).

Es evidente que la razón por la cual Jesús no era atractivo 
para los judíos radicaba en el hecho de que era muy distinto de



70 De Egipto a Canaán

lo <pe esperaban. Ellos anticipaban que el Mesías 
vendría « ■  pompa y ostentación. Despreciaban lo que era 
hnniihif y sin pretensiones. Confundían humildad con 
iH JiiM  Es por eso que no vieron nada atractivo en el Señor 
Jesús. Estoes lo que Juan tuvo en mente cuando escribió: “A 
lo sayo vino, y los suyos no le recibieron” (Juan 1:11). Pero 
no quiere decir que no era atractivo, agradable en su persona. 
“A los o|os del mundo, [Jesús] no poseía hermosura que lo 
hirésr desear; sin embargo era Dios encarnado, la luz del 
cáelo y de la tierra. Su gloria estaba velada, su grandeza y 
majestad ocultas, a fin de que pudiese acercarse a los hombres 
entristecidos y tentados” (DTG, p. 15).

La hermosura de Jesús
Notemos lo siguiente, que a primera vista parecería 

contradecir lo que anunció Isaías:

La hermosura de su rostro, la amabilidad de su carácter, sobre todo 
el amor expresado en su mirada y su tono, atraían a él a todos los que 
no estaban endurecidos por el pecado. De no haber sido por el 
espíritu suave y Heno de simpatía que se manifestaba en sus 
m iradas y palabras, no habría atraído las grandes 
congregaciones que atraía (DTG, pp. 219,220).

Sin embargo, la verdadera belleza de Jesús se puede 
discernir solamente a nivel espiritual, no necesariamente a 
nivel físico. Notemos la reacción de una persona 
profundamente espiritual al meditar en los momentos finales 
de la vida de Jesús:

Allí estaba el Hijo de Dios, llevando el manto de burla y la corona de 
espinas. Desnudo hasta la cintura, su espalda revelaba los largos y 
crueles azotes, de los cuales la sangre fluía copiosamente. Su rostro 
manchado de sangre llevaba las marcas del agotamiento y el dolor;



La zarza ardiente 71

pero nunca había parecido más hermoso que en ese momento
(DTG, p. 684).

La hermosura, la grandeza de Jesús en esos momentos 
radicaba en que estaba ocupando nuestro lugar: él fue herido 
por nuestras transgresiones. Y nadie podrá contemplar los 
sufrimientos de Emanuel sin ser conmovido por la ternura y la 
condescendencia divina, porque en realidad él se hizo hombre 
y tomó la naturaleza humana para poder ser nuestro sustituto, 
“para poder destruir por medio de la muerte al que tenía el 
imperio de la muerte, esto es, al diablo” (Heb. 4:14).

Espinas en la zarza
Pero hay algo más en la zarza, que quisiéramos notar. La 

zarza, que nos hace pensar en la encarnación, muy 
posiblemente tenía espinas. Las espinas son el resultado del 
pecado, de la maldición. Leemos en el libro de Génesis la 
sentencia divina después de la entrada del pecado:"... maldita 
será la tierra por tu causa; con dolor comerás de ella todos los 
días de tu vida. Espinos y cardos te producirá, y comerás 
plantas del campo” (Gén. 3:17,18). Pero en medio de la 
maldición causada por el pecado, ejemplificada en las espinas, 
se hizo presente Dios, el remedio. El apóstol Pablo enfatizó 
esta realidad cuando les escribió a los gálatas: “Cristo nos 
redimió de la maldición de la ley, hecho por nosotros 
maldición” (Gál. 3:13). Al respecto se nos dice que:

Cristo dio fin al pecado llevando su pesada maldición en su propio 
cuerpo en el madero, y quitando la maldición de todos los que 
creen en él como su Salvador personal.... A los que le piden, Jesús 
les imparte el Espíritu Santo, pues es necesario que cada creyente sea 
librado de la corrupción, así como de la maldición y condenación de 
la ley (1 MS, p. 462).



72 De Egipto a Canaán

El fuego que no consume

La zarza no se consumía. Este hecho, totalmente inexpli­
cable para la lógica humana, ilustra otra verdad fundamental 
del evangelio. En la Escritura el fuego es un símbolo 
adecuado del juicio divino, que consume, “Porque nuestro 
Dios es fuego consumidor” (Heb. 12:29). Entonces, ¿por qué 
no se consumió la zarza cuando Dios, que es fuego 
consumidor, se hizo presente en ella? ¿No habrá querido 
enseñarnos el Señor que nosotros, seres mortales y 
pecaminosos, no somos consumidos, destruidos, porque en la 
cruz se hizo presente el sustituto, el remedio para el pecado?

La cruz revela tanto la santidad como la misericordia de 
Dios. Nuestro Señor Jesús tomó nuestro lugar, él sufrió los 
efectos de la maldición para que nosotros no fuésemos 
consumidos. “Como sustituto y garante del hombre 
pecaminoso, Cristo estaba sufriendo bajo la justicia divina” 
(DTG, p. 637). Las espinas de la zarza no sólo nos recuerdan 
la maldición, ya que son el resultado del pecado, sino que 
estuvieron literalmente presentes en el Calvario. El evangelio 
nos informa que los verdugos empujaron una grotesca corona 
de espinas sobre las sienes inocentes del Hijo de Dios.

Y es por eso que hay esperanza para nosotros. Porque él 
sufrió los efectos de la ira de Dios, nosotros no tenemos que 
temer. Por eso, “El que tiene oídos, oiga lo que el Espíritu dice 
a las iglesias. El que venciere, no sufrirá daño de la segunda 
muerte” (Apoc. 2:11). Cuando Adán pecó se hizo merecedor 
del castigo, de la muerte eterna, y lo único que detuvo la mano 
destructora fue que se había hallado un sustituto, alguien que 
estuvo dispuesto a tomar su lugar para que él quedara libre de 
la condenación.



b n r z a  ardiente 73

^fen ahora”
Fue desde la zarza que Dios llamó a Moisés: “Ven por 

•■to ahora y te enviaré a Faraón.” Había llegado en aquel 
oaonces la hora de la liberación; el reinado de la esclavitud, 
coa todas sus amarguras y dolor, pasaría para siempre a la 
historia. Por muchos años los israelitas habían gemido bajo el 
peso agobiador de la esclavitud. Cuarenta años antes Moisés 
■asmo había intentado hacer algo a favor de ellos. Pero ahora 
lÉbíá llegado el momento, y cuando llega el momento en los 
flanes divinos, y Dios dice ahora, algo grande está a punto de 
^aceder; es la garantía de que las cosas no seguirán de la misma 
■ñera. Al igual que en la creación del mundo, cuando Dios 
habla, algo sucede: “Porque él dijo, y fue hecho; él mandó, y 
cóstió” (Sal. 33:9). “Ven Moisés, llegó el momento; ven 
ahora, porque tú vas a sacar al pueblo de la esclavitud.”

“¿Quién soy yo?”
La respuesta de Moisés ante el llamado divino resulta 

algo sorprendente, ya que parecería que ante una posibilidad 
Id  debiera haberse entusiasmado. ¡Volver a Egipto! ¡Vera 
n s  hermanos libres al fin y ser parte de esa empresa 
Sberadora! ¡Qué privilegio! Pero con aparente sorpresa y 
visible desgano le dice a Dios: “¿Quién soy yo para que vaya 
a Faraón, y saque de Egipto a los hijos de Israel?” (3:11).

Ante la invitación divina Moisés sintió dudas y temor. Ya 
había intentado una vez hacer algo a favor de los esclavos; 
recordaba muy bien porqué había tenido que huir de Egipto 
cuarenta años antes. Sin duda pensó que tan pronto volviese 
aponer sus pies en la tierra de Egipto, le harían pagar la deuda 
que tenía pendiente.

Y siguió haciendo desfilar una serie de excusas delante de 
Dios para no aceptar el llamado. “He aquí que llego yo a los



74 De Egipto a Canaán

hijos de Israel, y les digo: El Dios de vuestros padres me ha 
enviado a vosotros. Si ellos me preguntan: ¿Cuál es su 
nombre?, ¿qué les responderé?” (3:13). Cuando Dios le dice 
qué es lo que tendría que responder, Moisés no se da por 
satisfecho y protesta: “He aquí que ellos no me creerán, ni 
oirán mi voz” (4:1). Señor, “soy tardo en el habla, y torpe de 
lengua” (4:1). “Yo no puedo; yo seguiré con las ovejas.” Y 
como último recurso le pide a Dios que envíe a otro (4:13). 
Sentía que las actividades a las que se había dedicado durante 
casi medio siglo lo habían incapacitado totalmente para poder 
lleyar a cabo lo que Dios le pedía.

En su sabiduría y paciencia Dios no contestó la pregunta 
de su siervo. Humanamente hablando, Moisés tenía razón, 
¿quién era él? Un criminal, un fugitivo de la justicia. Dios 
conocía muy bien a su siervo, y bien podría haberlo humillado. 
Pero en vez de contestarle, le dice sencillamente: “... ve, 
porque yo estaré contigo...” (3:12). “Lo importante en este 
momento no es quien eres tú, lo que de veras cuenta es que yo 
estaré contigo; no depende de ti y de tus habilidades, o de la 
falta de ellas; no depende siquiera de tu pasado, sino de mi 
presencia que irá contigo. No temas Moisés, iremos juntos; si 
yo te llamo, es porque sé que tú puedes, yo iré contigo.”

Un nuevo “ahora”
Cuando Dios descendió hace 3,500 años en Madián y se 

manifestó en la zarza, fue para anunciar el fin de la esclavitud 
para los israelitas que vivían en Egipto. Ven ahora, Moisés; 
el tiempo se ha cumplido; ha llegado la hora de la liberación. 
Cuando 1,500 años más tarde Dios descendió en Belén, y se 
manifestó en Cristo, fue otra vez para anunciar el fin de la 
esclavitud, esta vez de una esclavitud mucho mayor y más 
cruel, la esclavitud espiritual bajo la cual agonizaba la



La zarza ardiente 75

humanidad entera. Otra vez había llegado el cumplimiento 
del tiempo en los planes de Dios.

El apóstol Pablo nos recuerda que “cuando vino el 
cumplimiento del tiempo, Dios envió a su Hijo, nacido de 
mujer y nacido bajo la ley, para que redimiese a los que 
estaban bajo la ley, a fin de que recibiésemos la adopción de 
hijos” (Gál. 4:4,5). Desde el momento en que Adán 
desobedeció a Dios en el Edén, el decreto de muerte pesaba 
sobre él y sobre todos sus descendientes. El pecado reinaba 
soberano. La humanidad entera estaba sumida en la más 
abyecta esclavitud, sin esperanza aparente. Pero entonces 
vino Cristo. Tomó nuestra naturaleza humana para poder 
ocupar nuestro lugar. Por eso cuando fue al Calvario, la cruz 
se convirtió en el pulpito desde el cual anunció que había 
Degado el momento de la liberación. Había llegado el ahora 
para la humanidad. Una sección gloriosa de la Escritura, que 
anuncia con tanta claridad la liberación en Cristo, comienza 
con esa palabra maravillosa. Después de pintar con caracteres 
reales la situación desesperante de la humanidad, el apóstol 
Pablo parece mojar la pluma en la gracia de Dios, para 
anunciar jubiloso:

Pero ahora, aparte de la ley, se ha manifestado la justicia de Dios...
La justicia de Dios por medio de la fe en Jesucristo, para todos los que 
creen en él, porque no hay diferencia, por cuanto todos pecaron, y 
están destituidos de la gloria de Dios, siendo justificados 
gratuitamente por su gracia, mediante la redención que es en Cristo 
Jesús, a quien Dios puso como propiciación por medio de la fe en 
su sangre... (Rom. 3:21-25).

Desde el momento en que Jesús anunció desde la cruz la 
liberación de la humanidad, en el momento mismo en que 
exclamó: “Consumado es,” la deuda de la humanidad quedó 
cancelada; los derechos que Satanás, el faraón espiritual tenía

Biblioteca "Sara E. Ocainpo"



76 De Egipto a Canaán

sobre ella han perdido toda su fuerza; la humanidad le 
pertenece otra vez a Dios; ha sido redimida, comprada por 
precio. Hay un glorioso ahora nuevamente; hay un A.C. y 
D.C.: antes de la cruz y después de la cruz; condenados antes, 
redimidos después, porque “Dios estaba en Cristo 
reconciliando consigo al mundo” (2 Cor. 5:19). ¡No más 
esclavos! ¡Libres al fin!

Por supuesto que hay, además, una dimensión personal en 
la invitación divina. Así como Dios llamó a Moisés desde la 
zarza, nos llama a nosotros, individualmente, desde la cruz: 
“Ven ahora,” nos dice tiernamente; “ven que tengo un 
hermoso plan para tu vida;” “Dame, hijo mío, tu corazón, y 
miren tus ojos por mis caminos” (Prov. 23:26). Y es muy 
posible que, como el Moisés de antaño, también estemos 
tentados a responder: “¿quién soy yo, para que te fijes en mí?” 
“Yo no puedo; no merezco; mi vida ha sido un fracaso.” Pero 
la realidad todavía es que a Dios no le interesa tanto lo que 
somos, o lo que hemos sido, como lo que podemos llegar a ser 
por su gracia. “Yo estaré contigo,” es la promesa que 
acompaña a cada invitación. Así como en la cruz la 
humanidad quedó libre de condenación, así también podemos 
quedar libres nosotros, en lo personal, en el momento en que 
aceptemos la obra sustitutiva del Señor Jesús en nuestro favor. 
En el momento en que lo hacemos, podemos hacer nuestras las 
palabras del apóstol Pablo: “Ahora, pues, ninguna 
condenación hay para los que están en Cristo Jesús...” (Rom. 
8:1), y cantar con gozo santo:

Soy libre de pena y culpa 
su gozo él me hace sentir; 
él llena de gracia mi alma, 
con él es tan dulce vivir.



6
Encuentro con el faraón

t,
%

Los primeros seis capítulos del libro del Éxodo describen, 
como ya lo hemos notado, la dolorosa realidad de la 

esclavitud del pueblo de Israel, y además nos hablan de la 
«lección y la preparación del instrumento que Dios había 
escogido para llevar a cabo la tarea libertadora que tenía en 
mente. En esta sección Moisés aparece como un hombre 
tímido, inseguro, que se siente incapaz de cumplir el cometido 
que Dios le estaba asignando. La sección concluye con las 
palabras de Moisés: “He aquí, yo soy torpe de labios; ¿cómo, 
pues, me ha de oír Faraón?” (6:30).

Con el capítulo siete comienza una nueva sección. El 
énfasis es ahora en el poder de Dios para liberar a los esclavos, 
y se describe su enfrentamiento con el faraón. Moisés, el 
instrumentóles un nuevo hombre; después de aceptar el 
llamado de Dios se ve seguro y confiado, y dominado por una 
santa osadía se presenta repetidamente, sin temor ni sombra de 
vacilación, ante el monarca más poderoso de la tierra. Había 
entendido que Dios no lo hacía a él responsable del éxito de la 
misión; le pedía que fuera y él se encargaría de los resultados. 
Moisés había aprendido lo que aprendió siglos más tarde el



78 De Egipto a Canaán

apóstol Pablo cuando relata lo que Dios le había comunicado: 
“Bástate mi gracia; porque mi poder se perfecciona en la 
debilidad. Por tanto, de buena gana me gloriaré más bien en 
mis debilidades, para que repose sobre mí el poder de Cristo” 
(2 Cor. 12:9).

Una lucha desigual
En esta nueva sección del libro, de los capítulos siete al 

once, se presenta en vivido detalle el enfrentamiento entre 
Dios y el faraón, entre el Dios que liberta y el faraón que 

•j esclaviza. Al leer estos capítulos uno no puede menos que 
percibir que se trata no sólo de un episodio de historia antigua, 
de algo que ocurrió hace mucho tiempo, de algo de interés 
meramente local, sino que más bien se deja entrever el 
desarrollo de un drama de proporciones enormes, de una lucha 
milenaria. En realidad, en la hermosa forma de símbolos, nos 
habla del gran conflicto entre el bien y el mal que se libra, no 
sólo en Egipto y en el escenario de la historia, sino también en 
el corazón de todo ser humano; porque la realidad es que cada 
corazón es un campo de batalla, donde las fuerzas del bien y 
del mal se encuentran en mortífero combate.

El gran drama en el libro del Éxodo termina con elJriiyifo 
■̂aplastante de Jehová sobre el faraón; el bien 

mal. El pueblo de Dios es redimido, mientras queel_engmigo 
cqp todas sus tuerzas expenmenta una derrota definitiva. 
Todo esto es un glorioso anticipo de lo que sucederá en el gran 
drama cósmico que se libra desde el momento en que Dios, en 
las lejanías del Edén, prometió que la simiente de la mujer, el 
Señor Jesús, vendría en persona a hacer frente a Satanás, el 
faraón espiritual. Por medio de la obra admirable del Señor 
Jesús, los hijos de Dios serán para siempre emancipados; el 

r“  enemigo de Dios y de su pueblo será vencido; la esclavitud



Encuentro con el faraón 79

pasará a la historia; el mal será erradicado al punto que no 
quedará de él “ni raíz ni rama” (Mal. 4:1).

Los juicios de Dios
El relato nos informa que tan pronto como Moisés se 

presentó ante el faraón y le informó de los propósitos de su 
misión, comenzaron los enfrentamientos. Con visible 
soberbia, el faraón respondió: “¿Quién es Jehová, para que yo 
oiga su voz y deje ir a Israel? Yo no conozco a Jehová, ni 
tampoco dejaré ir a Israel” (5:2). La respuesta de Dios no se 
hizo esperar. Comenzaron a caer juicios terribles sobre la 
tierra de Egipto, en la forma de plagas, que en total fueron diez. 
¿Cuál fue el propósito de estos juicios, de estos azotes 
divinos? Algunos de estos propósitos se pueden notar 
claramente, ya que están específicamente mencionados en el 
texto. Notaremos los siguientes:

• Como una manifestación del poder de Dios. Era el plan 
de Dios que los egipcios comprendieran, sin que quedara lugar 
a dudas, que el Dios de los hebreos era Dios sobre todos los 
dioses. “Y sabrán los egipcios que yo soy Jehová, cuando 
extienda mi mano sobre Egipto, y saque a los hijos de Israel de 
en medio de ellos” (7:5). Repetidas veces los egipcios 
reconocieron que había en todo eso un poder superior al que 
ellos conocían. En cierta oportunidad los hechiceros mismos 
le dijeron al faraón: “dedo de Dios es éste” (8:19). Durante la 
plaga del granizo hubo algunos siervos del faraón que 
temieron la palabra de Dios e hicieron poner sus criados y el 
ganado a salvo (9:20).

• Eran juicios directos sobre los dioses de Egipto. Dios 
quería no sólo hacer visible su poder, sino hacer clara la 
futilidad de confiar en dioses que no eran dioses en realidad. 
Su propósito era “humillar” a los dioses de Egipto para que la



80 De Egipto a Canaán

gente pudiera distinguir el poder y la gracia del verdadero 
Dios, del único Dios. El anuncio divino fue: “[yo] ejecutaré 
mis juicios en todos los dioses de Egipto” (12:12). A través de 
esos juicios tanto los egipcios como los israelitas, quienes 
habían sido hasta cierto punto hechizados por la idolatría de 
sus opresores, tendrían la oportunidad de echar su suerte con 
el verdadero Dios.

• Para beneficio de otros pueblos. Las intenciones de Dios 
no se limitaban solamente a esos dos pueblos; él quería que a 
través de tales manifestaciones, su “nombre sea anunciado en 
toda la tierra” (9:16). Y tenemos evidencias de que en alguna 
mañera esos propósitos se cumplieron. El mismo Jetro, 
suegro de Moisés y sacerdote de Madián, reconoció esta 
verdad. Después de que Moisés le contó los pormenores de la 
liberación, él confesó: “Bendito sea Jehová, que os libró de la 
mano de los egipcios, y de la mano de Faraón, y que libró al 
pueblo de la mano de los egipcios. Ahora conozco que 
Jehová es más grande que todos los dioses; porque en lo que 
se ensoberbecieron prevaleció contra ellos” (18:10,11).

Años más tarde Josué envió espías a Jericó para reconocer 
la tierra, y ellos fueron protegidos por Rahab, una ramera de 
la ciudad. Cierta noche, antes de que ellos se durmieran, ella 
subió al terrado donde los tenía escondidos y les hizo una 
confesión muy significativa. Les dijo: “Sé que Jehová os ha 
dado esta tierra; porque el temor de vosotros ha caído sobre 
nosotros, y los moradores del país ya han desmayado por 
causa de vosotros. Porque hemos oído que Jehová hizo secar 
las aguas del Mar Rojo delante de vosotros cuando salisteis de 
Egipto... Jehová vuestro Dios es Dios arriba en el cielo y 
abajo en la tierra” (Jos. 2:8-11). Muchos años más tarde el 
recuerdo de lo que Dios había hecho en Egipto perduraba en 
la memoria de los filisteos. El registro nos dice: “Y los 
filisteos tuvieron miedo, porque decían: Ha venido Dios al



Encuentro con el faraón 81

campamento. ¡Ay de nosotros! ¿Quién nos librará de la mano 
de estos dioses poderosos? Estos son los dioses que hirieron 
a Egipto con toda plaga en el desierto” (1 Sam. 4:7,8).

• Impresionar al pueblo de Israel. A través de los años de 
esclavitud y su asociación con idólatras, los israelitas habían 
olvidado, en gran medida, al Dios de sus padres. Dios los 
estaba redimiendo ahora; quería volverlos a él, y prepararlos 
para que fuesen instrumentos de bendición para otros pueblos. 
Dios les dice:

¿Ha oído pueblo alguno la voz de Dios, hablando de en medio del 
fuego, como tú la has oído, sin perecer? ¿O ha intentado Dios venir 
a tomar para sí una nación de en medio de otra nación, con pruebas, 
con señales, con milagros y con guerra, y mano poderosas y brazo 
extendido, y hechos aterradores como todo lo que hizo con vosotros 
Jehová vuestro Dios en Egipto ante tus ojos? A ti te fue mostrado 
para que supieses que Jehová es Dios, y no hay otro fuera de él 
(Deut. 4:33-35).

Aunque los israelitas tendieron a olvidarlo muy pronto, 
este propósito de Dios se cumplió en forma admirable. Tan 
pronto como cruzaron el Mar Rojo, cantaron con júbilo 
incontenible: “¿Quién como tú, oh Jehová, entre ios dioses? 
¿Quién como tú, magnífico en santidad, terrible en 
maravillosas hazañas, hacedor de prodigios?” (15:11).

• Darle una oportunidad al faraón. No hay duda de que a 
través de todo el episodio Dios tenía también un propósito 
para el faraón. Este monarca no estaba excluido de la 
misericordia de Dios. Los juicios eran advertencias también 
para él, para que reconociera la soberanía de Jehová y la total 
necedad de confiar en sus dioses. Quedó registrado que en 
varias ocasiones él reconoció su obstinación pecaminosa, y la 
confesó a los siervos de Dios.

A pesar de que al principio se había negado a reconocer la



82 De Egipto a Canaán

autoridad de Dios, el hecho de que más tarde estuvo dispuesto 
a ofrecer compromisos, como lo notaremos en el capítulo 
siguiente, es una evidencia muy clara de que el faraón 
comenzó a darse cuenta de que su posición era insostenible 
ante el Dios de Moisés.

Además, en repetidas ocasiones reconoció en forma 
específica lo necio de su postura; notemos algunas de sus 
expresiones: “Orad a Jehová para que quite las ranas de mí y 
de mi pueblo” (8:8); “Orad por mí” (8:28); “He pecado esta 
vez; Jehová es justo, y yo y mi pueblo impíos. Orad a Jehová 
para que cesen los truenos de Dios, y el granizo, y yo os dejaré 
ir” (9:27,28); “He pecado contra Jehová vuestro Dios y contra 
vosotros. Mas os ruego ahora que perdonéis mi pecado 
solamente esta vez, que oréis a Jehová vuestro Dios que quite 
de mí al menos esta plaga mortal” (10:16,17); “... y 
bendecidme también a mí” (12:32).

¿Qué hubiera sucedido si el reconocimiento de su pecado 
hubiera sido sincero, si en vez de resistir y volver atrás, el 
faraón hubiera seguido respondiendo a las convicciones que 
de vez en cuando permitió que impresionaran su alma? ¿Qué 
hubiera sucedido con el pueblo, si su rey hubiera aceptado al 
verdadero Dios? ¡Qué diferente sería la historia que se 
hubiera escrito! Pero no, el rey se rebeló contra la luz que le 
llegó a raudales y por eso todo terminó mal, tanto para él como 
para su pueblo.

¿Quién endureció el corazón del faraón?
El relato nos dice que el corazón del faraón se endureció 

a tal punto durante la caída de las plagas, que al final comenzó 
a actuar en forma aparentemente irracional. ¿Cómo explicar 
el hecho de que haya decidido perseguir a los israelitas cuando 
era tan evidente que estaba luchando contra un poder muy



Encuentro con el faraón 83

superior al suyo y al de sus dioses? Y recordemos que 
organizó la campaña de persecución cuando todo lo que se oía 
en Egipto era el clamor de los que sepultaban a sus muertos, 
debido a la visita misteriosa del ángel destructor pocas horas 
antes.

La pregunta que no es siempre fácil de contestar es quién 
endureció el corazón del rey. ¿Fue Dios, que lo hizo 
arbitrariamente, sin que el rey tuviera ninguna oportunidad? 
¿Estaba ya determinado? No todos los que han escrito sobre 
este tema se han podido poner de acuerdo. Hay quienes 
insisten en que Dios, en su soberanía, endureció el corazón del 
rey para manifestar su poder. Otros prefieren ver que fue el 
mismo faraón que al rebelarse contra la autoridad divina, fue 
d  responsable de su propio endurecimiento. ¿Qué dice la 
Escritura? La respuesta que podemos extraer de ella no es, a 
primera vista, demasiado clara, ya que las dos ideas están 
presentes en el relato.

• Que Dios endureció su corazón. Se encuentran diez 
textos que parecen indicar que Dios endureció el corazón del 
faraón, por ejemplo: “Pero Jehová endureció el corazón de 
Faraón, y no los oyó, como Jehová había dicho a Moisés” 
(9:12. Ver también 4:21; 7:3; 10:1,20,27; 11:10; 14:4,8,17). 
Hay tres palabras diferentes en hebreo para traducir 
“endurecer” pero las tres sugieren básicamente lo mismo.

• Que el faraón endureció su propio corazón. 
Curiosamente también aparecen diez textos que parecieran 
indicar que fue el faraón mismo quien endureció su corazón, 
y no Dios directamente. Porejemplo: “Y el corazón de Faraón 
se endureció, y no los escuchó, como Jehová lo había dicho” 
(7:13. Ver también 7:14,22; 8:15,19,32; 9:7,34,35; 13:15).

La dificultad que a primera vista presentan estas ideas, lo 
que pareciera una contradicción, es más aparente que real, y 
la solución no es tan difícil de encontrar si tomamos en cuenta



84 De Egipto a Canaán

algunos aspectos básicos.
En primer lugar debemos tomar en cuenta que el contexto 

general de la Escritura nos enseña que Dios creó al hombre con 
la capacidad de elegir. La idea de que hay fuerzas o 
situaciones que determinan inexorablemente el destino del ser 
humano, no es bíblica. Desde el mismo comienzo Dios creó 
a Adán y Eva con la capacidad de elegir, de tomar sus propias 
decisiones; y cuando ellos decidieron actuar en contra de los 
deseos expresos de Dios, él no intervino, no los obligó a hacer 
su voluntad. Repetidamente se pone de relieve el hecho de que 
el se^ humano tiene la libertad y la responsabilidad de escoger. 
Josué le dijo al pueblo; “Y si mal os parece servir a Jehová, 
escogeos hoy a quien sirváis... pero yo y mi casa serviremos 
a Jehová” (Jos. 24:15).

El Nuevo Testamento ofrece el evangelio para el que 
quiere, para el que cree; “he aquí, yo estoy a la puerta y llamo,” 
dice Jesús, y “si alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré 

^ a  él, y cenaré cotí él, y él conmigo” (Apoc. 3:20). Por lo que 
pensar que Dios endureció el corazón del faraón en forma 
arbitraria, al punto que éste no fue más que un títere en sus 
manos, va en contra de toda la enseñanza bíblica.

, tb Debemos recordar, además, que en la manera de hablar de 
los judíos, se presenta con frecuencia a Dios como siendo la 

> causa de lo que permite. Nosotros hoy decimos llanamente 
por ejemplo, que una mujer que no puede tener hijos es estéril; 
los judíos se sentían cómodos en decir que “Jehová no le había 
concedido tener hijos,” o que “Jehová había cerrado su 
matriz” (1 Sam. 1:5,6). En el caso del faraón, Dios estaba 
activo: le enviaba luz, le indicaba cuales eran sus 
requerimientos, y frente a esa realidad el rey no pudo 
permanecer indiferente, tuvo que decidir. Es claro que en su 
empecinamiento se debió al hecho de que Dios se hizo 
presente en su imperio; si Dios nunca se le hubiera presentado,



Encuentro con el faraón 85

el rey no hubiera tenido que decidir; hubiera seguido 
tranquilamente abusando de los esclavos. Fue, en un sentido, 
la presencia de Dios que lo “endureció,” que lo obligó a 
decidir.

La Escritura no deja lugar a dudas en cuanto a la 
responsabilidad del faraón en todo este asunto. La razón del 
fracaso del rey y de la tragedia que sufrió el pueblo como 
consecuencia, la tenemos expresada más de una vez en el 
relato. Notemos lo siguiente: “Y viendo Faraón que la lluvia 
había cesado, se obstinó en pecar, y endurecieron su 
corazón él y sus siervos” (9:34). A pesar de que en momentos 
reconoció que “Jehová es justo, y yo y mi pueblo impíos” 
(9:27), y que llegó a confesar: “he pecado contra Jehová 
vuestro Dios” (10:16), él se obstinó en pecar, endureció su 
corazón frente a las amonestaciones y requerimientos de Dios; 
él fue responsable.

Así como Dios “hace salir su sol sobre malos y buenos” y 
“hace llover sobre justos e injustos” (Mateo 5:45), de la misma 
manera el Espíritu de Dios trabaja en todos los corazones; pero 
la realidad es que no todos responden de la misma manera. 
Frente al calor del sol, el lodo se endurece mientras que la cera 
se ablanda. Uno fácilmente puede decir que es el sol que causó 
el endurecimiento del lodo y el ablandamiento de la cera; pero 
no es nada arbitrario; es la reacción de estos elementos a la 
presencia del sol.

En la parábola del sembrador que contó Jesús, no había 
diferencia en la semilla que cayó en los distintos terrenos, ni 
en la manera en que se hizo la siembra. Todo dependió de la 
recepción que los distintos tipos de suelo le dieron a la semilla 
(Mateo 13:1-9). De igual manera, el endurecimiento del 
corazón del faraón no fue un acto deliberado de Dios, sino que 
se debió a la manera en que él respondió a la luz que Dios le 
envió. Al respecto se nos dice,



86 De Egipto a Canaán

No fue ejercido un poder sobrenatural para endurecer el corazón del 
rey. Dios dio al rey las evidencias más notables de su divino poder; 
pero el monarca se negó obstinadamente a aceptar la luz. Toda 
manifestación del poder infinito que él rechazara le empecinó más en 
su rebelión (PP, p. 273).

El pecado contra el Espíritu Santo
Fue el negarse obstinadamente a escuchar la voz de Dios 

que le hablaba a través del ministerio de Moisés y de Aarón 
que llevó al faraón a rebelarse tan abiertamente contra Dios, 
lo que causó su ruina, y se constituyó en “la más clara 
ilustración del pecado contra el Espíritu Santo” (R&H, Julio, 
1897). Y en todo esto hay lecciones de profundo significado 
para nosotros. La Biblia nos habla de un pecado que no tiene 
perdón, y es precisamente el pecado contra el Espíritu Santo. 
Escuchemos las palabras de Jesús:

Todo pecado y blasfemia será perdonada a los hombres; mas la 
blasfemia contraelEspíritu Santo no les será perdonada. A cualquiera 
que dijere alguna palabra contra el Hijo del Hombre, le será 
perdonado; pero el que hable contra el Espíritu Santo, no le será 
perdonado, ni en este siglo ni en el venidero (Mateo 12:31,32).

¿Qué es en realidad el pecado contra el Espíritu Santo? 
¿Puede un cristiano cometer tal pecado? El ejemplo del faraón 
de Egipto es muy iluminador. Nos da a entender que no se trata 
de un pecado, de un acto contrario a la voluntad de Dios, sino 
más bien del rechazo persistente de la voz del Espíritu Santo 
que habla a la conciencia. La conciencia, algo muy difícil de 
definir, es la capacidad que Dios nos ha dado para percibir su 
voz, para damos cuenta de lo que está bien y de lo que está mal.

Leíamos hace un tiempo la historia de un nativo que cierto 
día caminó varias horas para llegar a una tienda donde debía 
comprar ciertas cosas. Al llegar de regreso a su casa al



Encuentro con el faraón 87

anochecer, descubrió con sorpresa que el dinero con el que 
había pagado la mercancía estaba íntegro dentro de la bolsa. 
Al día siguiente se levantó muy temprano y recorrió de nuevo 
el camino para darle el dinero al dueño de la tienda, quien 
bastante sorprendido, le preguntó: “¿Por qué lo hizo? ¿Por 
qué vino? Al fin de cuentas no era mucho.” A lo cual el nativo 
contestó: “cuando llegué a casa y encontré que el dinero estaba 
en la bolsa, descubrí que había dos hombres dentro de mí. Uno 
me decía: debes ir a devolverlo, y el otro: no lo hagas, 
guárdalo. Uno me decía: no te pertenece; y el otro: total nadie 
te vio. Uno me decía: a fin de cuentas es tan poco; y el otro: 
aunque es poco, no te pertenece. A la noche fui a la cama, pero 
no pude dormir, porque los dos hombres se pelearon dentro de 
mí toda la noche, por lo que decidí venir a devolverlo, para 
poder dormir en paz.” ¿Qué hubiera sucedido si el “otro 
hombre” hubiera ganado la batalla, si se hubiera guardado lo 
que sabía que no le pertenecía? Sin duda ese hubiera sido el 
primer paso en un camino descendente, en la insensibilización 
de su conciencia.

El rechazar con persistencia la voz del Espíritu Santo 
puede incapacitar la conciencia para percibir su voz. El 
apóstol Pablo nos dice que la conciencia puede cauterizarse (1 
Tim. 4:2), es decir, perder la sensibilidad, la capacidad de ser 
impresionada. Y cuando esta capacidad se pierde del todo, 
cuando la conciencia no responde más, Dios no tiene otra 
manera de llegar a nosotros, de despertamos, de invitamos a 
arrepentimos.

Juan y Judas
Uno de los ejemplos más claros de la responsabilidad 

personal frente a la influencia divina, lo encontramos en el 
mismo grupo de los discípulos de Cristo, entre aquellos



88 De Egipto a Canaán

hombres que se asociaron con él, que vivieron literalmente en 
su presencia durante tres años. Todos ellos tenían serios 
defectos y limitaciones cuando se asociaron con Jesús, y es 
muy evidente que el Señor los llamó no por lo que eran, sino 
por lo que podrían llegar a ser bajo su influencia y enseñanza. 
En el capítulo 17 nos referiremos con más detenimiento 
acerca de este particular; aquí quisiéramos brevemente 
comparar la trayectoria de dos de estos hombres, Juan y Judas.

Evidentemente ambos tuvieron las mismas posibilidades, 
los mismos privilegios: comían con Jesús, escuchaban sus 
enseñanzas, observaban diariamente el amor desinteresado 
con el que trataba a todos por igual, vieron a los sordos oír, a 
los ciegos ver, y a los cojos saltar llenos de regocijo y 
contemplaban asombrados cómo los pecadores eran 
transformados por la gracia de Dios. Curiosamente, sin 
embargo, uno de ellos fue transformado en la presencia de 
Jesús; el otro, endurecido.

Al estudiar la vida de estos hombres, según lo presenta la 
inspiración, pareciera que Juan se encontraba en desventajas 
con relación a su amigo Judas. Jesús mismo lo apellidó, junto 
con su hermano Jacobo, Boanerges, que quiere decir “Hijos 
del trueno” (Marcos 3:17). No sabemos exactamente cuales 
fueron las razones por las cuales Jesús los llamó de esta 
manera, pero sin duda no fue porque eran de carácter paciente 
y apacible. Cierto día, mientras pasaban por Samaría no 
fueron bien recibidos en una aldea, y estos dos hermanos 
demostraron de lo que eran capaces; le dijeron a Jesús: 
“quieres que mandemos que descienda fuego del cielo, como 
hizo Elias, y los consuma?” (Lucas 9:54). Uno se pregunta 
qué hubiera sucedido si Jesús les hubiera dado permiso. Jesús 
les amonestó seriamente, diciéndoles que no era el espíritu de 
Cristo el que inspiraba una reacción tal, “porque el Hijo del 
Hombre no ha venido a perder las almas de los hombres, sino



Encuentro con el faraón 89

a salvarlas” (verso 55). Es evidente que “Juan no poseía por 
naturaleza la belleza del carácter que reveló en su postrer 
experiencia. Tenía graves defectos. No solamente era 
orgulloso, pretencioso y ambicioso de honor, sino también 
impetuoso, resintiéndose por la injusticia” (HA, p. 430).

Pero Juan abrió su corazón a la influencia divina. Aceptó 
las reprensiones de Jesús, luchó con denuedo contra sus 
debilidades y el Señor pudo llevar a cabo en la vida de ese hijo 
del trueno una transformación maravillosa, que no tiene 
explicación humana. ¿Cómo, entonces, se llevó a cabo? Se 
ik>s dice que

En la vida del discípulo amado se ejemplifica la verdadera 
santificación. Durante los años de su íntima asociación con Cristo, 
a menudo fue amonestado y prevenido por el Salvador, y aceptó sus 
reprensiones. A medida que el carácter del divino Maestro se le 
manifestaba, Juan vio sus propias deficiencias, y esta revelación 
lo humilló. Día tras día, en contraste con su propio espíritu violento, 
contemplaba la ternura y la tolerancia de Jesús y oía sus lecciones de 
humildad y paciencia. Día tras día, su corazón fue atraído a Cristo 
hasta que se perdió de vista a sí mismo por amor a su Maestro. El 
poder y la ternura, la majestad y la mansedumbre, la fuerza y la 
paciencia, que vio en la vida diaria del Hijo de Dios llenaron su alma 
de admiración. Sometió su temperamento resentido y ambicioso 
al poder modelador de Cristo, y el amor divino realizó en él una 
transformación de carácter (HA, p. 445).

No pasó lo mismo con Judas. Lo que ocurrió en su vida es 
exactamente lo opuesto a lo que ocurrió en la vida de su 
compañero. Y uno se pregunta porqué. ¿Cómo puede ser que 
estando en la misma presencia de Jesús, bajo la misma 
mfluencia que transformó a Juan, él no sólo quedó como era, 
ano que se endureció al punto de llegar a vender a Jesús por 
“treiiíta piezas de plata” (Mateo 26:15), el equivalente a 
$12.60 de nuestra moneda? Y lo que más sorprende es que el



90 De Egipto a Canaán

Nuevo Testamento no dice absolutamente nada negativo de él 
hasta el mismo final; recién el jueves de noche se le cayó la 
máscara. Era un buen hombre, tenía muchas virtudes; 
prometía mucho. Si “hubiera muerto antes de su último viaje 
a Jerusalén, habría sido considerado como un hombre digno 
de un lugar entre los doce, y su desaparición habría sido muy 
sentida” (DTG, p. 663).

Juan reporta en su evangelio que Judas “era ladrón” (Juan 
12:6), en relación a los comentarios que hizo acerca de los 
pobres durante la cena que se llevó a cabo en la casa de Simón, 
lo cual ocurrió seis días antes de la pascua. Pero 
evidentemente esta evaluación se debió a una reflexión poste­
rior, porque aun durante la cena el jueves de noche, luego que 
Jesús dijo: “A quien yo diere el pan mojado, aquél es. Y 
mojando el pan, se lo dio a Judas Iscariote hijo de Simón,” para 
luego decirle: “Lo que vas a hacer, hazlo más pronto” (Juan 
13:26,27), los discípulos pensaron que Jesús le estaba 
pidiendo que fuese a comprar algo para la fiesta, o “que diese 
algo a los pobres” (verso 29). Nadie sospechó, aun en ese 
momento, que Judas, al bajar las escaleras, no iría en busca de 
ningún pobre, sino que iría directamente a ver a los sacerdotes 
para ultimar los detalles de la entrega de Jesús. ¿Cómo pudo 
hacer tal cosa? ¿Cómo pudo ir tan lejos en su apostasía y 
rebelión?

Evidentemente no fue una decisión de última hora; hubo 
en la vida de Judas un largo proceso de inconformidad, de 
rebeldía, de desobediencia. Siguió fomentando sus 
debilidades, entre otras su fuerte apego al dinero, y nunca 
“llegó al punto de entregarse plenamente a Cristo” (DTG, p. 
664), lo cual terminó por neutralizar el poder del evangelio en 
su vida. Este es siempre el camino, porque:

Antes que el cristiano peque abiertamente, se verifica en su corazón
un largo proceso de preparación que el mundo ignora. La mente



Encuentro con el faraón 91

no desciende inmediatamente de la pureza y la santidad a la
depravación, la corrupción y el delito (PP, p. 490).

Durante todo el proceso de endurecimiento, que sin duda 
duró años, Judas no estuvo nunca más allá de la posibilidad de 
ser redimido. Sin duda hubo muchos momentos en que luchó 
contra las convicciones de su conciencia; y es posible 
también, que cada vez le fuera más fácil resistir y apagar la voz 
de Dios que le hablaba. Aun después de haber conversado con 
los sacerdotes y de haberse comprometido a entregar a Jesús, 
no era todavía demasiado tarde; todavía había esperanza para 
€t, aunque muy poca sin duda. Pero llegaría el momento en 
que cruzaría el punto del cual no hay retomo, cuando 
rechazaría la última súplica de la gracia de Dios. “En ocasión 
de la cena de Pascua, Jesús demostró su divinidad revelando 
el propósito del traidor. Incluyó tiernamente a Judas en el 
servicio hecho a los discípulos. Pero no fue oída su última 
súplica de amor. Entonces el caso de Judas fue decidido, 
y los pies que Jesús había lavado salieron para consumar la 
traición” (DTG, p. 667). ¡Increíble! Mientras Jesús le lavaba 
los pies, el Espíritu Santo hizo un último intento, pero fue en 
vano. Judas cometió el pecado que no tiene perdón, el pecado 
contra el Espíritu Santo, mientras sus pies se encontraban en 
las manos del Señor Jesús.

Así como lo fue para los discípulos, Jesús es todavía 
“aquella luz verdadera que alumbra a todo hombre...” (Juan 
1:9); es el sol de justicia. Lo que es de suma importancia es la 
recepción que se le da a esa luz. Frente al calor del sol, el lodo 
se endurece, mientras que la cera se ablanda. Frente a los 
llamados de la gracia de Dios algunos se transforman, otros se 
endurecen. Aunque Dios es soberano, no fuerza nuestra 
voluntad, pero sí nos invita: “si oyereis hoy su voz, no 
endurezcáis vuestros corazí ” 'Heb. 3,7,8).

— Biblioteca "Sara E. Ocam 
U L V  Universidad Linda Vist;



92 De Egipto a Canaán

Hace ya varios años el Dr. Braulio Pérez Marcio ilustró 
uno de sus temas en un programa radial de La Voz de la 
Esperanza, contando la historia de esa mujer que poseía un 
hermoso perro, el cual nunca ladraba. Cuando una vecina le 
preguntó el porqué de una actitud tan contraria a la naturaleza 
del perro, ella le dijo que por un tiempo el animal había 
pertenecido a una persona que tenía muy mal genio. Como le 
fastidiaba oírladrar al perro, cada vez que éste lo hacía, ella le 
daba con un palo en la cabeza. Con el pasar del tiempo el perro 
se acobardó, se dio cuenta que ladrar no cumplía ningún 
propósito y dejó de hacerlo. De igual manera, si la conciencia 
nos habla y persistimos en no escucharla, en reprimirla, 
también se debilitará y perderá la capacidad de ser el guardián 
que tanto necesitamos.

Así como la nube guiaría al pueblo de Israel por el desierto 
mientras se encaminaba a la tierra de Canaán, de la misma 
manera el Espíritu Santo debe guiar al cristiano en su 
peregrinaje; podrá ir seguro solamente en la medida en que 
siga sus directivas, “porque todos los que son guiados por el 
Espíritu de Dios, éstos son hijos de Dios” (Rom. 8:14).

Si oyereis hoy su voz, no endurezcáis vuestros 
corazones.



7
Compromisos engañosos

v

Finalmente Moisés aceptó la invitación divina; le costó 
entender que él no debía preocuparse por el éxito o por el 

resultado de su misión. Algo que este siervo de Dios debía 
aprender todavía es que cuando Dios llama, nuestra 
responsabilidad es “trabajar con fe y dejar los resultados con 
Dios” (7 T, p. 245). Y así, después de cuarenta años de 
ausencia, Moisés regresó a Egipto. Todo lo que llevaba era 
una vara en su mano y en su alma lá convicción de que era 
Dios, el Dios de ADrañam, de Isaac y de Jacob quien lo había 
llamado^v~Ie~ había confiado uñá~misión especial, que 
humanamente parecía imposible: la~5e~sácar~5lHptieblo de 
Israel de Egipto. Bien podemos imaginar a Moisés repitiendo 
a cada paso las palabras que había oído junto a la zarza: “yo 
estaré contigo.” Era esta promesa lo único que le daba sentido 
a su viaje.

La misión de Moisés no consistía en intervenir a favor de 
sus hermanos con el propósito de mejorar la situación extrema 
en la cual se encontraban. Dios no le pidió que volviera a 
Egipto para que tratara de conseguir que la esclavitud no fuese 
tan rigurosa, o para que negociara algunas mejoras: cuarenta



94 De Egipto a Canaán

horas de trabajo por semana, cinco días por semana, algunos 
feriados y vacaciones. Tales cosas, aunque en otros contextos 
pudieran ser enteramente razonables, serían totalmente 
inaceptables en este caso. La misión de Moisés era 
inconfundiblemente clara: sacar a los esclavos de la tierra de 
Egipto. Nada que no lograra ese objetivo sería aceptable. 
Dios le había dicho a Moisés cuando lo llamó desde la zarza: 
“Ven, por tanto ahora, y te enviaré a faraón, para que saques 
de Egipto a mi pueblo, los hijos de Israel” (3:10). Y fue con 
esta misión muy clara en su mente que Moisés emprendió el 
largo recorrido, para finalmente presentarse ante el faraón, y 
decirle: “Jehová el Dios de Israel dice así: deja ir a mi pueblo 
a celebrarme fiesta en el desierto” (5:1).

Tan pronto como Moisés explicó al faraón las intenciones 
de Jehová, comenzaron los enfrentamientos. El faraón se 
creía el dueño de los esclavos; los había “usado” por tantos 
años que creía que eran su propiedad, y no pudo tolerar que 
alguien se refiriera a ellos como “mi pueblo,” y pretendiera 
libertarlos, por lo que contestó con soberbia e indignación: 
“¿Quién es Jehová, para que yo deje ir a Israel? Yo no conozco 
a Jehová, ni tampoco dejaré ir a Israel” (5:2). Ysindudapensó 
que con eso había logrado intimidar al mensajero de Jehová y 
puesto punto final al asunto. Se sentía seguro porque Egipto 
estaba protegido por una pléyade de dioses; por lo menos 
ochenta dioses diferentes velaban sobre todos los aspectos de 
la vida en su país, desde su mismo trono hasta las cosas 
menores del campo.

Pronto, sin embargo, se dio cuenta de que no todo se había 
solucionado: comenzaron a caer los juicios de Dios. Cada 
plaga que caía era un golpe directo a uno de los dioses, porque 
las plagas eran en realidad juicios sobre “todos los dioses de 
Egipto” (12:12). Estos juicios tenían el propósito de ser un 
llamado a los egipcios, para que reconocieran la superioridad



Compromisos engañosos 95

del Dios de los esclavos y la impotencia de sus dioses, y así 
reconocieran que debían dejar ir a los israelitas. Al mismo 
tiempo tenían el propósito de instruir a los israelitas en cuanto 
a la verdad de que hay un solo Dios verdadero, el gran “Yo 
soy,” y que a pesar de que en gran medida lo habían perdido 
de vista, todavía era su Dios, guardador del pacto, que venía 
en su busca.

Adoren a Dios “en la tierra”
El faraón se dio cuenta muy pronto de que no podía 

mantener su negativa absoluta frente al pedido de Jehová, ya 
que sus dioses se mostraron increíblemente impotentes frente 
a lo que estaba sucediendo.

cambiar de
estrategia; pretendió escuchar, aflojar un poco, mostrarse 
interesado en con los mensajeros de
Jehová y establecer algún tipo de compromiso; él aflojaría un 
poco, con la esperanza de que el Dios de Israel también 
modificaría un poco sus demandas. Por lo que llamó a Moisés 
y Aarón y les dijo: “Andad, ofreced sacrificio a vuestro Dios 
en la tierra” (8:25).

& ir,
siempre y cuando lo hagan en la tierra, en Egipto.

A primera vista el ofrecimiento pudiera haber parecido 
ventajoso; bueno, por lo menos es algo, es mejor que nada; por 
lo menos podremos adorar a nuestro Dios, y esto ya es 
ganancia. Lo que el faraón no quería, y lo había calculado muy 
bien, era que sus esclavos abandonaran el país, que se 
escaparan de su control, g

^ a aiempm f  a
haaa*4«SftHos pafa #.* Pueden ir, está bien, pero queden en la 
tierra, en Egipto, bajo mi control.



96 De Egipto a Canaán

Que queden los niños
Moisés rechazó este compromiso como algo totalmente 

inaceptable, y le anunció al faraón que el plan era ir por el 
desierto camino de tres días. Bajo el impacto persuasivo de las 
plagas, el faraón estuvo dispuesto a alargar un poco más la 
cadena, y les dijo: está bien, “con tal que no vayáis más lejos” 
(8:28). Pueden ir camino de tres días, pero no más lejos.

Al ver que su estrategia había fallado, que Moisés no se 
había tragado el anzuelo, que no había aceptado su nuevo 
ofrecimiento, que parecía no haber manera de detener a los 
esclavos, no se dio por vencido. El tenía muchos recursos en 
su arsenal. Llamó a Moisés y le indicó que estaba dispuesto 
a ceder otro poco. Estaba bien si los mayores iban al desierto, 
pero de ninguna manera dejaría ir a los niños. “¿Cómo os voy 
a dejar ir a vosotros y a vuestros niños?” (10:10). Pueden ir 
los mayores, a fin de cuentas eso es lo que ustedes pidieron, 
pero los niños se quedan en Egipto. ¡Qué descarado! ¡Los 
padres en el desierto, en camino a Canaán, y los hijos en 
Egipto! ¿Cómo se le ocurrió pensar que Moisés aceptaría 
semejante propuesta?

Que quede el ganado
La respuesta de Dios a la nueva negativa del faraón fue un 

nuevo juicio; esta vez una plaga de langostas que cubrió la 
tierra y consumió toda la hierba del campo. Después de este 
azote y de tres días de tinieblas, el faraón hizo llamar 
apresuradamente al mensajero de Jehová para informarle de 
su nueva decisión: “Id, servid a Jehová; solamente queden 
vuestras ovejas y vuestras vacas; vayan también vuestros hijos 
con vosotros” (10:24). En su nuevo ofrecimiento, todo el 
ganado debería quedar en Egipto. Si no podía inducirles a 
adorar en la tierra, quería que cuando salieran de ella no



Compromisos engañosos 97

tuviesen nada que ofrecer. La respuesta de Moisés a esta 
nueva maniobra no se hizo esperar. Sin ninguna vacilación 
respondió: “Nuestros ganados irán también con nosotros; no 
quedará ni una pezuña; porque de ellos hemos de tomar para 
servir a Jehová nuestro Dios.” (11:26).

Salir del mundo
En todo esto hay lecciones sumamente importantes para 

nosotros, porque no debemos olvidar que estas cosas les 
acontecieron como ejemplos para nosotros (1 Cor. 10:6). La 
liberación física de los israelitas de la esclavitud egipcia, y las 
estratagemas del faraón para impedir que saliesen, presentar 
enseñanzas muy reveladoras e instructivas de nuestra 
liberación espiritual por medio de Cristo, y al mismo tiempo 
de lo difícil que es abandonar el control del enemigo. 
Queremos destacar algunas de estas lecciones.

Algo que es muy evidente en el episodio del éxodo, y que 
no podría estar más claro, es precisamente que éxodo significa 
salida. Este es el significado del título del libro. Para los 
judíos este libro se titulaba simplemente: “Y estos son los 
nombres,” que son las palabras con las que comienza el libro 
(1:1). Cuando un par de siglos antes de Cristo el Pentateuco 
fue traducido del hebreo al griego, los traductores le 
cambiaron el título y le asignaron uno que en realidad resume 
en una sola palabra (dos en griego) el tema central del libro: 
“éxodo,” e indica la mayor “salida” que registra la historia. 
Centenares de miles de esclavos, con sus familias y todas sus 
pertenencias, salen de la tierra de su opresión para 
encaminarse “a una tierra buena y ancha, a tierra que fluye 
leche y miel” (3:8).

Hubiera sido inconcebible que Dios libertara a los 
esclavos y los dejara en Egipto, en territorio enemigo, a



98 De Egipto a Canaán

merced del faraón, donde éste pudiera todavía controlar sus 
vidas. Tal cosa hubiera sido una contradicción; no hubiera 
habido liberación en realidad. Ninguno de los compromisos 
que sugirió el faraón para retenerlos fue aceptado, ni siquiera 
considerado por un momento. La orden que recibió Moisés 
fue clara: “Ven, por tanto, ahora, y te enviaré a faraón, para 
que saques de Egipto a mi pueblo, los hijos de Israel” (3:10).

Todo esto nos enseña una lección muy básica de lo que 
debe pasar en el terreno espiritual. Si Egipto es un símbolo del 
mundo, y el faraón representa al diablo, el enemigo de Dios y 
de su pueblo, la enseñanza es muy clara: no es posible 
experimentar la redención y quedar en el mundo. Y así como 
Dios fue claro en su propósito de sacar al pueblo de Israel de 
Egipto, porque no había liberación posible dentro de sus 
fronteras, así también la liberación espiritual es un llamado 
claro a salir del mundo, con todo lo que eso significa; no hay 
redención en el mundo. La orden divina es todavía bien clara: 
“Salid de ella pueblo mío, para que no seáis participantes de 
sus pecados, y no recibáis parte de sus plagas” (Apoc. 18:4). 
Santiago subraya la total imposibilidad de cualquier tipo de 
compromiso con el mundo cuando escribe: “¿No sabéis que la 
amistad del mundo es enemistad contra Dios? Cualquiera, 
pues, que quiera ser amigo del mundo, se constituye 
enemigo de Dios” (Sant. 4:4).

Igualmente el discípulo amado nos amonesta con mucha 
seriedad en una de sus cartas: “No améis al mundo, ni las cosas 
que están en el mundo. Si alguno ama al mundo, el amor del 
Padre no está en él” (1 Juan 2:15). La realidad es que no se 
puede servir a dos señores, al Dios del cielo y al faraón. 
Escuchemos todavía al apóstol Pablo:

Y él os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros
delitos y pecados, en los cuales anduvisteis en otro tiempo, siguiendo



Compromisos engañosos 99

la corriente dei mundo, conforme al principe de la potestad del 
aire, el espíritu que ahora opera en los hijos de desobediencia, entre 
los cuales también lodos nosotros vivimos en otro tiempo en los 
deseos de la carne, haciendo la voluntad de la carne y de los 
pensamientos, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo que los 
demás (Efe. 2:1-3).

Abandonar el mundo nunca es fácil; siempre involucra 
luchas y confrontaciones porque el faraón espiritual, “el 
príncipe de este mundo” (Juan 12:31), está empeñado en no 
dejar escapar a sus esclavos; quiere mantenerlos en su 
servicio, se deleita en verlos hacer ladrillos para él. Y cuando 
vfe que la presión es fuerte, y que no puede mantenerse frente 
a las demandas de Jehová a favor de sus hijos, también intenta, 
todavía hoy, dialogar, hacer compromisos; ésta es todavía su 
estrategia; y muchos, sin percibir sus sutilezas, caen en su 
trampa.

“Bueno, si insistes, está bien”, suele decir a veces; “ve a la 
iglesia, inclusive puedes bautizarte, pero ¡queda en la tierra! 
¡No te vayas muy lejos! No necesitas abandonar el mundo; 
¡queda en Egipto! Para qué ir a los extremos. Si crees que 
debes guardar el sábado, no hay problema, guárdalo, con la 
condición de que durante la semana hagas ladrillos para mí. 
No es necesario que seas tan peculiar en cuanto a la música, o 
con respecto a lo que lees, o a lo que miras en la televisión, o 
a i cuanto a tus recreaciones. Con respecto a las bebidas, al 
sexo, no te vayas a los extremos; observa qué es lo que hacen 
los demás; para qué ser tan peculiar; creerán que eres fanático. 
¡Quédate en la tierra! Egipto tiene tanto para ofrecer.”

Al enemigo no le importa que alguien sea cristiano y 
reconozca la soberanía de Jehová, siempre y cuando de alguna 
manera pueda mantenerlo en el mundo. Está dispuesto a 
alargar la cadena todo lo que sea necesario, mientras pueda 
seguir ejerciendo el control. Lo triste es que miles y miles de



100 De Egipto a Canaán

cristianos no perciben la sutileza de estos compromisos 
diabólicos; sirven a Dios pero quedan en el mundo; 
inconscientemente, tal vez, pero se ocupan en hacer ladrillos 
para edificar las ciudades del enemigo.

La única seguridad estriba en responder de la misma 
manera en que Moisés respondió frente a las sugerencias del 
faraón de antaño: ¡No! Ningún compromiso es aceptable. La 
orden es salir, ir al desierto. Éxodo significa salida, no hay 
otra alternativa, no es posible quedar. “Ninguno puede servir 
a dos señores” (Mateo 6:24). Es indispensable una ruptura 
total con el mundo. Una vez que se emprende la marcha es 
imperativo avanzar sin detenerse, ni mirar atrás. En otras 
palabras, la liberación del pecado implica ahora una conducta 
que esté en armonía con su nuevo destino.

Conformar vs. transformar
Pero, ¿qué quiere decir en realidad “salir del mundo?” 

Porque en un sentido, tal cosa no es posible. El mismo Señor 
Jesús, en su oración intercesora, le decía a su Padre: “No 
ruego que los quites del mundo, sino que los guardes del mal. 
No son del mundo, como tampoco yo soy del mundo” (Juan 
17:15,16). Parece una paradoja, pero los cristianos no son del 
mundo aunque están en el mundo; no los quites, aunque no 
son. Nuestra salida no es física, como en el caso de los 
israelitas, sino espiritual.

Uno de los pasajes de la Escritura que presenta con más 
realismo la responsabilidad del cristiano una vez que ha 
aceptado la invitación del Señor y que ayuda a entender qué 
quiere decir salir del mundo, es el comienzo del capítulo 12 del 
libro de Romanos, donde comienza la parte práctica de la 
epístola. En los primeros 11 capítulos el apóstol discute 
primariamente la teología de la salvación, y lo hace en forma



Compromisos engañosos 101

profunda y sistemática; pero, a partir del capítulo 12, hace bien 
claro que ser cristiano es más que teoría, es más que asentir 
intelectualmente a ciertas doctrinas, por bien formuladas que 
éstas estén. Nos dice sin lugar a equivocación que la ética debe 
seguir a la teología, es decir, que la teología debe manifestarse 
en una vida consecuente, debe seguir una conducta regida por 
los principios del nuevo reino. Pablo lo describió así:

Así que, hermanos, os ruego por las misericordias de Dios, que 
presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo, santo, agradable a 
Dios, que es vuestro culto racional. No os conforméis a este siglo, 

t sino transformaos por medio de la renovación de vuestro 
entendimiento, para que comprobéis cual sea la buena voluntad de 
Dios, agradable y perfecta (Rom. 12:1,2).

La aparente paradoja en las palabras se Jesús, que 
mencionamos más arriba, entre “no soy del mundo” y “no 
ruego que los quites del mundo” queda aclarada con las 
palabras del apóstol Pablo; salir del mundo equivale a no 
conformarse con el mundo. Quiere decir que aunque estamos 
en el mundo no debemos permitir que el mundo nos amolde, 
que nos absorba. La versión Bover-Cantera traduce la 
expresión “y no os conforméis a este mundo” de la siguiente 
manera: “Y no os configuréis a semejanza de este mundo.” El 
mundo ejerce una presión constante sobre toda persona, por lo 
que es necesario resistirla; de lo contrario, seremos sus 
víctimas.

El apóstol tiene en mente algo más fundamental de lo que 
nosotros generalmente asociamos con el mundo. Muchos 
asocian el mundo con fumar, beber, bailar, asistir al cine y 
cosas semejantes. Pero no es solamente asunto de evitar 
ciertas cosas que pueden ejercer una influencia negativa sobre 
nuestra vida espiritual; es un asunto, dice Pablo, que tiene que 
ver con la renovación del entendimiento, tiene que ver con la



102 De Egipto a Canaán

mente. Se refiere, por lo tanto, a nuestra manera de pensar, a 
nuestra filosofía de la vida. Salir del mundo es un llamado a 
no pensar en las categorías en que piensa el mundo. Tal vez 
la palabra que capta más apropiadamente la manera de pensar 
del mundo que nos rodea, es la palabra secularismo. Esta 
palabra viene de la palabra saeculum, que quiere decir mundo, 
o época, y hace referencia sencillamente a la filosofía que se 
preocupa sólo por lo horizontal, como si este mundo fuera 
todo lo que existe y no hay nada más allá. Esta filosofía es 
totalmente opuesta al cristianismo que, inspirado en las 
palabras de Jesús “mi reino no es de este mundo” (Juan 
1&36), reconoce que los verdaderos valores trascienden lo 
presente y temporal, que todos los aspectos de la vida deben 
de alguna manera estar relacionados con la “esperanza 
bienaventurada” (Tito 2:13), de la venida del Señor Jesús, 
quien va a hacer “nuevas todas las cosas” (Apoc. 21:5).

Al igual que Abram, el padre de la fe, quien “habitó como 
extranjero en la tierra prometida como en tierra ajena, 
morando en tiendas con Isaac y Jacob, coherederos de la 
misma promesa, porque esperaba ciudad con fundamentos, 
cuyo arquitecto y constructor es Dios” (Heb. 11:9,10), así 
también el cristiano no tiene nada permanente aquí. Salir del 
mundo es no dejarse amoldar por la filosofía mundana, secular 
que predomina, es vivir en “tiendas,” como peregrinos, 
porque el mundo no puede ser nuestro hogar.

Debemos notar que hay dos palabras claves en el texto de 
Romanos 12 que estamos considerando: conformar y 
transformar. El mundo quiere “conformamos,” ponemos en 
su molde; Dios quiere “transformarnos” mediante la 
renovación de nuestra mente. El conformar del mundo es por 
medio de una constante presión externa; un bombardeo 
incesante de los sentidos con la propaganda del mundo; el 
transformar, por otro lado, es la obra interna y suave del 
Espíritu Santo.



Compromisos engañosos 103

Es interesante notar que la palabra “transformaos” viene 
de la palabra griega metamorfoo, de donde se deriva la palabra 
metamorfosis, que describe el proceso que transforma a un 
gusano en una hermosa mariposa. Esta palabra se encuentra 
cuatro veces en el Nuevo Testamento: una en el texto que 
estamos considerando; una en 2 Corintios 3:18, donde 
describe la transformación “de gloria en gloria” conforme a la 
imagen de Cristo, y dos veces en los evangelios describiendo 
la transfiguración de nuestro Sefior Jesucristo (Mateo 17:2 y 
Marcos 9:2). Estos pasajes describen la transformación de 
Jesús de su humillación terrenal a la gloria celestial que Pedro, 
Santiago y Juan tuvieron el privilegio de contemplar. Escribe 
Mateo: “Y [Jesús] se transfiguró [se transformó] delante de 
ellos.” Es la misma palabra que usa el apóstol Pablo en 
Romanos 12:2 para describir la experiencia del cristiano, la 
cual tiene dos partes, una negativa, de resistencia, de no 
conformidad con el mundo, y la otra positiva, de 
transformación de nuestra mente, hasta que haya en nosotros 
el mismo sentir que hubo también en Cristo Jesús (Fil. 2:5).

Esto es, en esencia, lo que implica salir del mundo; lo que 
es estar en el mundo sin ser del mundo. Es no ceder a las 
presiones del ambiente, es permanecer erguidos como Sadrac, 
Mesac y Abed-nego cuando, a riesgo de sus propias vidas, no 
se inclinaron cuando todo el mundo se postró ante la imagen 
de oro que el rey había levantado en la llanura de Dura (Dan. 
3).

En la noche del 1 de enero de 1993 se llevó a cabo en la 
ciudad de New Orleans un partido muy importante de fútbol. 
Era la final, por el campeonato, entre los equipos de Miami y 
de Alabama y 76,789 personas se dieron cita para presenciar 
el espectáculo. Entre ellos se encontraba Corky Simpson. 
¿Quién era este hombre? Pertertecía a un grupo selecto de 62 
reporteros deportivos y locutores de radio que durante las 17



104 De Egipto a Canaán

semanas que duró la campaña de fútbol participaron en una 
encuesta de la Prensa Asociada, evaluando los distintos 
equipos, y tratando de predecir quien tenía más posibilidades 
de ser el campeón.

Desde el mismo comienzo Corky Simpson, que escribía 
para el periódico Citizen de Tucson, Arizona, eligió al equipo 
de Alabama como el que resultaría campeón, resultando ser el 
único que votaba por este equipo. A medida que pasaba el 
tiempo, comenzaron a creer que este periodista mantenía su 
voto por pura obstinación ya que era evidente que había otros 
equipos que eran mejores. Durante el mes de diciembre, el 
último mes de la campaña, el equipo de Miami recibió 61 
votos, y el de Alabama uno, el de Simpson.

La gente comenzó a impacientarse con lo que parecía el 
capricho de este hombre, tan fuera de tono con la mayoría. 
Comenzaron a ridiculizarlo. Algunos escribían que era un 
motivo de vergüenza para el periodismo; una dama de Florida 
lo describió como “moralmente irresponsable y malo por 
naturaleza,” Simpson, sin embargo, había hecho un estudio 
cuidadoso de los diferentes equipos, y era su convicción que 
el equipo de Alabama tenía las mejores posibilidades de llegar 
a la final y decidió que la presión del público no alteraría sus 
convicciones. Cuando llegó la hora decisiva, y se encontraron 
los dos equipos, el resultado fue tan contundente como 
inesperado: Atlanta le ganó a Miami, el favorito, por 34 a 13. 
Esa noche Corky Simpson fue finalmente vindicado ante 
millones de personas que habían seguido su historia.

La actitud de Corky Simpson nos enseña algunas 
lecciones importantes en el terreno espiritual.

• Ser cristiano significa tener convicciones, hechas 
inteligentemente, y nunca cederlas bajo el peso de las 
presiones. Simpson había estudiado cuidadosamente todos 
los equipos; sabía lo que estaba haciendo. A nosotros se nos



Compromisos engañosos 105

invita a estudiar cuidadosamente la Palabra, para poder 
discernir, en medio de todo el ruido que nos rodea, qué es lo 
correcto.

• En segundo lugar, ser cristiano involucra con frecuencia 
ir contra la corriente popular, lo cual invita crítica, y muchas 
veces desprecio. El apóstol Pablo nos recuerda que “todos los 
que quieran vivir piadosamente en Cristo Jesús padecerán 
persecución” (2 Tim. 3:12); mientras que Jesús nos anticipa 
que en el mundo tendremos aflicción (Juan 16:33).

• Y en tercer lugar, ser cristiano significa que un día 
seremos vindicados. Al final del partido de fútbol, una nueva 
encuesta de la Prensa Asociada reveló unánimemente que el 
equipo de Alabama era el mejor del país, lo que demuestra que 
los otros 61 votantes tuvieron que darle la razón a Simpson. 
Llegará el día cuando se dará “el juicio a los santos [a favor de 
los santos]” (Dan. 7:22), cuando ante el Señor “se doblará toda 
rodilla, y jurará toda lengua” (Isa. 45:23). Dios mismo será 
vindicado en la persona de sus hijos. Nadie votará en contra.

M Biblioteca "Sara E. Ocampc 
Universidad Linda Vista



8
¡Libres al finí

t

E n lo que hemos visto hasta aquí, se  ha podido notar que la 
historia del éxodo contiene una cantidad de lecciones que 

apuntan directamente a Cristo y a nuestra liberación en él. Es 
muy claro, sin embargo, que la pascua es el corazón del éxodo; 
la pascua fue lo que marcó el fin de la esclavitud y la salida 
rumbo a Canaán.

La décima plaga
Habían caído ya nueve plagas, terribles, desvastadoras. 

Egipto estaba en ruinas; y los esclavos seguían siendo 
esclavos. Pero tan pronto murió el cordero, el pueblo de Israel 
se marchó de Egipto como un pueblo redimido. El relato 
bíblico nos dice: “En el mismo día todas las huestes de Jehová 
salieron de la tierra de Egipto” (12:41). Notemos que fue en 
el mismo día; fue la muerte del cordero lo que marcó el fin de 
la esclavitud. En el preciso momento en que murió el cordero, 
los israelitas dejaron de ser los esclavos del faraón para 
convertirse en las huestes de Jehová. Habían sido rescatadas 
de la esclavitud; se había pagado un precio.

El drama redentor estaba acercándose rápidamente a su



¡Libres ai fin! 107

culminación. La última plaga, la decisiva, estaba a punto de 
ser anunciada. Dios le dio instrucciones muy claras a Moisés: 
“A medianoche yo saldré por en medio de Egipto, y morirá 
todo primogénito en la tierra de Egipto...” (11:4,5). Algo 
notable en el relato, y que no debiéramos pasar por alto, es que 
los israelitas no estuvieron exentos de esta terrible plaga; les 
afectaba también a ellos. Los primogénitos de los hijos de 
Israel también serían visitados por el ángel destructor y 
sufrirían las consecuencias, a menos que buscaran protección 
de acuerdo a las instrucciones divinas.

Durante la novena plaga, cuando densas tinieblas 
cubrieran, toda la tierra de Egipto «lasante tres días, al punto 
que “ninguno vio a su prójimo, ni nadie se levantó de su lugar 
en tres días,” el texto nos informa serenamente que durante 
este período “todos los hijos de Israel tenían luz en sus 
Ixabiíaeieftes” <10:23).

La pregunta que naturalmente surge es ¿pefeáW&Jas

piNgO? ¿Porqué también los primogénitos de Israel estarían 
en peligro? ¿Por qué debían ser ellos castigados junto con los 
opresores, con los enemigos? ¿No eran acaso el pueblo 
elegido, candidatos a la tierra de Canaán? Sencillamente 
porque a travésde todo ese proceso Dios no estaba sólo 
libgrando a an grupo de esclavos, sino que estaba enseñando, 
d&éivcrsasmaneras, lecciones básicas y centrales del plan de 
salvación, tanto para el pueblo de Israel como para sus hijos 
en todos los tiempos posteriores. La liberación de los 
israelitas de la esclavitud egipcia, como lo hemos señalado ya, 
era un símbolo de la liberación espiritual, de la liberación del 
pecado por medio de Cristo. La intención divina era subrayar 
la verdad de que todo ser humano es esclavo del pecado, que 
en lo que tiene que ver con la realidad del pecado "y la 
naturaleza de la redención, no hay favoritos; nadie puede



108 De Egipto a Canaán

eludir las consecuencias del pecado, ya que “todos pecaron y 
están destituidos de la gloria de Dios” (Rom. 3:23), y “la paga 
del pecado es muerte” (Rom. 6:23).

En lo que tenía que ver con culpabilidad y necesidad de 
redención los israelitas no tenían ventajas sobre los egipcios 
ni sobre ningún otro pueblo. Habían sido elegidos por Dios, 
no porque fuesen mejores, dignos, o menos necesitados, sino 
para que, una vez redimidos, se convirtiesen en instrumentos 
útiles para la redención de otros. Y a través de su liberación 
física, debían ellos comprender la necesidad de una liberación 
espiritual y cuáles eran los medios para obtenerla.

La elección del cordero
En esa noche portentosa, cuando el ángel destructor 

visitaría toda la tierra de Egipto, la única seguridad que 
encontrarían sería bajo la protección de la sangre, la sangre de 
un cordero que debía ser asperjada en la puerta de la vivienda. 
Al respecto se dieron instrucciones muy específicas, que a 
veces parecieran demasiado detalladas, a menos que uno 
entienda los propósitos que Dios tenía para sus demandas. 
Cada familia debía seleccionar un cordero y debía hacerlo el 
día diez del mes, cuatro días antes de que fuese ofrecido.

El animal será sin defecto, macho de un año; lo tomarás de las ovejas 
o de las cabras. Y lo guardarás hasta el día catorce de este mes, y lo 
inmolará toda la congregación de los hijos de Israel entre las dos 
tardes. Y tomarán la sangre, y la pondrán en los dos postes y en el 
dintel de las casas en que lo han de comer. Y aquella noche comerán 
la carne asada al fuego, y panes sin levadura; con hierbas amargas lo 
comerán... Y la sangre os será por señal en las casas donde vosotros 
estéis; y veré la sangre, y pasaré de vosotros, y no habrá en vosotros 
plaga de mortandad cuando hiera la tierra de Egipto (12:5-8,13).

\

Es necesario que notemos algunos aspectos muy



¡Libres al fin! 109

significativos en lo que acabamos de citar con respecto al 
cordero, a lo cual volveremos oportunamente.

• El cordero debía ser elegido antes
• Debía ser sin defecto, perfecto
• Debía tener un año de edad
• Debía ser sacrificado
• La sangre debía ser asperjada
• La sangre sería por señal
• Debían comer la carne

Protegidos por la sangre
La idea central de todo este servicio era sustitución: o sea, 

la muerte del cordero, de una víctima inocente, en lugar del 
esclavo, en lugar de aquel que, además de ser esclavo, estaba 
bajo sentencia de muerte por decreto divino. Era Wmmé§gg£>, 
quien en su soberanía y omnisciencia, h ^ |^ p p e d o  que 
todos1 r Y Quien
al mismo tiempo, vamémémmBmft, mr— Iwftwto*

Lo que daría protección al primogénito en esa noche 
portentosa, era la sangre. La segtm se eneeetraba 
necesariamente en la beaéad o en la dignidad del primogénito, 
sino más bien en algo objetivo, externo, provisto para esa 
ocasión. Existe un detalle en la instrucción específica que 
Moisés dio a todos los ancianos de Israel para ayudarles en la 
preparación de la pascua que queremos notar en este contexto. 
Les dice Moisés que después de haber sacrificado el cordero, 
debían tomar un manojo de hisopo, y proceder de la siguiente 
■lanera: “... unted^ dintel y Ios-dos postes con la sangre que 
estará en el lebrillo; y ninguno de vosotros salga de las puertas 
de su casa hasta la mañana” (12:22). '

Hay dos maneras en que se puede entender la orden divina,



110 De Egipto a Canaán

por lo menos en lo que concierne a un detalle: la palabra 
lebrillo donde se encontraría la sangre. Una posibilidad es 
que la sangre del cordero debía ser recogida en un lebrillo, o 
sea un recipiente, donde estaría hasta el momento en que 
debían untar con ella la puerta. De esta manera la persona 
indicada untaría el dintel y los dos postes de la puerta, el dintel 
superior y los dos postes laterales.

Es curioso sin embargo, y puede ser significativo, que la 
palabra traducida ‘̂ hrillfrY en este texto tiene dos acepciones 
principales en el hebreo del Antiguo Testamento. Una de ellas 
es, precisamente, lebrillo, aacipjgnta- Pero la misma palabra, 

*que se transliteraría sap, también significa “umbral,” o sea la 
parte inferior o escalón de la puerta, lo contrapuesto al 
“dintel,” la parte superior. Hay varios lugares en el Antiguo 
Testamento donde la palabra sap se traduce como umbral. 
Daremos un par de ejemplos donde la traducción de la palabra 
sap como lebrillo no tendría ningún significado. Notemos: 
“Porque poniendo ellos su umbral junto a mi umbral, y su 
contrafuerte junto a mi contrafuerte, mediando sólo una pared 
entre mí y ellos...” (Ezeq. 43:8). En este texto se usa dos veces 
la palabra sap, y en ambas está traducida como “umbral,” lo 
que evidentemente es su significado.

El libro de Jueces cuenta la historia triste de un levita que 
viajó de Efraín a Belén en busca de su concubina que se había 
ausentado un tiempo antes. Ya de regreso, decidieron pasar la 
noche en Gabaa. Al llegar a la ciudad, hombres perversos 
rodearon la casa donde habían sido hospedados demandando 
que sacaran al hombre visitante “para que lo conozcamos.” 
Finalmente sacaron la concubina del forastero, quien estuvo a 
merced de los hombres perversos de Gabaa que abusaron de 
ella toda la noche. Al amanecer la pobre víctima regresó 
tambaleante a la casa, pero cayó exhausta junto a la puerta. El 
relato pinta gráficamente el cuadro que su compañero observó



¡Libres al fin! 111

el día siguiente: “Y se levantó por la mañana su señor, y abrió 
las puertas de la casa, y salió para seguir su camino; y he aquí 
la mujer su concubina estaba tendida delante de la puerta de la 
casa, con las manos sobre el umbral” [sobre el sap ] (Jue. 
19:27).

Cuando la palabra sap es usada en relación con la 
celebración de la Pascua, es posible, lingüísticamente 
hablando, entender que el cordero debía ser sacrificado a la 
puerta misma de la casa, por lo que la sangre estaría en el 
umbral, en vez de en un lebrillo. De esta manera toda la puerta 
estaría cubierta con sangre, no sólo el dintel y los postes 
laterales, sino también el umbral. Mencionamos esto como 
una posibilidad interesante, sin pretender ser dogmático al 
respecto, siendo que las dos posibilidades armonizan sin 
dificultad con el contexto, y son lingüísticamente posibles.

Un aspecto muy notable en tomo a la noche de la pascua, 
como lo mencionamos más arriba, es que la seguridad estaba 
en la sangre, en la sangre derramada y asperjada en la puerta 
de la habitación, no en algo inherente al individuo: “Y la 
sangre os será por señal en las casas donde vosotros estéis; 
veré la sangre y pasaré de vosotros...” (12:13).

El agente destructor no se fijaría en la casa: si era grande, 
o chica; si era una choza o un palacio, sino si había o no sangre 
sobre la puerta. Tampoco se fijaría, y esto es un poco más 
difícil de entender, en el individuo, en el primogénito, cuya 
vida estaba en peligro: si era descendiente de Abraham, si 
había sido circuncidado, cuán digno era, cuán perfecto era, 
sino única y exclusivamente en la sangre. Tal era la 
instrucción específica de Dios, aunque a nosotros pueda 
parecemos un poco ilógico.

Nosotros pensaríamos que frente a un peligro tal habría 
que hablar con el primogénito, pedirle que esté segure de 
haber arreglado todas sus cuentas, en caso que hubiera algo



112 De Egipto a Canaán

fuera de lugar. Pero es que los caminos de Dios no son 
nuestros caminos. La “lógica” divina no siempre corresponde 
con la nuestra. Isaías expresó esta verdad, no siempre fácil de 
entender, cuando escribió: “Porque mis pensamientos no son 
vuestros pensamientos, ni vuestros caminos mis caminos, dijo 
Jehová. Como son más altos los cielos que la tierra, así son mis 
caminos más altos que vuestros caminos, y mis pensamientos 
que vuestros pensamientos” (Isa. 55:8,9).

Imaginemos por un momento un par de escenarios, que 
muy bien pueden haberse dado en aquella noche memorable. 
En un cierto hogar el primogénito es un hijo modelo, muy 
dedicado a las cosas de Dios; un joven virtuoso, que anhelaba 
la liberación. Y el padre le dice al anochecer: vé a tu recámara, 
descansa, que yo me encargaré de poner sangre en la puerta 
cuando llegue el momento. El hijo obedece, va a la recámara, 
y trata de descansar con total despreocupación. Pero el padre 
luego razona, sin embargo, y se dice: mi hijo es tan bueno, tan 
leal a Dios, tan consagrado, tan dedicado a sus semejantes, que 
no veo necesidad de poner sangre en la puerta; es imposible, 
se dice a sí mismo, que el ángel pueda herirlo, y decide al fin 
no poner sangre en la puerta. Piensa que la bondad e 
integridad del muchacho lo protegerán. ¿Qué hubiese pasado 
con ese “buen muchacho” a la medianoche, cuando el ángel 
destructor visitaba la tierra? Sin duda hubiera sido destruido; 
no estaba protegido de acuerdo a las indicaciones divinas. 
Descansaba en una falsa seguridad.

En otro hogar el primogénito es un joven “normal,” lleno 
de vida, a veces dado un poco a las travesuras. El padre le dice 
lo mismo: vé a tu recámara, que yo pondré sangre en la puerta 
de acuerdo a lo indicado cuando llegue la hora. El joven va a 
su recámara, pero no puede conciliar el sueño; está 
preocupado; se pregunta si la sangre lo protegerá de veras &él. 
Él sabe muy bien que no es todo lo que debiera ser, que no hay



¡Libres al fin! 113

nada digno en su vida. Pero el padre coloca fielmente, de 
acuerdo a la instrucción divina, la sangre en la puerta. No hay 
duda que a la noche, cuando el mensajero celestial visitara ese 
hogar, vería la sangre y pasaría sin hacerle daño alguno. Su 
temor era infundado; estaba protegido por la sangre del 
cordero. En un caso había falsa seguridad; en el otro, temor 
infundado.

Cristo, nuestra pascua
Todo lo relacionado con la pascua que celebraron los 

israelitas antes de salir de Egipto tenía como propósito 
enseñar una lección fundamental, algo verdaderamente cen­
tral en el plan de la salvación, ya que la pascua tipificaba a 
Cristo. Nos dice el apóstol Pablo: “...porque nuestra pascua, 
que es Cristo, ya fue sacrificada por nosotros” (1 Cor. 5:7). 
Más arriba mencionamos varios detalles que debían ser 
tomados cuidadosamente en cuenta por los israelitas en tomo 
a la elección y manejo de todo lo relacionado con el cordero. 
Notemos como algunos de esos detalles apuntaban 
directamente a Cristo, el cordero de Dios, “nuestra pascua.” 

Vimos, por ejemplo, que el cordero que iba a ser 
sacrificado el día catorce del mes, debía ser elegido antes, el 
día diez, y desde entonces quedaría guardado, destinado ya 
para ser ofrecido. No debían correr al aprisco a último 
momento para tomar el cordero. ¿Y por qué? ¿Qué 
significado especial tenía eso? Sencillamente apuntaba a 
Cristo que también fue escogido antes, y estaba ya destinado 
para ser ofrecido en sacrificio mucho antes de su muerte en el 
calvario. Nos dice la Escritura:

Sabiendo que fuisteis rescatados de vuestra vana manera de vivir, la 
cual recibisteis de vuestros padres, no con cosas corruptibles, como 
oro o plata, sino con la sangre preciosa de Cristo, como de un cordero



114 De Egipto a Canaán

sin mancha y sin contaminación, ya destinado desde antes de la 
fundación del mundo, pero manifestado en los postreros tiempos por 
amor de vosotros (1 Ped. 1:18-20).

Comentando sobre esta realidad se nos dice que “El plan 
de la redención no fue una reflexión ulterior, formulada 
después de la caída de Adán...' Desde antes que fueran 
echados los cimientos de la tierra, el Padre y el Hijo se habían 
unido en un pacto para redimir al hombre en caso de que fuese 
vencido por Satanás. Habían unido sus manos en un solemne 
compromiso de que Cristo sería fiador de la especie humana.” 
(DTG, pp. 13,774).

El cordero, además, debía ser sin defecto, debía ser un 
animal perfecto, único símbolo adecuado de la perfección 
absoluta de Cristo; el Señor Jesús fue “santo, inocente, sin 
mancha, apartado de los pecadores” (Heb. 7:26). O como 
dijera Pedro, vino “como un cordero sin mancha y sin 
contaminación” (1 Ped. 1.19). Cristo no sólo fue sin mancha 
porque nunca cedió a la tentación, sino porque, a diferencia de 
nosotros, él nació sin pecado. Por el pecado de Adán, nosotros 
nacemos “con mancha,” con una naturaleza depravada, con 
inclinaciones hacia el mal, separados de Dios; ya que 
“engañoso es el corazón más que todas las cosas, y perverso,” 
escribió el profeta (Jer. 17:9).

Por otro lado, cuando el ángel le anunció a María las 
intenciones divinas para con ella, que fuese la madre del 
redentor del mundo, le dijo palabras llenas de profundo 
significado: “El Espíritu Santo vendrá sobre ti, y el poder del 
Altísimo te cubrirá con su sombra; por lo cual también el 
Santo Ser que nacerá, será llamado Hijo de Dios” (Lucas 
1:35). Al respecto se nos da el siguiente consejo, muy claro 
e inconfundible:



¡Libres al fin! 115

Estas palabras [el Santo Ser] no se refieren a ningún ser humano, 
excepto al Hijo del Dios infinito. Nunca, dejéis, en forma alguna la 
más leve impresión en las mentes humanas de que una mancha de 
corrupción o una inclinación hacia ella descansó sobre Cristo, o 
que en alguna manera se rindió a la corrupción (Carta 8,1895).

El cordero debía ser macho de un año. No debía ser un 
animal viejo, ni demasiado joven. En el reino animal, un 
cordero de un año ha llegado a la plenitud de la vida. Cristo 
no fue sacrificado cuando era niño, o anciano, sino en la 
plenitud, vigor y madurez de su vida.

En el tipo, el cordero fue sacrificado, dio su vida en favor 
dél primogénito. Por supuesto que eso señala al mismo 
corazón de la obra redentora de Cristo. El vivió más de treinta 
años en esta tierra; enseñó cosas hermosas; sus parábolas son 
inigualables, el sermón del monte es maravilloso; además su 
vida constituye el ejemplo más sublime que alguien pueda 
aspirar a imitar. Sin embargo, cuando él mismo resumió en 
pocas palabras la esencia de su misión, lo hizo con aquellas 
palabras llenas de un profundo significado teológico: “Porque 
el Hijo del hombre no vino para ser servido, sino para servir, 
y para dar su vida en rescate por muchos” (Marcos 10:45).^ 

Después de treinta años de una vida impecable, de 
enseñanzas hermosas, lo crucial del plan de la redención no se 
había consumado todavía. Fue consumado cuando el cordero 
de Dios fue sacrificado, cuando dio su vida en rescate por el 
hombre perdido. Como bien lo dice el apóstol Pablo: 
“...Cristo murió por nuestros pecados, conforme a las 
Escrituras” (1 Cor. 15:3). Puntualizando lo decisivo de la 
muerte de Cristo en el plan de la salvación, E.G. de White 
comenta, refiriéndose a la experiencia de Jesús en el 
Getsemaní: “La suerte de la humanidad pendía de un hilo. 
Cristo podía aún ahora negarse a beber la copa destinada-ai 
hombre culpable. Todavía no era demasiado tarde. Podía



116 De Egipto a Canaán

enjugar el sangriento sudor de su frente y dejar que el 
hombre pereciese en su iniquidad” (DTG, p. 641).

Un detalle muy significativo en la celebración de la pascua 
en Egipto, es que el cordero no sólo debía ser sacrificado, sino 
que debían tomar de su sangre y con ella untar los postes y el 
dintel de la puerta. La sangre debía ser derramada y aspeijada. 
La persona debía expresar su fe en lo provisto y ordenado por 
Dios. Qué bien ilustra este detalle la verdad fundamental del 
evangelio, la verdad central de que “...sin derramamiento de 
sangre no se hace remisión” (Heb. 9:22), y sin la aplicación 
de la§angre no hay seguridad, no hay redención, “...estando ya 
justificados en su sangre, por él seremos salvos de la ira” 
(Rom. 5:9). En otro lugar añade el apóstol que es en Cristo “en 
quien tenemos redención por su sangre” (Efe. 1:7).,

Alcances de la redención
Cristo derramó su sangre a favor de la humanidad toda, 

porque “...Dios estaba en Cristo reconciliando consigo al 
mundo” (2 Cor. 5'A9); “y él es \a propiciación por nuestros 
pecados; y no solamente por los nuestros, sino también por los 
de todo el mundo” (1 Juan 2:2). En la cruz, el Señor hizo 
provisión para los pecados de todo el mundo, para todo ser 
humano; pero eso no implica que todo ser humano está 
protegido, seguro, salvo. El individuo tiene que apropiarse de 
ese beneficio, expresar su fe en la sangre derramada, confiar 
en el sacrificio expiatorio de Cristo. Existe una dimensión 
objetiva en el drama redentor: la sangre de Cristo, y una 
dimensión subjetiva: la aceptación del sacrificio por parte del 
pecador. La sangre debía ser aplicada a la puerta.

Dijimos más arriba que en aquella noche de la pascua, los 
israelitas debían tomar de la sangre que estaba en el lebrillo^ 
y que la palabra hebrea sap puede traducirse como “lebrillo”



¡Libres al fin! 117

y también como “umbral.” Nos da la impresión que si 
optáramos por umbral, en vez de lebrillo, en el contexto del 
éxodo, el episodio adquiriría una dimensión especial al dirigir 
nuestra atención a Cristo. Según sus propias palabras, él es la 
puerta (Juan 10:9), la única puerta. Y cuando ese viernes de 
tarde pendía de la cruz como “nuestra pascua,” hubo sangre 
arriba (en el dintel) en su frente, debido a la corona de espinas 
que había sido empujada en forma despiadada sobre sus sienes 
inocentes; hubo sangre a los costados (los postes), la sangre 
que fluía de sus manos; y hubo además sangre abajo (en el 
umbral), la sangre que fluía de sus pies también traspasados 
porros clavos.

“Consumado es”
Lo que marcó la liberación del pueblo de Israel de la 

esclavitud egipcia fue la muerte del cordero. Tan pronto como 
murió el cordero los israelitas comenzaron la marcha hacia la 
tierra prometida; no eran más esclavos. Y aunque no estaban 
todavía en Canaán, estaban libres, redimidos. De igual 
manera, cuando el cordero de Dios murió en la cruz, cuando 
exclamó triunfante en medio de la agonía y el dolor 
“Consumado es,” (Juan 19:30) la humanidad quedó para 
siempre redimida; el sustituto inocente había muerto en lugar 
del hombre culpable. Igual sucede en lo personal; cuando 
alguien acepta a Cristo como su sustituto, como su salvador, 
y pone su fe en la sangre derramada, en ese momento 
encuentra redención; en ese momento la esclavitud pasa a la 
historia y pertenece ahora a los redimidos de Jehová. Jesús 
mismo lo dijo: “De cierto de cierto os digo: El que oye mi 
palabra, y cree al que me envió, tiene vida eterna; y no vendrá 
a condenación, mas ha pasado de muerte a vida (Juan 5:24). 
La experiencia del ladrón que había sido crucificado con Jesús



118 De Egipto a Canaán

ilustra en forma casi dramática esta verdad. Tan pronto como 
le dijo a Jesús “acuérdate de mí cuando vengas a tu reino,” 
Jesús le respondió con palabras gloriosas, que cada ser 
humano puede escuchar: “De cierto de cierto te digo hoy, 
estarás conmigo en el paraíso” (Lucas 23:42,43). Lo que no 
debemos perder de vista es que la salvación no consiste 
solamente en conocer las verdades bíblicas. No es la doctrina 
de Cristo lo que nos salva, sino Cristo mismo. Podemos ser 
expertos en cristología, y estar vacíos de Cristo. Así como los 
israelitas tuvieron que aplicar la sangre del cordero, y el ladrón 
confesó su fe en Cristo, así también nosotros debemos hacer 
al|o  que vaya más allá del mero asentimiento intelectual.

Sami era un niño que quedó huérfano desde su infancia. 
Pertenecía a una familia de bajos recursos que vivía en uno de 
los barrios un poco alejados de la ciudad. Pasó los primeros 
años de su vida rodando de una casa a otra, de un pariente a 
otro, sin ver mucho más que el pequeño mundo que lo rodeaba. 
Una familia bien acomodada de la ciudad oyó su historia y 
decidió adoptarlo y darle aquellas cosas que el pequeño nunca 
había podido tener. Le compraron ropa, juguetes, y trataron 
de incorporarlo lentamente al nuevo ambiente.

Cierto día la nueva mamá decidió llevarlo a la iglesia. 
Sami nunca había visto una iglesia por dentro; su familia 
anterior no las frecuentaba. Cuando llegaron y se sentaron 
bastante al frente, Sami era todo ojos. Le llamaban la atención 
las ventanas, de diferentes colores, los instrumentos musi­
cales que tocaban, el coro; todo era novedad para él. De pronto 
pasó el pastor a hablar, y eso fue lo que de veras impresionó 
al pequeño, porque el pastor comenzó a dar algunas noticias 
muy feas. Habló de un hombre bueno que vivía en cierto lugar, 
haciendo bienes y ayudando a otros. Pero la gente por alguna 
razón le tenía envidia, lo despreciaba; con frecuencia le 
escupían, y buscaban alguna manera de dañarlo. Cierto día lo



¡Libres al fin! 119

tomaron con la ayuda de unos soldados, y lo azotaron hasta 
que la sangre brotaba de sus espaldas laceradas. Sami 
comenzó a impacientarse. ¿Cómo pueden hacer tal cosa a un 
hombre bueno? Pero lo que le confundía era que nadie, en la 
audiencia, parecía impacientarse; algunos estaban distraídos, 
otros escuchaban, pero parecían no tomar las cosas muy en 
serio. El predicador continuó diciendo que finalmente los 
soldados le quitaron sus ropas, lo colocaron sobre un madero 
y lo clavaron en las manos y en los pies.

A estas alturas del sermón Sami ya no aguantaba más, 
quería que el servicio terminara rápido, para poder informarse 
mfejor de lo que estaba ocurriendo. Terminado el servicio, la 
gente comenzó a salir; se sonreían, se saludaban, conversaban 
de distintas cosas. De pronto Sami tiró del vestido de su 
mamá, y cuando ésta lo atendió le dijo: “Señora, no van a hacer 
nada?” “Nada de qué, hijo mío,” le contestó amablemente su 
madre. “Acerca de ese hombre bueno que mataron,” dijo 
sollozando el pequeño. La mamá, algo incómoda, le pidió que 
no dijera nada, que no lo tomara tan en serio, que la gente 
podría malentenderlo; “yo te voy a explicar en casa, no te 
preocupes ahora.” ¿Podrá ser que hemos escuchado la historia 
tantas veces que se ha hecho una rutina y no nos entusiasma 
más? Ninguna otra pregunta puede ser más urgente que la 
pregunta que hizo Sami. Mi amigo, ¿qué vas a hacer tú con ese 
hombre bueno que mataron?

A  Biblioteca "Sara E. Ocampo" 
Universidad Linda Vista



9
A l amparo de la nube
t

T an pronto como murió el cordero, los israelitas quedaron 
libres. No eran más los esclavos del faraón, sino las 

huestes de Jehová. Eran un pueblo redimido. En un momento, 
debido a la muerte del cordero, el estatus de los israelitas había 
cambiado dramáticamente: de esclavos a redimidos. Unas 
horas antes estaban haciendo ladrillos para el faraón, 
gimiendo bajo los rigores de la esclavitud; ahora marchaban 
hacia la tierra prometida, a empezar de nuevo, a vivir en plena 
libertad.

El salir de Egipto, el haber sido redimidos, no los hizo 
perfectos, omniscientes; en muchos sentidos no eran muy 
diferentes a lo que habían sido el día anterior. Efém humanos, 
ignorantes; la esclavitud los había puesto en visibles 
desventajas. Sus .perspectivas, sus gustos, sus-eapacidades, 
sus ideales, todo había sido afeetado mwynegativamente por 
la esclavitud. Habían nacido en Egipto y allí habían crecido; 
Egipto era todo lo que conocían. Aparte de los abusos y los 
sufrimientos a los que habían sido sometidos, había muchas 
cosas de Egipto que les gustaban; sus perspectivas eran 
egipcias, su cultura era egipcia, en gran medida.



Al amparo de la nube 121

Dios sabía muy bien que sus hijos, recién redimidos, 
jamás podrían llegar solos a Canaán, por sus propias fuerzas. 
Necesitarían su ayuda y su dirección a cada paso si la travesía 
iba a tener éxito. Encontrarían dificultades, privaciones y para 
muchos, aunque parezca difícil de entender, un problema sería 
la constante tentación de volver a Egipto. Más de una vez 
protestaron y le hicieron saber a Moisés cuales eran sus 
deseos; echaban de menos la comida, las costumbres, sin duda 
las amistades. Bien dijo un prominente escritor judío, que la 
peor esclavitud de los israelitas en Egipto fue que se habían 
acostumbrado a soportarla. Se habían acostumbrado a vivir 
como esclavos; en gran medida ¡^ridi.dp la ffnpíHdarí

libertad.

La columna de nube y de fuego
Es por eso que Dios en su inmensa sabiduría hizo planes 

muy definidos para estar con ellos a lo largo del camino, para 
orientarlos en todo momento, para ayudarles en las decisiones 
que tendrían que tomar. Lo que Dios tenía preparado para 
ellos era maravilloso y sorprendente. Nos dice el relato: “Y 
Jehová iba delante de ellos de día en u«a£ftlumn&íte nube para 
guiarlos por el camino, y de noche en una ffgfarei» ítefiwfr 
para alumbrarles, a fin de que anduviesen de día y de noche. 
Nunca se apartó de delante del pueblo la columna de nube de 
día, ni de noche la columna de fuego” (13:21,22).

Algo que podríamos notar de paso, aun sin detenemos 
demasiado, es que a través de la experiencia del éxodo del 
pueblo de Israel de la esclavitud egipcia encontramos 
insinuaciones claras acerca de la doctrina de la Trinidad. Esta 
doctrina, si bien se presenta claramente en las páginas del 
Nuevo Testamento, no se encuentra en forma tan explícita en 
el Antiguo Testamento. En varios contextos está



122 De Egipto a Canaán

implícitamente presente, pero no esbozada en forma clara. Y 
aunque no es fácil ni prudente determinar precisamente la 
actividad de cada una de las personas de la Trinidad, nos 
parece que el evento del éxodo es una de esas ocasiones donde 
la doctrina por lo menos se insinúa.

Cuando el clamor de su pueblo, se acuerda del
pacto, llama a Moisés y lo comisiona a volver a Egipto a sacar 
al pueblo, el que se presenta como el nos
recuerda al Padre a  la primera persona de la Trinidad. La 
segunda, «Mije? se identifica claramente ceft^LcoKlero que 
fue seleccionado con cuidado y anticipación, que fue 
iniholado, y cuya sangre sirvió de amparo y protección para 
los primogénitos que estaban condenados a muerte. Y 
fian Imf n tr é »  nube y de fuegoquese. hizo
presente para guiar a los redimidos en el camino, para 
alumbrarles la senda, podemos ver repsesentada la obra del 
Espíritu Santo. Dice al respecto la Escritura: “La columna de 
nube no se apartó de ellos de día para guiarlos por el camino, 
ni de noche la columna de fuego, para alumbrarles el camino 
por el cual habían de ir. TMas PlttáasIfetM. 
enrnñnrlar,, *

El cordero precede a la nube
Algo de vital importancia al estudiar este tema es, sin 

duda, el orden de los eventos: primero fue sacrificado el 
cordero, luego apareció la nube. Dijimos ya que la liberación 
del pueblo de Israel fue la obra exclusiva de Dios; los israelitas 
no contribuyeron absolutamente nada, ni con los planes ni con 
la ejecución. Dios tomó la iniciativa, y con brazo poderoso 
llevó a cabo la empresa redentora de principio a fin. Todo lo 
que los esclavos pudieron hacer fue agradecer a Dios por su 
grandeza y misericordia, y avanzar en seco a través del Mar 
Rojo, una vez que “...hizo Jehová que el mar se retirase por



Al amparo de la nube 123

recio viento oriental toda aquella noche; y volvió el mar en 
seco, y las aguas quedaron divididas” (14:21). Cuando los ex 
esclavos finalmente avanzaron lo hicieron “...en seco, 
teniendo las aguas como muro a su derecha y a su izquierda” 
(14:22). Mientras caminaban, eran testigos de un milagro, 
testigos de algo que no debieran haber olvidado jamás.

La nube no hizo su aparición en Egipto, cuando el pueblo 
estaba en la esclavitud, para ayudarles a salir; apareció 
después de la salida, para guiar a un pueblo ya redimido en sus 
jomadas por el desierto. Primero el cordero, la liberación por 
la gracia de Dios, luego la nube, iluminando la senda de los 
redimidos.

La cruz precede al Pentecostés
Cuando tratamos de ver como se desarrolló el plan de la 

salvación en el Nuevo Testamento, notamos que hay una 
correspondencia asombrosa con lo que ocurrió en el éxodo. 
En el Nuevo Testamento también observamos que la cruz 
precedió al Pentecostés. Primero murió el cordero, luego 
descendió el Espíritu Santo. El sacar a la humanidad de la 
esclavitud espiritual, la redención de la raza humana, fue la 
obra exclusiva de Dios, “...Dios estaba en Cristo 
reconciliando consigo al mundo” (2 Cor. 5:17).

Por el pecado de Adán, tanto él como toda su descendencia 
quedaron sometidos a la más dura esclavitud; una esclavitud 
de la cual nadie podría jamás salir por esfuerzo propio. El 
diablo, el faraón espiritual, ejercía su dominio en este mundo 
como si fuera su legítimo soberano. “Un demonio llegó a ser 
el poder central en el mundo. Donde debiera haber estado el 
trono de Dios, allí puso su trono Satanás” (CM, p. 30). Jesús 
mismo se refirió a Satanás en varias ocasiones como '“el 
príncipe de este mundo” (Juan 12:31; 14:30; 16:11). La



124 De Egipto a Canaán

humanidad estaba en esclavitud, y condenada a seguir en la 
misma condición, a menos que alguien viniera, y otra vez, con 
brazo fuerte, la arrancara del control del cruel tirano. Y eso es 
precisamente lo que hizo Jesús en la cruz aquel sombrío 
viernes de tarde. La Escritura lo puntualiza muy claramente 
hablando de la misión libertadora de Jesús:

Así que, por cuanto los hijos participaron de carne y sangre, él también 
participó de lo mismo, para destruir por medio de la muerte que 
tenía el imperio de lamuerte, esto es, al diablo, y librar a todos los 
que por temor de la muerte estaban durante toda la vida sujetos 

va servidumbre (Heb. 2:14,15).

Esa era la suerte de todo ser humano: durante toda la vida 
estaban sujetos a servidumbre, esclavizados por el enemigo de 
Dios y de su pueblo. La misión de Cristo, el nuevo Moisés, fue 
sacar al pueblo de la esclavitud, liberarlo del control del 
faraón, y conducirlos a la tierra prometida. Sin embargo a 
diferencia del Moisés del Antiguo Testamento, Jesús era 
Moisés y el Cordero al mismo tiempo; el libertador era 
también la víctima. Así como el pueblo de Israel dejó de ser 
esclavo en el momento en que el cordero fue sacrificado, así 
también la humanidad fue liberada, restaurada al favor de 
Dios en el momento en que el Cordero de Dios derramó su 
sangre y expiró en la cruz. El viernes por la mañana, la raza 
humana estaba esclavizada, bajo sentencia de muerte. Aún no 
se había pagado el precio de su liberación. A las tres de la tarde 
(la_hora novena), cuando Jesús exclamó triunfante 
“Consumado es,” la deuda quedó para siempre cancelada; la 
humanidad volvió a pertenecerle a Dios. Notemos:

¿Qué derecho tenía Cristo para sacar a los cautivos de las manos del 
enemigo? El derecho de haber efectuado un sacrificio que satisface 
los principios de justicia por los cuales se gobierna el reino de los 
cielos. Vino a esta tierra como el Redentor de la raza perdida para



AI amparo de la nube 125

vencer al artero enemigo y, mediante su firme lealtad a lo conecto, 
para salvar a todos los que lo acepten como a su Salvador. En la cruz 
del Calvario, pagó el precio de la redención de la raza humana. Y 
así ganó el derecho de arrebatar a los cautivos de las garras del gran 
engañador... (1MS, pp. 363,364).

[Cristo] se apoderó del mundo sobre el cual S atanás pretendía presidir 
como en su legítimo territorio. En la obra admirable de dar su vida, 
Cristo restauró a toda la raza humana al favor de Dios... (1 MS p. 
402).

Cuando Cristo murió, y la humanidad quedó redimida, 
otja vez por la gracia de Dios, el plan de redención no había 
concluido. En la cruz se cumplió lo profetizado cuatro mil 
años antes por Dios mismo, cuando le anunció a Adán y Eva 
que Cristo, la simiente de la mujer, aplastaría definitivamente 
la cabeza de la serpiente. Al morir como sustituto del hombre 
culpable hizo precisamente eso; en la cruz pagó la deuda de 
cada ser humano. En la cruz la batalla principal y decisiva 
contra el opresor del pueblo de Dios había sido peleada y la 
victoria asegurada: los ex esclavos eran ahora las huestes de 
Jehová.

Pero el sacarlos de la esclavitud no era todo, era sólo el 
primer paso en la estrategia divina; su plan de largo alcance era 
llevarlos a la Canaán celestial a habitar las mansiones que el 
Señor Jesús ha estado preparando para sus hijos. Para guiar al 
pueblo en la travesía, y para ayudarles a cumplir su misión, el 
Señor estableció su iglesia, y pronto se hizo presente el 
Espíritu Santo para guiar a la iglesia en sus jomadas. Esta vez 
no se presentó como una columna de nube o de fuego, sino 
como “un viento recio que soplaba, el cual llenó toda la casa 
donde estaban sentados... Y fueron todos llenos del Espíritu 
Santo...” (Hech. 2:2,4). Primero la cruz, después el 
Pentecostés. Primero la liberación, después la iluminacióñ de 
la senda.



126 De Egipto a Canaán

Si queremos llevar al terreno de la experiencia personal el 
orden de los eventos tipificados en el éxodo, encontramos otra 
vez lecciones muy reveladoras. La liberación del pecado, la 
aceptación de parte de Dios, es el resultado de confiar en lo que 
Jesús hizo en la cruz. La Biblia llama justificación a esta 
experiencia. Justificación es el acto divino por el cual el 
pecador es declarado justo. Por decreto divino el que acepta 
a Cristo recibe un nuevo estatus: absuelto, no más bajo 
condenación, no más esclavo. “Ahora, pues, ninguna 
condenación hay para los que están en Cristo Jesús” (Rom. 
8:1). Esto, Dios lo hace en virtud de los méritos de Cristo; la 
justicia inmaculada de Cristo, resultado de su vida santa y de 
su muerte vicaria, es imputada, puesta, acreditada a la cuenta 
del pecador.

¡Qué bien se ilustra este principio en la experiencia de 
Abram, el padre de la nación judía! Pablo usa el ejemplo de 
Abram en el capítulo 4 para ilustrar la verdad de la 
justificación por la fe, verdad que había expuesto en forma 
muy sintetizada en el capítulo anterior de la epístola a los 
Romanos. Escuchemos al apóstol: “Porque ¿qué dice la 
Escritura? Creyó Abram a Dios, y le fue contado por 
justicia” (Rom. 4:3). Este texto contiene tres palabras muy 
claves: creyó, contado, justicia. Lo que ocurrió con Abram 
fue en el momento en que creyó, no como premio por alguna 
obra buena que hubiese hecho, o de un cierto progreso en su 
vida ética. ¿Y qué fue lo que ocurrió? le fue contado por 
justicia.

La raíz de la palabra “contado” es la palabra “decir,” 
“pronunciar,” “declarar.” No existe una palabra en español 
que capte todo el significado de este término, por lo que 
encontramos que distintas versiones de la Biblia traducen la

Justificación



Al amparo de la nube 127

palabra en diferentes formas en un intento de expresar su 
significado; por ejemplo se traduce como: contado, 
acreditado, computado, imputado; (en inglés se usan términos 
tales como: accounted, imputed, credited, reckoned, 
counted). Estos distintos vocablos tratan de expresar el 
sentido de esta palabra tan clave, y muestran que se refiere al 
ambiente de la contabilidad, al llevar cuentas.

Justificación por la fe, es, por lo tanto, un acto declarativo 
de Dios, por medio del cual imputa, acredita, pone la justicia 
de Cristo en la cuenta del pecador que cree. Por lo que Dios 
no justifica únicamente a quien es éticamente justo, porque en 
ese caso no justificaría a nadie, ya que “No hay justo, ni aun 
uno” (Rom. 3:10). Es por eso que Dios “justifica al impío” 
(Rom. 4:5), al impío que cree. Justificación tiene que ver más 
con relación que con transformación; el individuo no es 
hecho éticamente justo, impecable, sino que es declarado no 
culpable, inocente de todos los cargos que había contra él, en 
virtud de Cristo quien asumió todos esos cargos y los liquidó 
en la cruz. Al respecto nos dice una pluma autorizada:

La gran obra que ha de efectuarse para el pecador que está manchado 
y contaminado por el mal es la obra de la justificación. Este es 
declarado justo mediante Aquel que habla verdad. El Señor imputa 
al creyente la justicia de Cristo y lo declara justo delante del 
universo. Transfiere sus pecados a Jesús, el representante del 
pecador, su sustituto y garantía. Coloca sobre Cristo la iniquidad de 
toda alma que cree (1 MS, pp. 459,60).

La única forma en que [el pecador] puede obtener la justicia es 
mediante la fe. Por fe puede presentar a Dios los méritos de Cristo, 
y el Señor coloca la obediencia de su Hijo en la cuenta del 
pecador. La justicia de Cristo es aceptada en lugar del fracaso del 
hombre, y Dios recibe, perdona y justifica al alma creyente y 
arrepentida, la trata como si fuera justa, y la ama como ama a su 
Hijo. De esta manera la fe es imputada ajusticia y el alma perdonada 
avanza de gracia en gracia, de la luz a una luz mayor (1 MS, p. 430).



128 De Egipto a Canaán

y a a ^ r t l í i r é r ^  declarado
justo, una vez que ha salido del mundo y le pertenece a Dios, 
siendo que no es todavía suficientemente perfecto, fuerte y 
sabio como para hacer frente solo a todo lo que va a encontrar 
en el camino, ¿1 Cúpíi’itirSS!to*vIene^ !rsu anxiliQ; viene a 
pty>t<=»of»rir> a iluminar su sendero y a capacitarlo para 
obedecer. Y otra vez, al igual que la nube que acompañó a los 
israelitas, el Espíritu Santo, el Consolador, estará con nosotros 
para siempre (Juan 14:16). Dijo Jesús: “Mas el Consolador, 
el Espíritu Santo, a quien el Padre enviará en mi nombre, él os 
enseñará todas las cosas...” (Juan 14:26). Su misión es, 
además, guiar a los escogidos “a toda verdad” (Juan 16:13).

Tan pronto como el cordero murió en Egipto, en aquella 
noche memorable, los israelitas quedaron en libertad, pasaron 
a serlas huestes de Jehová, e inmediatamente apareció la nube 
para guiarlos, animarlos y protegerlos en la marcha que 
iniciaban en ese momento. Porque el salir de Egipto coincidió 
con el comienzo del peregrinaje hacia la tierra de Canaán. Los 
dos eventos eran inseparables. De igual manera cuando 
Cristo, el Cordero de Dios dio su vida en la cruz y la 
humanidad quedó reconciliada, el enemigo perdió todo 
derecho sobre ella. En ese mismo momento comenzó la 
marcha de la iglesia que el Señor estaba fundando, para 
cumplir la misión que Israel había dejado de cumplir. Y 
entonces ocurre el Pentecostés. El Espíritu Santo descendió 
para guiar a la iglesia.

Como lo mencionamos ya, lo mismo ocurre a nivel 
personal. Es la muerte de Cristo como nuestro sustituto y 
garantía que nos libera de la condenación del pecado, nos hace 
libres, cambia el rumbo de nuestras vidas de tal manera que 
avancemos hacia Canaán, cosa que podemos hacer solamente 
con la presencia y dirección del Espíritu Santo. También en

Santificación



Al amparo de la nube 129

la vida del cristiano estos dos eventos son inseparables, no se 
da el uno sin el otro; no hay justificación sin santificación; no 
hay liberación sin responsabilidad. El apóstol Pablo unió 
estos dos aspectos en forma hermosa al explicar la doctrina de 
la salvación; dijo él: “Mas ahora que habéis sido libertados 
del pecado y hechos siervos de Dios, tenéis por vuestro frutq 
la santificación, y como fin, la vida eterna” (Rom. 6:22). \

En realidad, si observamos de cerca el pasaje citado, hay 
cuatro cosas importantes que dice el apóstol en esas pocas 
palabras. En primer lugar, habla de la liberación del pecado, 
como algo real, como algo ya logrado; en segundo lugar, 
incluye el compromiso con Dios: dejamos de ser siervos de 
Satanás para llegar a ser siervos de Dios. En tercer lugar, la 
vida del cristiano es afectada, vive diferente, lleva fruto que es 
santificación; el cristiano crece en la gracia; y por último, 
menciona la vida eterna, el fin, el destino de aquél que 
persevera en la gracia de Dios. Diciéndolo de otra manera, el 
apóstol en este texto hace referencia a la liberación, al 
compromiso con Dios, a la marcha por la vida, y a la llegada 
a destino.

Ayuda al decidir
Queremos subrayar todavía un aspecto más, o mejor 

dicho, el aspecto central de la misión del liprfwni toilm en la 
vida del creyente. Su misiónx&-gma)r al nuevo hijo de Dios, 
guiarlo a toda verdad, porque siempre hay nuevas verdades 
que descubrir, o profundizar, o necesitamos entender mejor 
las verdades ya conocidas. El cristiano, mientras avanza en 
santidad, tendrá que hacer una y mil decisiones, algunas 
grandes y otras pequeñas, todos los días. Sin embargo, la 
realidad es que nada es pequeño en este terreno. Todo lo que 
hacemos o dejamos de hacer tendrá un efecto positivo o



130 De Egipto a Canaán

negativo sobre nuestro carácter, facilitará o hará más difícil 
nuestra marcha.

La seriedad y la trascendencia de nuestras decisiones está 
subrayada claramente en las siguientes palabras: “En un solo 
momento pueden tomarse resoluciones que determinen 
para siempre el destino personal” (MC, p. 408). En otro 
lugar la misma autora señala, con cierto dramatismo, los 
alcances de la decisión de un momento: “Un momento de 
despreocupación, un solo paso mal dado, puede tomar la 
corriente de tu vida en la mala dirección. Y puede ser que 
nunca sepas qué causó tu ruina hasta que sea pronunciada la 
sentencia: ‘Apartaos de mí, obradores de maldad’” (5 T, p. 
398).

Por otro lado, una decisión sabiamente tomada, en 
armonía con la voluntad de Dios, quien siempre desea nuestro 
bien, puede facilitar nuestra llegada a Canaán. Eso pasó 
exactamente con Abraham, el padre de la nación judía. Cierto 
día le habló el Señor y le pidió algo, le dijo simplemente: “Vete 
de tu tierra y de tu parentela, y de la casa de tu padre, a la tierra 
que te mostraré” (Gén. 12:1). Dios le estaba pidiendo algo 
difícil; la decisión que Abraham tuvo que tomar era enorme. 
Debía dejar su tierra, su familia, la seguridad de lo conocido, 
y aventurarse a lo desconocido. La Escritura nos dice que 
Abraham obedeció, decidió tomar en cuenta la voluntad de 
Dios, “y salió sin saber a dónde iba” (Heb. 11:8).

Y aunque Abraham no sabía, Dios sí sabía; quería llevarlo 
a Canaán. Y si Dios sabe y el hombre responde, es suficiente. 
En el caso de Abraham el registro dice: “...y salieron para ir 
a tierra de Canaán, y a tierra de Canaán llegaron” (Gén. 
12:7). Lo mismo sucederá con todo aquél que sale del mundo 
en respuesta a la invitación divina, y aun sin saber todo lo que 
encontrará en el camino, avanza por fe, y permite que el 
Espíritu Santo lo guíe. En un hermoso libro sobre el tema de



Al amparo de la nube 131

la educación cristiana, se nos indican algunos requisitos que, 
si son tomados en cuenta, asegurarán una buena decisión: “Es 
necesario que sigamos más estrictamente el plan de vida de 
Dios. Esmeramos en hacer el trabajo que tenemos más a 
mano, encomendar nuestros caminos a Dios y estar atentos a 
las indicaciones de su providencia...” (Ed., p. 260).

Son tres reglas sumamente sencillas pero tan importantes 
si las tomamos en cuenta al hacer nuestras decisiones. En 
primer lugar, esmeramos por hacer bien lo que estamos 
haciendo, no importa qué sea. No hay cosas pequeñas en la 
vida cristiana. El mismo Señor Jesús habló de este principio 
cúando dijo: “El que es fiel en lo muy poco, también en lo más 
es fiel; y el que en lo muy poco es injusto, también en lo más 
es injusto” (Lucas 16:10). A fin de cuentas, lo que hacemos 
es el resultado, o por lo menos refleja, lo que somos. Y Dios 
espera integridad y seriedad en todas las cosas.

En segundo lugar se nos pide encomendar nuestros 
caminos a Dios. Es decir, querer hacer su voluntad. Para que 
esto sea posible, es necesario reconocer que Dios es sabio, que 
es amor y que siempre desea lo mejor para sus hijos. Es estar 
convencidos de que es más importante saber cuál es la 
voluntad de Dios que entender todos los detalles de la misma. 
Abraham salió sin saber a dónde iba, pero llegó a destino. La 
esencia del verdadero cristianismo no es entender todo, sino 
confiar siempre. El salmista expresó este principio en una 
forma maravillosa: “Confía en Jehová, y haz el bien; y 
habitarás en la tierra, y te apacentarás de la verdad. Deléitate 
asimismo en Jehová, y él te concederá las peticiones de tu 
corazón. Encomienda a Jehová tu camino, y confía en él, 
y él hará” (Sal. 37:3-5).

En tercer lugar, según lo citado más arriba, debemos estar 
atentos a las indicaciones de su providencia. Es decir, estar 
siempre atentos para percibir lo que Dios quiera



132 De Egipto a Canaán

comunicamos. Él no nos muestra todo el camino de una vez; 
con frecuencia ilumina sólo el tramo que debemos recorrer. 
Es más o menos como viajar de noche en automóvil; las luces 
van iluminando sólo el sendero inmediato por donde debemos 
conducir. Nos permiten ver la señal que indica que hay una 
curva más adelante y que es necesario aminorar la velocidad; 
tan pronto tomamos la curva vemos que hay una señal de alto 
y un poco más adelante observamos que el camino se bifurca 
y se nos pide mantenemos a la derecha. La luz va iluminando 
sólo lo que necesitamos ver; lo que no vemos no interesa en 
este momento, podemos seguir confiados sabiendo que las 

: lucés no nos van a fallar. El único problema, y el peligro, es 
no prestar atención a las indicaciones que fueron puestas para 
nuestro bien a lo largo del camino.

Por eso, para poder guiamos, el Señor nos pide que 
estemos atentos a las indicaciones de su providencia. Él nos 
irá dando las indicaciones a medida que las necesitemos. 
Debemos confiar en que él lo hará cuando él crea que lo 
necesitamos, y no impacientamos si no vemos más allá de lo 
que él nos permite ver. Debemos avanzar confiados, seguros 
de que en el momento oportuno el Espíritu Santo iluminará 
nuestra mente para poder hacer la decisión que corresponda. 
De alguna manera oiremos su voz y podremos saber cual es el 
camino; y así seguiremos hasta que se haga necesario oír su 
voz nuevamente. Y cuando llegue otra vez ese momento, Dios 
cumplirá su promesa, según lo registrara el profeta: “Entonces 
tus oídos oirán a tus espaldas palabra que diga: Éste es el 
camino, andad por él; y no echéis a la mano derecha, ni 
tampoco torzáis a la mano izquierda” (Isa. 30:21).

Se cuenta una leyenda en tomo a la visita que la reina de' 
Sabá hiciera en cierta oportunidad al rey Salomón, que ilustra 
la obra iluminadora del Espíritu Santo. La Escritura nos dice 
que la reina, impresionada por lo que oía en cuanto a la



Al amparo de la nube 133

sabiduría del rey, “...vino a probarle con preguntas difíciles” 
(1 Rey. 10:1-13). La leyenda dice que la reina se presentó en 
el palacio del rey llevando dos ramos de flores, idénticos al 
parecer, pero uno era de flores naturales, mientras que el otro 
de flores artificiales. Después a colocar los ramos a cierta 
distancia, le pidió al rey que le dijera, sin acercarse, cuales eran 
las flores naturales. Sin inmutarse, el rey le dijo que lo haría 
con mucho gusto, pero que le permitiera primero mostrarle un 
rincón de su jardín. Para ello abrió la ventana y la reina quedó 
sorprendida ante la belleza de lo que veía. Quedaron 
CQnversando por unos momentos frente a la ventana, hasta que 
ocurrió lo que el rey esperaba, más aún, lo que necesitaba 
urgentemente: entró una abeja al palacio, y después de dar 
algunas vueltas en tomo a los dos ramos, se detuvo sin 
problemas en uno de ellos. El rey, que no la había perdido de 
vista ni por un instante, le dijo a la reina con toda naturalidad: 
“Ah, su majestad, antes de que me olvide, el ramo de la 
derecha, el que está más cerca de la pared, es el ramo de flores 
naturales.” Con un asombro que no pudo ocultar, la reina 
exclamó: “¡De veras, cuán sabio es el rey!”

Dios nos invita a mantener siempre abierta la ventana de 
nuestra alma para que la abeja de la sabiduría, el Espíritu 
Santo, pueda entrar para ayudamos a tomar las decisiones que 
solos nunca podríamos tomar. Si así lo hacemos, el Espíritu 
nos guiará a toda verdad; podremos oír en todo momento de 
necesidad una voz a nuestras espaldas que diga: “este es el 
camino, andad por él.”

Biblioteca "Sara E. Ocamp



IO

Cruzando el M ar Rojo
t

El cruce del Mar Rojo por los israelitas es sin duda alguna 
uno de los eventos más extraordinarios que registra el 

Antiguo Testamento. Este evento glorioso debía ser 
recordado por el pueblo de Israel en su historia posterior como 
la demostración suprema del poder de Dios. El cruce del Mar 
Rojo quedaría grabado~eñ la memoria del puebloIfe-fcrgéT 
como el Momento cuanao eTámor y el poder de Dios se 
manifestaron en forma insospechada, y cuando sus enemigos 
fueron derrotados definitivamente. Las noticias de este cruce 
milagroso habían causado, además, una impresión profunda 
en los habitantes de las naciones circundantes. Los habitantes 
de Jericó, según Rahab le informó a los espías que había 
hospedado en su casa, estaban atemorizados por lo que habían 
oído: “Antes que ellos se durmiesen, ella subió al terrado, y 
les dijo: Sé que Jehová os ha dado esta tierra; porque el temor 
de vosotros ha caído sobre nosotros, y todos los moradores del 
país ya han desmayado a causa de vosotros. Porque hemos 
oído que Jehová hizo secar las aguas del Mar Rojo delante 
de vosotros cuando salisteis de Egipto...” (Jos. 2:8-10).



Cruzando el Mar Rojo 135

Echados de la tierra
Una cosa que queda muy clara al estudiar el relato bíblico, 

es que no fue fácil salir de Egipto. Primero el faraón se negó 
rotundamente a dejar salir al pueblo. Luego, bajo el efecto 
demoledor de las plagas, trató de negociar, de hacer 
compromisos para poder mantener a los esclavos bajo su 
control. La noche de pascua, cuando el ángel destructor pasó 
de largo las casas de los israelitas que estaban protegidas con 
sangre, hizo estragos en las casas de los egipcios. Dice el 
relato que a medianoche “Jehová hirió a todo primogénito en 
la tierra de Egipto, desde el primogénito de Faraón que se 
sentaba en su trono hasta el primogénito del cautivo que estaba 
en la cárcel...” (12:29). Hubo un gran clamor en toda la tierra 
de Egipto como resultado de la mortandad, “porque no había 
casa donde no hubiese un muerto” (12:30). Fue recién 
entonces cuando el rey “hizo llamar a Moisés y a Aarón de 
noche, y les dijo: Salid de en medio de mi pueblo vosotros y 
los hijos de Israel, e id, servid a Jehová como habéis dicho” 
(12:31).

Tal fue el impacto de este último azote que no sólo el 
faraón doblegó finalmente sus manos para dejar ir al pueblo, 
sino que 
echai

:33). Y así salieron los hijos de Israel, es decir, 
comenzaron a salir, porque salir del todo, abandonar Egipto, 
no fue fácil. Muy pronto los israelitas se encontrarían en un 
callejón sin salida, frente a frente con el mayor obstáculo de 
todo el drama liberador.

Cuando finalmente el faraón dejó salir al pueblo de su

fittntntwiiyiaalabii rriril ” (13:17), sino que les llevó pe» 
tnm egmtfígryTgSTiizó “delante de
Pi-hahirot, entre Migdol y el mar hacia Baal-zefón; delante de



136 De Egipto a Canaán

él acamparéis junto al mar” (14:2). Dios tenía un plan 
deliberado al llevarlos por esa ruta y al hacerlos acampar 
precisamente en ese lugar. Sus hijos, recién redimidos, tenían 
que aprender algunas lecciones de vital importancia. No fue 
por casualidad que acamparon allí.

£1 faraón vuelve al ataque
Uno pensaría que el faraón habría aprendido su lección, 

que no interferiría más con los planes de Dios a favor de su 
pueblo; había sufrido una derrota tras otra; cualquiera 
pensaría que sería una gran necedad volver a levantar la mano 
contra el Dios de los esclavos. Pero no, todavía no se había 
escrito toda la historia; faltaba un capítulo muy importante 
que habla de escribirse en breve. Cuando le informaron al 
faraón que el pueblo en realidad se había ido, que estaba en 
camino del desierto, él y su gente dijeron: “¿Cómo hemos 
hecho esto de haber dejado ir a Israel, para que no nos sirva?” 
(14:5). Aflojamos muy pronto; debiéramos haber insistido 
más; pero no es muy tarde aún. Y decidieron perseguirlos para 
traerlos otra vez a Egipto, o por lo menos para vengarse de 
ellos y de su Dios; para castigarlos.

Fíl faraón armfl la fíyjvviirión rnn toda premura; juntó 
to*»'"4»fi rumos..gue tenía en Egipto, seiscientos carros 
escogidos, y se lanzó sin demora en persecución de sus ex 
esclavos. Dice el relato: “Siguiéndolos, pues, los egipcios, 
con toda la caballería y carros de Faraón, su gente de a caballo, 
y todo su ejército, los alcanzaron acampados junto al mar, al 
lado de Pi-hahirot, delante de Baal-zefón” (14:9), 
exactamente en el lugar al cual Dios los había conducido. 
Pareciera difícil de entender, pero estaban encerrados: al 
frente el mar, a los lados las montañas, detrás el ejército 
enfurecido del faraón.



Cruzando el Mar Rojo 137

Un callejón sin salida
La situación de los israelitas, humanamente hablando, era 

desesperante; no había absolutamente nada que ellos pudieran 
hacer. A pesar de que la traducción de la Biblia que estamos 
usando dice que los hijos de Israel subieron “armados” 
(13:18) de Egipto, evidentemente no quiere decir que estaban 
armados en el sentido usual de la palabra, listos para la guerra. 
No tenían armas y jamás habían recibido entrenamiento 
militar alguno. Una mejor traducción del texto sería 
“organizados,” o como lo rinde la versión Nácar-Colunga, 
“subían en buen orden desde Egipto.” Una versión en inglés 
traduce la frase: “in orderly ranks,” [en filas organizadas]. Al 
respecto leemos: “Los israelitas no estaban preparados para 
un encuentro con aquel pueblo poderoso y bélico... Carecían 
de armas y no estaban habituados a la guerra; tenían el 
espíritu deprimido por su prolongada servidumbre...” (PP, p. 
287).

Cuando el faraón los vio encerrados, indefensos y 
temerosos, pensó que su estrategia esta vez había funcionado; 
los israelitas serían fácil presa de su ejército poderoso. Pero, 
¿y el Dios de los esclavos? ¿Cómo pudo hacer todos sus 
planes sin tomar en cuenta al Dios de Israel? ¿Tan pronto se 
olvidó de lo difícil que había sido querer oponérsele 
anteriormente? Si el país estaba en ruinas, si mientras él 
avanzaba con su ejército, en la tierra de Egipto estaban 
enterrando los muertos, ¿qué esperaba lograr?

Cuando los israelitas comenzaron la marcha aquella 
mañana, pensaban que se habían librado definitivamente del 
faraón. Poco sospechaban que unas horas más tarde tendrían 
que vérselas de nuevo con él y con su temido ejército. Dice el 
relntn que ffMttnilu “M ifljós



138 De Egipto a Canaán

entender; es muy humano. Lo que es difícil de entender fue su 
reacción. También ellos se olvidaron de Jehová. ¿Cómo 
podían haber olvidado todas las maravillas que Dios había 
hecho a favor de ellos en los últimos días? Lo que le dijeron 
a Moisés es sencillamente incomprensible: “No había 
sepulcros en Egipto, que nos has sacado para que muramos en 
el desierto? ¿Por qué has hecho así con nosotros, que nos has 
sacado de Egipto? ¿No es esto lo que te hablamos en Egipto, 
diciendo: Déjanos servir a los egipcios? Porque mejor nos 
fuera servir a los egipcios, que morir nosotros en el desierto” 
(14:11,12).

Dios provee la salida
Dijimos más arriba que era Dios quien había llevado al 

pueblo a dónde se encontraba; que era Dios quien le había 
permitido encontrarse en ese callejón sin salida, porque tenía 
un propósito para con ellos; todavía quería enseñarles algo, 
por lo menos dos lecciones fundamentales, lecciones que no 
sólo ellos debían recordar para siempre, sino también sus hijos 
a través de todos los tiempos.

La primera era que nada ni nadie podrá en ninguna manera 
frustrar los planes de Dios; ni las decenas de dioses de Egipto, 
ni el faraón con todo su ejército. Dios es todopoderoso y 
soberano. Él está en control. Aunque a veces parezca que sus 
caminos son paradógicos, a través de ellos él manifiesta su 
gloria y su salvación. Al día siguiente, dice el relato, “...Israel 
vio a los egipcios muertos a la orilla del mar” (14:30).

La segunda lección que Dios quiso enseñarles, y no menos 
importante, era en cuanto a la naturaleza de la liberación. Óios 
no quería que quedaran dudas en la mente de nadie que la 
redención de la cual estaban siendo objeto era la obra de Dios. 
Les permitió verse en una situación totalmente desesperante,



Cruzando el Mar Rojo 139

en la cual ellos se reconocieron absolutamente impotentes: no 
podían vaciar el mar, no podían allanar las montañas y 
tampoco podían hacer frente al ejército de faraón. Estaban 
perdidos, sin esperanzas ni recursos, y en gran medida, sin fe. 
¡Qué hermoso hubiera sido que hubiesen esperado con toda 
calma en Jehová! Tenían tantas evidencias del amor de Dios. 
Pero no, temieron; se lamentaron de haber salido de Egipto. 
Los largos años de esclavitud y el rigor de las cargas los 
habían agobiado. Como resultado de esa experiencia, “tenían 
un conocimiento muy limitado de Dios y muy poca fe en él” 
(PP,p. 287).
* Además de no haber absolutamente nada que ellos 

pudieran hacer, ni pelear con el enemigo, ni escapar, ni cruzar 
el mar, tampoco tenían fe en el único que podría librarlos. La 
liberación no fue efectuada como premio a la fe que habían 
expresado. Jamás podrían ellos decir: bueno, Dios honró 
nuestra fe; nos auxilió porque confiamos en él. Al contrario, 
Dios los liberó a pesar de que confiaron muy poco en él. 
Difícilmente pueda expresarse mejor la naturaleza de la 
redención de Israel que en las palabras que Moisés dirigió al 
pueblo cuando estaban a punto de desmayar: “No temáis; 
estad firmes, m Ivnrinn que Jahnvií tiara hny.con
vosoiros^porque los egipcios que hoy habéis visto, nunca más 
para siempre los veréis. Jehová peleará por vosotros, y 
vosotros estaréis tranquilos” (14:13,14).

Si eso no los convencía del amor de Dios para con ellos y 
de su enorme interés en redimirlos de la esclavitud, ¿qué más 
podría hacer Dios para convencerlos? En ese contexto, difícil 
de imaginar, viene a través de Moisés una nueva orden para el 
pueblo: “...Di a los hijos de Israel que marchen. Y tú alza tu 
vara, y extiende tu mano sobre el mar, y divídelo, y entren los 
hijos de Israel en mediQ del mar, en seco” (14:15,16). Recién 
cuando comprendieron que la salvación era totalmente del



140 De Egipto a Canaán

Señor, estuvieron listos para marchar, para avanzar; no antes.

Sólo un milagro
Finalmente Dios proveyó la salida que ellos nunca 

hubieran podido encontrar por sí mismos: “...volvió el mar en 
seco, y las aguas quedaron divididas. Entonces los hijos de 
Israel entraron por medio del mar, en seco, teniendo las aguas 
como muro a su derecha y a su izquierda” (14:21,22).

El cruce del mar Rojo es uno de los milagros más 
estupendos que registra la Escritura. A pesar de todos los 
intentas que se han hecho para negar su historicidad, tal cosa 
no es posible. Hay quienes han sugerido que pudieron cruzar 
porque en esos momentos las aguas estaban muy bajas; 
entonces habría que explicar como se ahogaron los egipcios. 
Otros piensan que una gran montaña pudo haber caído dentro 
del mar, mar arriba y que por algún tiempo detuvo el cauce del 
agua, justamente hasta que estuvo a salvo el último israelita; 
para entonces las aguas habían logrado superar el obstáculo, 
y comenzaron a correr otra vez con todas sus fuerzas, 
sorprendiendo a todos los egipcios a medio camino, con tan 
mala suerte que no pudieron avanzar ni para un lado ni para el 
otro y todos perecieron. ¿Y la nube? Se postula que puede 
haber sido un volcán en erupción en algún lugar no distante, 
que alumbraba de noche y el humo proveía la sombra durante 
el día. Por supuesto que aún no se ha localizado el volcán 
candidato para esta explicación.

Tratar de explicar en forma natural lo que es tan 
evidentemente sobrenatural requeriría tantas coincidencias, 
en momentos tan precisos, que no sería menos que un gran '  
milagro en sí mismo. Se hace mucho más sencillo aceptar el 
evento así como lo presenta la Palabra de Dios: como un 
milagro de su gracia salvadora. No se nos ha dado a nosotros



Cruzando el Mar Rojo 141

la tarea de determinar qué es histórico y digno de confianza en 
la Biblia y qué no lo es. Nuestra responsabilidad cristiana es 
aceptar agradecidos lo que Dios ha tenido a bien revelamos y 
tratar de entenderlo lo mejor posible, conscientes siempre de 
que hay profundidades y alturas en su Palabra que nunca 
podremos abarcar en su totalidad.

Hemos notado ya algunas lecciones valiosísimas que nos 
enseña el incidente del éxodo, lecciones que nos ayudan a 
entender mejor la obra redentora del Señor Jesús y nuestra 
liberación de la esclavitud. El cruce del Mar Rojo tiene mucho 
que decimos. Trataremos de subrayar algunas de sus 
enseñanzas.

En primer lugar, así como hay esfuerzos muy persistentes 
para negar la historicidad del evento libertador, hay también 
mucho interés en negar lo sobrenatural de todo lo que tiene que 
ver con la naturaleza de la salvación. El énfasis humanista, 
racionalista de la teología de los últimos tiempos, hace que se 
quiera explicar en forma natural todo lo que tiene que ver con 
nuestra liberación. Últimamente ha estado de moda negar lo 
sobrenatural aun de todo lo que está relacionado con la 
persona de Cristo y su obra salvadora. Sin duda uno de los 
ataques más fuertes en este terreno fue lanzado hace pocos 
años, en 1977, cuando un grupo de teólogos británicos 
publicaron un libro negando abiertamente la verdad bíblica de 
la encarnación de nuestro Señor Jesucristo, y, por 
consecuencia, de lo sobrenatural de la redención.

El libro se titula The Myth ofGod Incarnate [El mito del 
Dios encamado]. El argumento del libro, según lo establecen 
sus autores en el mismo prefacio, es que así como la iglesia ha 
tenido que hacer ajustes mayores a sus creencias a lo largó de 
su historia, algunos de los cuales resultaron difíciles y 
dolorosos, el siglo veinte es el momento de hacer otro ajuste 
mayor, y es precisamente en relación con la encamación. No



142 De Egipto a Canaán

se le puede pedir a personas ilustradas del siglo veinte, 
argumentan los autores, que acepten así nomás cualquier 
leyenda que ha sido escrita hace muchos siglos, en una era pre 
científica, cuando la gente creía fácilmente todo este tipo de 
cosas. Es fácil entender que para llegar a las conclusiones a las 
que llegaron, deben negar la autenticidad de las mismas 
Escrituras.

Cual león rugiente
En segundo lugar, así cómo la liberación de los esclavos 

por la sangre del cordero pascual no puso a los redimidos fuera 
de la posibilidad de los ataques y las maquinaciones del 
faraón, al contrario, fue lo que de veras lo enfureció, de igual 
manera, cuando una persona acepta a Cristo como su sustituto, 
confía en su sangre expiatoria, y encuentra liberación y 
perdón, nunca debe pensar que la lucha contra el enemigo ha 
cesado. Muy por el contrario, Satanás va a intensificar sus 
esfuerzos para prevenir, si le fuera posible, que sus ex cautivos 
se vayan demasiado lejos. Nadie abandona las filas del 
enemigo para servir a Cristo, sin tener que afrontar la ira del 
faraón espiritual. Pedro nos recuerda que nuestro 
“...adversario, el diablo, como león rugiente, anda alrededor 
buscando a quien devorar” (1 Ped. 5:8).

Y así como Dios se encargó de proteger a los israelitas 
indefensos, de manera que el faraón enfurecido con todas sus 
huestes armadas hasta los dientes no pudo tocarlos, así 
también va a proteger a todo aquel que haya abandonado el 
mundo y haya puesto sus pies en la senda que conduce a 
Canaán. Fue Jesús mismo quien dijo: “Mis ovejas oyen mi 
voz, y yo las conozco, y me siguen, y yo les doy vida eterna; 
y no perecerán jamás, ni nadie las arrebatará de mi mano. Mi 
Padre, que me las dio, es mayor que todos, y nadie las 
puede arrebatar de la mano de mi Padre” (Juan 10:27-29).



Cruzando el Mar Rojo 143

Los israelitas habían sido llevados a ese lugar de apuro por 
Dios mismo. El obedecer a Dios, el seguir sus indicaciones, 
no es una garantía de que no encontraremos problemas y 
dificultades. Al contrario, puede muy bien ser que en su 
providencia Dios permite circunstancias donde nuestra fe será 
probada y donde el nombre de Dios podrá ser glorificado por 
lo que él haga. A este respecto abundan los ejemplos en la 
Escritura y en la experiencia cristiana de todo hijo de Dios. 
Daniel, en el Antiguo Testamento, se encontró un día en el 
foso de los leones debido a su inquebrantable fidelidad a Dios. 
Dios honró a su siervo y manifestó su gloria. ¡Qué 
significativas son las palabras del rey Darío cuando temprano 
por la mañana visitó el foso, con la esperanza de que hubiera 
ocurrido un milagro: “Y acercándose [el rey] al foso llamó a 
voces a Daniel con voz triste, y dijo: Daniel, siervo del Dios 
viviente, el Dios tuyo, a quien tú continuamente sirves, ¿te 
ha podido librar de los leones?” (Dan. 6:20). Cuando el rey 
comprobó que Daniel no había sufrido ninguna lesión, que el 
ángel de Dios había cerrado la boca de los leones, mandó sacar 
a Daniel, y honró, no tanto a Daniel, como al Dios de Daniel. 
Escuchemos su decreto:

Entonces el rey Darío escribió a todos los pueblos, naciones y lenguas 
que habitaban en toda la tierra: Paz os sea multiplicada. De parte mía 
es puesta esta ordenanza: Que en todo el dominio de mi reino todos 
teman y tiemblen ante la presencia del Dios de Daniel; porque él es 
Dios viviente y permanece portodos los siglos, y su reino no será 
jamás destruido, y su dominio perduraráhastael fin. El salva y libra, 
y hace señales y maravillas en el cielo y en la t i e r r a ; é l h a  
librado a Daniel del poder de los leones (Daniel 6:26,27).

“Confía en él”
Algo más que demostró este evento y que enseña una 

enorme lección espiritual, es la total incapacidad del hombre



144 De Egipto a Canaán

para hacer cosa alguna a fin de lograr su propia liberación. 
Difícilmente alguien puede encontrarse en una situación más 
desesperada y sin posibilidades de ningún tipo que los 
israelitas frente al Mar Rojo. En ese momento de crisis 
externa Dios manifestó su poder y su gracia. Los efectos de 
la esclavitud y las circunstancias de la vida nos han colocado 
a todos en un callejón sin salida. También nosotros podemos 
buscar en todas las direcciones sin encontrar salida. La salida 
está sólo en la gracia de Dios.

Y sin embargo él la manifestará sólo cuando 
reconozcamos nuestra total bancarrota. Como bien dijo 
átguien, la gracia es maravillosa sólo cuando estamos 
conscientes que no la merecemos, de que no podemos ganarla. 
Nuestras justicias, según el profeta, siempre serán “como 
trapo de inmundicia” (Isa. 64:6). Por otro lado, nuestros 
momentos de mayor necesidad son los momentos especiales 
para Dios, donde él se especializa en actuar. Muy a tono con 
esta realidad el salmista escribió, “No te impacientes a causa 
de los malignos... Confía en Jehová, y haz bien; y habitarás 
en la tierra, y te apacentarás de la verdad. Deléitate asimismo 
en Jehová, y él te concederá las peticiones de tu corazón. 
Encomienda a Jehová tu camino, y confía en él; y él hará” 
(Sal. 37:1-5).

El éxodo también nos recuerda y asegura del triunfo 
definitivo del bien sobre el mal. En la destrucción del faraón 
y de sus seguidores en el Mar Rojo, vemos claramente 
simbolizada la destrucción final de la serpiente antigua, lo que 
había sido profetizado ya en Génesis 3:15. Así como la 
profundidad del mar sirvió de tumba para el faraón y sus 
huestes, el infierno, el fuego eterno, ha sido “preparado para 
el diablo y sus ángeles” (Mateo 25:41).

La gran lección que Dios quiso enseñar a ttfyTSffrBtWBu** 
antes de cruzar el Mar Rojo es iBWtoroiftn indispensable que



Cruzando el Mar Rojo 145

debe aprender todo aquel que anhele la liberación espiritual.
bwgadención es la ibcutela gracia y la
que se manifiesta solamente4% n' el momento en que

insolvencia, y r « ¡ WWT Bf l Wl i n i T r i wf i E s  nuestra 
necesidad lo único que nos da derecho a la gracia de Dios. 
Escuchemos:

La gracia es un atributo de Dios puesto al servicio de los seres 
humanos indignos. Nosotros no la buscamos, sino que fue enviada en 
busca nuestra. Dios se complace en concedemos su gracia, no porque 

„ seamos dignos de ella, sino porque somos rematadamente indignos. 
Lo único que nos da derecho a ella es nuestra gran necesidad (MC, 
p. 119).

Biblioteca "Sara E. Ocampo 
Universidad Linda Vista



II

Los redimidos cantan

t

Las huestes de Jehová comenzaron el viaje hacia Canaán al 
amparo de la nube, pero muy pronto se encontraron en 

una situación de supremo peligro; en realidad, de angustia, de 
la cual sólo un milagro podría sacarlas. Pero en ese momento 
de indecible apuro, Dios se hizo presente, separó las aguas del 
Mar Rojo y los israelitas pasaron en seco, mientras el faraón 
con todo su ejército era sepultado en las profundidades, una 
vez que las aguas, sumisas a la voluntad de Dios, volvieron a 
reasumir su curso normal.

Difícilmente Dios podría haberles presentado en forma 
más clara e inconfundible la verdad de que su liberación era su 
obra soberana, y que él actúa sin dificultad en los momentos 
de mayor apremio y necesidad. Parecía que lo que habían 
experimentado en las semanas anteriores aún no había logrado 
hacerlos confiar en el poder y el amor de Dios. Se 
desanimaron, clamaron, en realidad su fe era débil, es decir, no 
tenían fe. Fue en esos momentos que Dios desplegó su poder 
salvador. La lección, bien expresada más tarde por el profeta 
Jeremías, debía quedar grabada para siempre en sus almas: 
“Bueno es esperar en silencio la salvación de Jehová” (Lam. 
3:26).



Los redimidos cantan 147

Es imposible imaginar la emoción que habrá embargado 
el corazón de los israelitas mientras iban cruzando en seco por 
en medio del mar, teniendo una enorme muralla de agua a 
cada lado. ¿Habrán tratado de ver la mano invisible que la 
sostenía? Tan pronto como llegaron a la ribera opuesta y 
miraron hacia atrás, vieron con asombro cómo el ejército 
enemigo era desbaratado, arrastrado por las aguas 
impetuosas, sin que ellos hubieran tenido que mover un dedo. 
¡ Ahora sí se sintieron libres y seguros! Y pareciera que recién 
captaron, a lo menos parcialmente, la naturaleza de la 
redención. ¿Y qué hicieron? Celebraron, cantaron, 
expresaron sin reservas el júbilo que había en sus corazones 
por lo que acababan de experimentar.

£1 cántico de Moisés
El capítulo quince del libro de Éxodo registra lo que 

cantaron, lo que nosotros conocemos como el cántico de 
Moisés. El versículo con el que termina el cántico expresa 
muy bien la razón que inspiró tal celebración. Nos dice que 
“María la profetisa, hermana de Aarón, tomó un pandero en su 
mano, y todas las mujeres salieron en pos de ella con panderos 
y danzas. Y María les respondía: Cantad a jehová, porque 
en extremo se ha engrandecido; ha echado en el mar al 
caballo y al jinete” (15:20,21). El cruce del Mar Rojo les 
ayudó a captar algo de la grandeza de Dios.

Lo notable de este cántico es que es, en verdad, un cántico 
a Jehová. Jehová es exaltado. Él es el objeto único de la 
alabanza. El versículo uno ya pone la nota clave de tocto el 
canto: “Entonces cantó Moisés y los hijos de Israel este 
cántico a Jehová.” El nombre del Señor aparece doce veces, 
y hay cerca de treinta pronombres que se refieren a él en los 
veintiún versículos que cubren el canto. Por otro lado, no hay



148 De Egipto a Canaán

una sola referencia a ellos mismos; sencillamente no aparecen 
en el escenario. La salvación que habían recibido y la 
grandeza de su Dios absorbían toda su atención y su 
entusiasmo. Por un momento, al menos, se olvidaron de sí 
mismos.

En Egipto, los israelitas gemían y clamaban bajo el peso 
agobiador de la opresión con que eran oprimidos. Una vez 
redimidos, cantaron. ¿Qué fue lo que hizo la diferencia? 
Sencillamente el haber experimentado la liberación, el 
sentirse seguros, fuera del alcance del faraón y sus huestes. Y 
la verdad es que ésa había sido la intención original de Jehová 
para con ellos; quería que experimentaran lo que se siente 
cuando se rompen las cadenas y el alma queda libre. En la 
primera entrevista que Moisés y Aarón tuvieron con el faraón, 
le refirieron palabras muy específicas de parte de Dios: 
“Jehová el Dios de Israel dice así: Deja ir a mi pueblo a 
celebrarme fiesta en el desierto” (5:1). No era el plan que al 
salir de la esclavitud fueran suspirando o gimiendo mientras 
se encaminaban a Canaán. La liberación anunciaba algo 
hermoso, algo que sería digno de celebrar, de hacer fiesta. No 
que el hacer fiesta o celebrar tuviese que ser una nueva rutina, 
algo que tendrían que hacer, como parte de un programa. 
Sería, más bien, el dar rienda suelta a la nueva experiencia, no 
suprimirla sino aprender a disfrutar de la nueva libertad.

Los redimidos cantan
¿Y qué fue lo que hizo posible esa explosión de gozo y de 

canto? El hecho de que los israelitas se olvidaron, por lo 
menos por algunos momentos, de ellos mismos, de todo lo que 
habían sufrido en Egipto, de los peligros y el Señor, su 
Libertador, llegó a ocupar el lugar central de su atención. 
¡Cuán agradecidos estaban! ¡Que pequeños se veían los



Los redimidos cantan 149

dioses de Egipto en comparación con su Dios! ¡Cuán 
pequeños se veían ellos mismos y sus problemas a la luz del 
amor de su Redentor y de lo que acababan de experimentar! Si 
no olvidaban esa experiencia, podrían seguir el resto del 
camino seguros y gozosos, con una canción en sus corazones 
y en sus labios. Por eso celebraron, por eso hicieron fiesta, por 
eso cantaron. El Señor anhelaba que esa experiencia fuera 
permanente; que nunca olvidaran lo ocurrido. La experiencia 
de los hijos de Israel después de cruzar el Mar Rojo, según se 
encuentra registrado en el capítulo 15 del libro de Éxodo, nos 
enseña una de las lecciones más hermosas. Tiene que ver con 
la \ftda práctica pero al mismo tiempo es difícil de aprender en 
la vida cristiana; una persona que ha sido redimida, canta; 
solamente una persona que ha experimentado la redención 
puede de veras cantar, puede celebrar. ¿Y por qué? Porque la 
redención cambia el centro de interés, cambia el foco de 
atención, desde adentro hacia afuera; del individuo, a Dios 
que lo redimió; de lo subjetivo a lo objetivo; da una 
perspectiva nueva a la vida entera.

£1 pecado distorsiona la perspectiva
Los efectos del pecado y la manera cómo éste distorsiona 

toda nuestra perspectiva, se echan de ver muy claramente en 
el Edén, en la experiencia de Adán y Eva en el momento en que 
el primer pecado hizo su entrada en el mundo y especialmente 
en sus almas. Creados para alabar a Dios y encontrar gozo y 
gratitud en su compañía, el pecado hizo que ellos se centraran 
en sí mismos. Precisamente eso es lo que nos dice la Escritura. 
Lo primero que hicieron nuestros primeros padres después de 
comer del fruto prohibido, fue mirarse a sí mismos; y al 
hacerlo descubrieron “que estaban desnudos” (Gén. 3:7), sin 
protección. Inmediatamente se embarcaron en un plan



150 De Egipto a Canaán

personal para tratar de arreglar su situación; comenzaron a 
fabricar sus propios delantales de hojas de higuera. Bajo los 
efectos del pecado, quedaron incapacitados para mirar hacia 
afuera, o hacia arriba, para buscar a ese Dios amoroso en la 
presencia del cual se habían sentido tan felices y seguros antes. 
A pesar de todo lo que hicieron, se sintieron inseguros, “tuve 
miedo” (Gén. 3:10), fue la confesión que salió del alma 
abrumada de Adán cuando Dios se acercó a ellos.

A esta nueva realidad, a esta lamentable distorsión, la 
conocemos como “egoísmo,” que es una inmoderada 
concentración en uno mismo. El “yo” ocupa el centro del 
escenario, lugar que originalmente le corresponde a Dios. Ahí 
se encuentra la raíz de todos los pecados y de los entredichos 
entre los hombres. Lo notamos en el mismo Edén, cuando 
Adán y Eva comenzaron a defender ese “yo” que ahora 
dominaba, y para ello inclusive no titubearon en culpar a otros: 
“La mujer que me diste por compañera me dio del árbol, y yo 
comf ’ (Gén. 3:12). No es mi culpa, Señor; la culpa es de Eva. 
Por supuesto que ella manifestó exactamente la misma 
actitud: “La serpiente me engañó, y comf’ (Gén. 3:13). Y 
desde aquel día el ser humano ha vivido defendiendo y 
sirviendo al “yo;” acusando y oprimiendo a otros para 
beneficiarse a sí mismo. El pecado ha hecho que el hombre se 
convierta en el centro de su universo. Todo debe girar en tomo 
a él; siempre mira hacia adentro; los demás están a su servicio.

Los psicólogos nos hablan de dos tipos de atención: focal 
y periférica. Uno se concentra primariamente en una cosa, 
eso es lo que le llama la atención, mientras que otras cosas 
pasan a segundo plano, no juegan un papel importante en la 
vida o en las decisiones. Mi atención “focal” en estos 
momentos está en la pantalla de la computadora, es decir, en 
el tema que estoy tratando de desarrollar, el cual absorbe todo 
mi interés. Hay raidos; los pájaros gorjean en los árboles



Los redimidos cantan 151

cercanos, se oye el tic tac de un reloj, es decir, si presto 
atención. Normalmente no percibo nada de eso cuando estoy 
concentrado en mi trabajo. Puedo pasar horas enfrascado en 
lo que estoy haciendo con muy poca conciencia de lo que 
sucede en el mundo que me rodea.

Poniendo prioridades
Algo similar sucede en el terreno espiritual. Algo va a 

ocupar el centro, la atención focal; y si no es Dios, será 
indefectiblemente el “yo,” y él controlará nuestra vida. 
Viviremos para agradarlo y defenderlo, y al mismo tiempo 
seremos presas de sus caprichos y temores. Es por eso que 
Dios nos dice con ternura paternal: “Dame, hijo mío, tu 
corazón, y miren tus ojos por mis caminos” (Prov. 23:26).

Dios dirigió la marcha de su pueblo al salir de Egipto, los 
colocó en un callejón sin salida para manifestar su poder y su 
gloria, con la esperanza de que él pasase a ser el punto focal 
de su atención; que eso fuera lo que los motivara y los 
inspirara. Tenía un plan mucho más ambicioso que el de 
sacarlos físicamente de la esclavitud, que dejaran de hacer 
ladrillos. Quería transformarlos a ellos mismos, ser su Dios, 
guiarlos por la senda del bien; ayudarles a vivir con una 
canción permanente en sus almas.

En el Nuevo Testamento encontramos este principio 
establecido en las palabras de Jesús: “Mas buscad 
primeramente el reino de Dios y su justicia, y todas estas 
cosas os serán añadidas” (Mateo 6:33). Dios quiere que todas 
las maravillas que ha hecho por nosotros nos convenzan de suv 
amor y de su interés en nuestro bienestar, para que él pueda 
ocupar el primer lugar. Las palabras del salmista son para 
nosotros: “Gustad, y ved que es bueno Jehová; dichoso el 
hombre que confía en él” (Sal. 34:8). ¿Dichoso por qué? Oh,



152 De Egipto a Canaán

porque ha encontrado el secreto de la felicidad; porque ha 
logrado alinear su vida con los propósitos originales de Dios 
para con sus criaturas; porque ha aprendido a quitar su 
concentración de sí mismo. Agustín, mojando la pluma en su 
propia experiencia, escribió hace ya más de mil quinientos 
años aquellas palabras que han encontrado eco en mil 
contextos diferentes: “Oh Dios, tú nos has hecho para ti, y 
nuestros corazones están inquietos hasta que encuentren 
descanso en ti.”

IJn cambio de corazón
El cántico de Moisés nos enseña que sólo una persona 

redimida puede de veras cantar, alabar a Dios, porque se 
olvida de sí misma. Al igual que con los esclavos de Egipto, 
los propósitos de Dios van mucho más allá que simplemente 
declaramos libres de la esclavitud espiritual. Quiere también 
transformamos; volver a ocupar el centro en nuestra vida. La 
conversión cambia el centro de interés. Una pluma autorizada 
nos dice que “en la Escritura se llama nacimiento al cambio 
de corazón por el cual somos hechos hijos de Dios” (CC, p. 
67), para luego agregar: “Experimentar un cambio de corazón 
es apartar los afectos del mundo y fijarlos en Cristo” (MPJ, 
p. 70), de lo terreno a lo celestial, de lo bajo a lo superior.

El pasaje por excelencia en el Nuevo Testamento que nos 
habla de esa transformación gira en tomo a la entrevista que 
Jesús tuvo una noche con Nicodemo, uno de los maestros de 
Israel. Jesús le dijo a este dignatario judío “que el que no 
naciere de nuevo no puede ver el reino de Dios” (Juan 3»: 3). 
No puede verlo porque su visión es terrena, su “yo” se lo 
impide. Unicamente una transformación motivada por la 
gracia de Dios, un nacimiento “de arriba” puede hacer que el 
pecador eleve la mirada de sí mismo y la centre en el Señor



Los redimidos cantan 153

Jesús. Esto fue precisamente lo que Jesús le recomendó a 
Nicodemo. Le dijo: “y así como Moisés levantó la serpiente 
en el desierto, así es necesario que el Hijo del Hombre sea 
levantado” (Juan 3:14). Y así como los israelitas, mordidos 
por la serpiente eran invitados a “mirar y vivir,” la serpiente 
levantada sigue siendo el único remedio para el problema del 
pecado.

Y al elevar la vista, el pecador descubre con sorpresa y 
alegría que el panorama es mucho más hermoso cuando se 
mira hacia arriba que cuando se concentra en sí mismo, y con 
el salmista puede decir: “Alabad a Jehová porque es bueno, 
porque para siempre es su misericordia” (Sal. 106:1).

El cristiano puede estar feliz, puede cantar porque ha 
descubierto que su seguridad no depende de él, de sus 
sentimientos cambiantes, de sus logros incompletos, sino que 
depende del amor inalterable del Señor Jesús, “en quien 
tenemos seguridad” (Efe. 3:12). Dios, en su misericordia 
“nos hizo aceptos en el Amado” (Efe. 1:6), y ésta llega a ser 
la mayor motivación para cantar alabanzas al Señor, para 
adorarle, para celebrar, para avanzar por la vida con una 
canción en el corazón. Un cristianismo nominal, legalista, un 
cristianismo que no descansa en Jesús o que depende de sus 
propios esfuerzos humanos, nunca encontrará paz y 
tranquilidad para su alma. La paz genuina se consigue sólo en 
Jesús. Dijo él: “La paz os dejo, mi paz os doy; yo no os la doy 
como el mundo la da. No se turbe vuestro corazón ni tenga 
miedo” (Juan 14:27). “Nuestra única seguridad está en 
desconfiar constantemente de nosotros mismos y confiar en 
Cristo” (COL, p.120).

La vida genuinamente cristiana, que descansa con 
confianza en el Señor, no puede ser una vida lóbrega y triste. 
Es verdad que habrá momentos cuando el sol parecerá 
ocultarse, pero aún en esos momentos podemos saber que el



154 De Egipto a Canaán

sol está detrás de las nubes, y que volverá a aparecer. Todo 
depende de dónde esté nuestra atención focal, que es lo que 
ocupa el primer lugar en nuestra vida. Al respecto alguien ha 
dicho en forma tan acertada: “La vida que abriga el temor de 
Jehová no será una vida de tristeza y oscuridad. Es la 
ausencia de Cristo que entristece el semblante y hace de la 
vida una peregrinación de suspiros” (PVGM, p. 126).

Jesús cantaba
Hay quienes parecen creer que el cristianismo está mejor 

representado por un rostro largo, adusto, carente de todo 
regocijo y felicidad, y quieren justificar esta actitud diciendo 
que Jesús a veces lloraba, pero que nunca, según el registro 
bíblico, se reía. Es cierto que el Señor Jesús vino al mundo con 
una misión especial, que el fue un “...varón de dolores, 
experimentado en quebranto...” (Isa. 53:3), pero fue así, según 
sus propias palabras, “...para que vuestro gozo sea cumplido” 
(Juan 15:11). Su vida, muy al contrario de lo que muchos 
piensan, no fue una vida lóbrega, carente de gozo. Hablando 
de la juventud de Jesús, que sin duda fue muy difícil también 
para él, E.G. de White nos dice:

Jesús trabajaba con alegría y tacto. Se necesita mucha paciencia y 
espiritualidad para introducir la religión de la B iblia en la vida familiar 
y en el taller; para soportar la tensión de los negocios mundanales y 
sin embargo, continuar deseando sinceramente la gloria de Dios. En 
esto Cristo fue un ayudador. Nunca estuvo tan embargado por los 
cuidados de este mundo que no tuviese tiempo o pensamientos para 
las cosas celestiales. A menudo expresaba su alegría cantando 
salmos e himnos celestiales. A menudo los moradores de Nazaret 
oían su voz que se elevaba en alabanza y agradecimiento a Dios. 
Mantenía comunión con el cielo mediante el canto; y cuando sus 
compañeros se quejaban por el cansancio, eran alegrados por la 
dulce melodía que brotaba de sus labios. Sus alabanzas parecían



Las redimidos cantan 155

ahuyentar a los malos ángeles, y como incienso, llenaban el lugar de
fragancia (DTG, p. 54).

Continuamente en sus enseñanzas relacionó el gozo y la 
fiesta con la aceptación del evangelio. Cuando el hijo pródigo 
regresó al hogar, después de haber sido golpeado y magullado 
en el mundo, fue recibido con gozo, con música, y con fiesta. 
El padre, entusiasmado por su regreso, dijo: “...comamos y 
hagamos fiesta... y comenzaron a regocijarse.” Ante la 
actitud mezquina del hermano mayor, quien no podía 
entender el porqué de tanta celebración, el padre dijo: “era 
■ecesario hacer fiesta y regocijarnos, porque este tu 
hermano era muerto, y ha revivido; se había perdido, y es 
hallado” (Lucas 15:23,24,32). Al siervo fiel el Señor le dijo: 
“...entra en el gozo de tu señor” (Mateo 25:21). Las vírgenes 
prudentes entraron a celebrar las bodas del esposo (Mateo 
25:10).

Solamente la religión genuina, que es eminentemente 
teocéntrica (centrada en Dios), produce en el alma regocijo y 
deseos de celebrar, porque sabe que su seguridad está en las 
manos de un Dios todopoderoso y amante.

El peligro de mirarse a sí mismo
En el terreno religioso se conoce como perfeccionismo la 

atención que se centra en el individuo en forma desmedida 
para alcanzar los triunfos de la vida cristiana. Y cuando quiera 
que este sea el enfoque, los resultados serán diametralmente 
opuestos a los producidos por la confianza en Dios, porque, 
según ya vimos en el caso de Adán, nunca se está seguro de 
haber hecho lo suficiente para satisfacer las demandas de 
Dios.

David Seamands es un psicólogo cristiano que ha 
dedicado su vida a ayudar a personas con problemas



156 De Egipto a Canaáa

emocionales. En uno de sus libros, titulado Curación para los 
traumas emocionales, dedica dos capítulos para tratar los 
serios problemas producidos por una actitud perfeccionista en 
la vida cristiana. Dice Seamands que “el perfeccionismo es el 
problema emocional que más trastornos causa entre los 
cristianos evangélicos. Entra en mi despacho con mayor 
frecuencia que ningún otro problema cristiano de por sf ’ (p. 
99). Uno de los capítulos titulado “Síntomas del 
perfeccionismo,” presenta algunas cosas reveladoras. Entre 
los síntomas más salientes de este mal, Seamands menciona 
los siguientes:

* • La tiranía de los “debo,” que es un sentimiento 
constante y general de no hacer las cosas lo suficiente bien, o 
nunca ser lo suficientemente bueno. Algunas expresiones 
típicas de este sentimiento son: “debo hacerlo mejor,” “debo 
orar más,” “debo hacer más,” “debo, debo, debo.”

• La desaprobación propia. Cuando alguien cree que 
nunca hace las cosas tan bien como debiera hacerlas, cuando 
nunca está contento consigo mismo, el resultado natural será 
un sentimiento de continua autodesaprobación. Está siempre 
tratando, pero nunca llega; nunca puede descansar satisfecho; 
y por supuesto, Dios no está satisfecho tampoco.

• La ansiedad. Los “debo” y la desaprobación propia 
producen una conciencia hipersensible, bajo un sentimiento 
continuo de culpa y condenación. Este sentimiento de 
ansiedad, como un pesado fardo, doblega sin misericordia a su 
víctima.

• El legalismo. La conciencia hipersensible y el 
sentimiento de culpa del perfeccionista van generalmente 
acompañados de una exagerada escrupulosidad por los 
detalles, una actitud que exagera las exterioridades, que pierde 
de vista lo grande por concentrarse en lo pequeño.

• La ira. El constante fracaso ante los “debo” va creando 
inconscientemente en el alma de la persona que vive con esta



Les redimidos cantan 157

filosofía un enojo, un tipo de resentimiento contra los demás 
y contra sí mismo.

• La negación. Como es muy difícil hacer frente a este 
sentimiento de enojo, la tendencia es negarlo, pretender que 
ao existe. En este contexto dice Seamands: “Y toda esta 
mezcla de mala teología, legalismo y salvación por obras 
acaba formando un torrente, un Niágara, pero congelado. Es 
entonces que surgen los problemas emocionales profundos”
(p. 103).

El autor mencionado concluye diciendo que una situación 
tal puede producir dos resultados diferentes. Uno, en el cual 
la persona se desprende, se desanima, se convence que es 
imposible vivir con ese modelo, que las metas son demasiado 
elevadas. Lo ha intentado tantas veces y ha fracasado; se 
vuelve, no un incrédulo, porque cree con la cabeza, pero no 
puede creer con el corazón. Otros sufren un colapso nervioso 
o mental, y se convierten en los clientes que llegan al 
consultorio del psicólogo con sus vidas al borde del 
quebranto.

La realidad inevitable es que no hay victoria por nosotros 
mismos; la victoria viene de Jehová, y cuando es aceptada, 
trae consigo gozo, deseos de cantar. En Apocalipsis leemos 
que en los momentos en que se produzca la liberación final, los 
redimidos volverán a cantar, y, notablemente, entonarán las 
mismas notas que entonaron los israelitas en la ribera oriental 
del Mar Rojo. Dijo el vidente de Patmos;

Vi también eximo un mar de vidrio mezclado con fuego; y los que 
habían alcanzado la victoria sobre la bestia y su imagen, y su marca 
y el número de su nombre, en pie sobre el mar de vidrio, con las arpas 
de Dios. Y cantaban el cántico de Moisés siervo de Dios, y el cántico 
del Cordero, diciendo: Grandes y maravillosas son tus obras, Señor 
Dios Todopoderoso; justos y verdaderos son tus caminos, Rey de los 
santos (Apoc. 15:3,4).

Biblioteca "Sara E. OcamDo"



12

El camino es escabroso

T an pronto como se apagaron las últimas notas del cántico 
de alabanza que los israelitas entonaron en la ribera del 

Mar Rojo, tuvieron que levantar el campamento y continuar la 
marcha. Dios los había sacado de la cautividad egipcia con un 
propósito muy definido en mente: llevarlos a Canaán; la tierra 
prometida era el destino final. Nunca fue la intención de Dios 
dejarlos en el desierto, o abandonarlos a mitad de camino. Al 
igual que con Abram cuatro siglos antes, los israelitas salían 
de Egipto para ir a Canaán, y a Canaán debían llegar.

¿Un desvío innecesario?
Entre Egipto y Canaán estaba el desierto. La ruta señalada 

por la nube los llevaría por un desierto largo e inhóspito. 
Pareciera raro llevar a tantos miles de hombres, mujeres, 
ancianos, y niños por un desierto así. Aún más 
incomprensible se hace cuando uno se fija en un mapa la ruta 
que muy posiblemente siguieron. Jerusalén queda a unos 500 
kilómetros al este noreste de donde ellos cruzaron el Mar 
Rojo. Pero la ruta indicada por la nube los llevó al Sinai, a unos 
500 kilómetros al sur sureste del punto de partida, casi en



■ o m in o  es escabroso 159

Aección opuesta a la ruta más corta, la que aparentemente 
deberían haber tomado.

Be»ekeeiBHa»sMiee«ii|««miflw^e»«i«e0Rvementes. El 
hizo mucho más fango que lo anticipado. Hubo 

dificultades de todo tipo. E s e a s e é ^ j ^ ;  fáltame  los, 
aÜMtfM. Encontraron pueblos, hostiles que rj>ii»i—  lid

Los sorprendieron 
venenosas que se interpusieron en su paso, y 

m chos cayeron bajo el efecto fatal de su veneno. Y lo más 
Inste de todo el episodio es que muchos nunca llegaron. El - 
desierto t^uedú regadocoalrntre^ redimidos, que
■anca llegaron a destino. ¡ Qué tragedia, quedar tendido en el 
desierto cuando Canaán ya estaba cerca! Paseeía a veces 
cop^.si4os,4»isfftos planes ífé Dios estaban en peligro de 
fracasan

Y uno se pregunta: ¿por qué el desierto? ¿No podía Dios 
haber evitado esas pruebas tan duras a sus hijos recién 
redimidos? ¿Que nunca les faltara nada? ¿Que las aguas 
siempre estuviesen dulces? ¿Que la gente que encontraran por 
el camino se mostrara amigable para con ellos, o que por lo 
menos huyeran con temor ante ese pueblo que tenía un Dios 
tan poderoso? La respuesta a estas preguntas es obvia: claro 
que podía. Lo que Dios había hecho a favor de ellos en las 
semanas anteriores demuestra que no le hubiera resultado 
difícil allanar todas las asperezas del camino, proveerles de 
una ruta completamente libre de obstáculos. Y si es así, ¿por 
qué no lo hizo? ¿Qué propósitos movían a Dios a llevarlos por 
ese camino?

Propósito del desierto
Es muy evidente, cuando uno estudia el relato, que Dios no 

los llevó por el desierto para fastidiarlos, para ver a cuántos



160 De Egipto a Canaán

podía desanimar en el trayecto, porque de alguna manera se 
gozaría al ver los cuerpos tendidos en la arena. ¡Cuánto 
anhelaba Dios que todos llegaran! Esa es la razón por la cual 
sacó a todos; esa es la razón por la cual no accedió a dejar a un 
solo niño en Egipto, cuando insistía en que lo hiciera el faraón.

La realidad es que qeerf?r«pfep«ear pata intrQdwcirlps a 
Gwwtén. Quería que aprendieran a confiar en él en todo 
momento, en las cosas pequeñas y en las grandes. Los largos 
años de estadía arEgfpto había causado efectos lamenta'BIes¡> 
en los israelitas. En primer lugar, se habíán convertido en 
^selavos; era una situación, como señalamos ya, dura, 
inhumana, de la cual ellos jamás habían podido librarse por 
más que lo intentaran. Es por eso que Dios mismo se encargó 
de solucionarles ese problema. Con mano fuerte y brazo 
poderoso abrió las aguas del Mar Rojo y se encargó además de 
pelear con los enemigos que los perseguían. El problema de 
la esclavitud había quedado resuelto para siempre. Nunca más 
tendrían que temer al faraón y a su ejército.

Pero además, y lo peor, es que hMwekmtud los había 
disminuido, había embotado todas sus sensibilidades, 4oy 
había degradado. * Se habían acostumbrado a ser esclavos. 
Perdieron de vista al Dios de Abraham, y en su lugar, vencidos 
por el ambiente que los rodeaba, comenzaron a adorar a los 
dioses de los opresores. Se habían vuelto idólatras. Sus 
perspectivas habían llegado a ser tan pequeñas y mezquinas 
como las de los egipcios. Para sacarlos de Egipto Dios había 
hecho algo por ellos, a su favor, sin que ellos tuviesen que 
mover un dedo. Ahora había llegado el momento para hacer 
algo en ellos. Dios quería transformarlos, cambiarlos, 
ayudarles a recuperar la visión perdida, la visión que había 
captado Abraham muchos años antes.



El camino es escabroso 161

Con el bordón en la mano
No era el propósito de Dios que los rigores del desierto los 

hiciera fuertes, para que pudieran con el tiempo arreglarse 
solos. Al contrario, quería quereconocieran constantemente 
susJimitaciones y debilidades, y que aprendieran a apoyarse 
confiadamente en su Dios. A Dios no se le olvida ningún 
detalle. Y aun este principio de dependencia constante en 
Dios estaba claramente demostrado en las instrucciones que 
recibieron. Cuando se preparaban para salir de Egipto, para 
empezar a recorrer el camino que los llevaría a Canaán, 
tuvieron que hacerlo con un bordón en la mano (12:11). El 
bordón, o cayado, es un símbolo de peregrinaje que indica que 
se está en ruta; y al mismo tiempo es una indicación a apoyarse 
en algo externo, no en una fortaleza propia, interior; involucra 
aprender a depender. Era un recordatorio constante de que 
Dios quería que mirasen hacia afuera mientras avanzaban, 
quería que aprendieran a mirar a su Dios como el que supliría 
sus necesidades momento tras momento, como el Dios en 
quien podían apoyarse.

El rey David hizo referencia a esta idea cuando escribió el 
Salmo 23, una de las porciones más conocidas del Antiguo 
Testamento. Escribió David: “Jehová es mi pastor; nada me 
faltará... Aunque ande en valle de sombra de muerte, no 
temeré mal alguno, porque tú estarás conmigo; tu rarayte- 
cayada me iiifundii un ulim flf (Sal. 23:1,4). Infundirían 
aliento porque serían una garantía de la ayuda divina, porque 
encontrarían constantemente en qué apoyarse.

fcre Mjosrfle Israel debían apoyarse en el bordóp todo el 
tiempo, hasta que llegasen a Canaán. Cada dificultad que 
encontrasen en el camino debía ser una invitación a mirar 
hacia atrás, a recordar las maravillas de las que habían sido 
objetos, y a seguir confiados, apoyados en su Redentor.



162 De Egipto a Canaán

Pareciera que hubiera sido imposible, o por lo menos muy 
difícil, que ellos pudieran olvidar la manera en que Dios había 
manifestado su poder y su amor a favor de ellos a través de 
todo el evento libertador.

Inconvenientes
La primera oportunidad que tuvieron para expresar su 

confianza en Dios, después de la noche gloriosa de pascua, fue 
cuando se enCQJQtraron frente alMar Rap, todavía en territorio 
enemigo. Dios podría muy bien haberlos esperado con las 
agidas ya abiertas, con el fondo del mar seco. Pero es que Dios 
quería enseñarles a confiar, a esperar que su Dios actuaría 
cuando ellos lo necesitaran. La actitud que ellos demostraron, 
hablando en términos humanos, habrá significado una 
verdadera desilusión para Dios. Ni se acordaron de él. Todo 
lo que hicieron fue quejarse y murmurar, como si todo 
dependiese de ellos. Pero el Señor, en su misericordia, abrió 
igual las aguas, y ellos pasaron a salvo a la ribera opuesta. Allí 
emocionados, cantaron.

El mismo propósito tenían los demás inconvenientes que 
encontraron en el camino. ¡Qué hermoso hubiera sido si 
cuando se encontraron con aguas amargas, hubieran acudido 
a Dios, diciéndole: “Mira, Dios, tenemos un problema, no 
sabemos como solucionarlo, necesitamos agua; la necesitan 
nuestros niños, nuestros ganados. Sabemos que tú nos amas, 
y que tienes mil maneras de suplir nuestras necesidades; tú lo 
has demostrado en más de una ocasión. Dejamos este 
problema en tus manos; ayúdanos a esperar confiados, 
seguros que tú actuarás cuando lo creas conveniente!” Pero 
no, otra vez se quejaron y murmuraron.

Y lo mismo sucedió repetidamente a lo largo del camino, 
cuando escasearon los alimentos, cuando se vieron frente a



El camino es escabroso 163

enemigos, cuando los sorprendieron las serpientes. ¡Cuán 
difícil les fue aprender a confiar en Dios! ¡Cuán difícil es 
caminar apoyado en el bordón! ¡Cuán difícil es mirar hacia el 
futuro sin temor, recordando cómo Dios nos ha guiado en el 
pasado!

El Nuevo Testamento resume con una sola palabra la 
razón del fracaso de Israel en el desierto, es decir, del fracaso 
de aquéllos que no llegaron a destino: “Y vemos que no 
pudieron entrar a causa de incredulidad” (Heb. 3:19). El 
propósito de Dios era enseñarles a confiar, no a hacerlos 
suficientes en sí mismos, para que pudieran caminar solos. El 
secíeto del éxito consistía en que aprendieran, mientras 
reconocían su debilidad y pequeñez, a confiar en Dios en todo 
momento. Porque, contrariamente a lo que sucede en las 
cosas comunes de la vida, el poder de Dios se manifiesta mejor 
en la debilidad, cuando el alma reconoce su insolvencia, sus 
limitaciones.

El apóstol Pablo nos cuenta cómo él aprendió por 
experiencia propia esta lección. Tres veces nos dice que le 
había rogado a Dios que le quitara un aguijón que llevaba en 
la carne, a lo que Dios le respondió, sin darle mucha 
explicación: “Bástate mi gracia; porque mi poder se 
perfecciona en la debilidad” (2 Cor. 12:9).

La marcha del pueblo de Israel a través del desierto, luego 
de haber salido de Egipto con rumbo a Canaán, enseña muchas 
lecciones sumamente valiosas para todos aquellos que han 
salido del mundo y se han unido a los que marchan hacia la 
Canaán celestial. Porque no debemos olvidar que todo el 
episodio del éxodo fue escrito para nuestra enseñanza; las 
verdades fundamentales del evangelio se encuentran 
diseminadas a través de todo el episodio redentor; y cuando 
captemos la enseñanza del éxodo original, podremos 
comprender mejor el evangelio, el éxodo logrado por el Señor



164 De Egipto a Canaán

Jesús. Enumeraremos a continuación algunas de estas 
lecciones.

No hay redención en Egipto
Algo que es muy central y evidente en el episodio del 

éxodo, es que éxodo significa salida. El título de este libro 
para los judíos era simplemente: “Y estos son los nombre,” 
palabras con las cuales comienza el capítulo 1 y el versículo 
1. Cuando muchos siglos más tarde el Pentateuco fue 
traducido del hebreo al griego, los traductores le cambiaron el 
titulo, y le pusieron uno que en realidad resume el tema central 
del libro: “Éxodo,” que significa salida. Como fue 
mencionado ya, para los esclavos no había redención posible 
en Egipto. Era inconcebible que Dios libertara a los esclavos 
y que los dejara en Egipto, en territorio enemigo, a merced del 
faraón, donde éste pudiera todavía controlar sus vidas. Tal 
cosa sería una contradicción. Ninguno de los compromisos 
que sugirió el faraón fueron aceptados, ni siquiera 
considerados por un momento. La orden que recibió Moisés 
fue clara: “Ven, por tanto, ahora, y te enviaré a faraón, para 
que saques de Egipto a mi pueblo, los hijos de Israel” (3:10). 
Moisés se encaminó a Egipto con una sola misión; sacar a los 
hijos de Israel.

y El éxodo nos enseña una lección básica de lo que debe 
suceder en el terreno espiritual. Si Egipto representa_al 
mundoT es claro que no es posible experimentar la redención 
y quedar en el mundo. Aceptar la gidvacióaimpiica salir del

no está en armonía con los principios del re.inn de. Cristo Se 
irequiere un éxndn tntal ¡ La orden todavía es determinante: 
“Salid de ella, pueblo mío, para que no seáis participantes de 
sus pecados, y recibáis parte de sus plagas” (Apoc. 18:4). El



El camino es escabroso 165

apóstol Santiago subraya la total imposibilidad de cualquier 
tipo de compromiso con el mundo cuando escribe: “¿No 
sabéis que la amistad del mundo es enemistad contra Dios? 
Cualquiera, pues, que quiera ser amigo del mundo, se 
constituye enemigo de Dios” (Sant. 4:4).

El discípulo amado nos amonesta con mucha seriedad 
cuando escribe: “No améis al mundo, ni las cosas que están en 
el mundo. Si alguno ama al mundo, el amor del Padre no está 
en él” (1 Juan 2:15). La realidad es que no se puede servir a 
dos señores, a Dios y al faraón; a Dios y a uno mismo. 
Eseuchemos todavía al apóstol Pablo:

Y él os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros 
delitos y pecados, en los cuales anduvisteis en otro tiempo, siguiendo 
la corriente del mundo, conforme al príncipe de la potestad del 
aire, el espíritu que ahora opera en los bijos de desobediencia, entre 
los cuales también todos nosotros vivimos en otro tiempo en los 
deseos de nuestra carne, haciendo la voluntad de la carne y de los 
pensamientos, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo que los 
demás (Efe. 2:1-3).

La influencia del mundo es muy sutil, muy difícil de 
distinguir inclusive; hay tantas cosas que parecen ser tan 
apropiadas, tan razonables, que hay que estar muy alertas para 
poder distinguirlas. La influencia del pecado, la realidad de la 
esclavitud, hace perder la sensibilidad, la capacidad para 
distinguir entre lo bueno y lo malo, entre lo que eleva y lo que 
degrada. Nuestra época ha sido invadida por el secularismo y 
los valores morales parecen haber desaparecido. El “mundo” 
lo permea todo, aún la iglesia, por lo que no es cosa fácil “salir 
del mundo.” El llamado de Dios, sin embargo, es, en última 
instancia, individual, y cada persona debe experimentar su 
propio éxodo.



166 De Egipto a Canaán

El éxodo se completa al llegar
¡gi bien es cierto que éxodo significa salida, y que la 

^salida del pueblo de Israel de Egipto es el corazón del 
t episodio, no debemos olvidar que salieron con un propósito, 
\con una meta bien definida:41éga£aCanaánt En realidad éste 
¡era el objetivo final, lo más importante de todo, en un sentido. 
¡Y como vimos ya, entre Egipto y Canaán se encontraba el 
! desierto, la ruta que debían recorrer antes de poder llegar. En 
í otras palabras, el éxodo incluía la salida, el viaje y la llegada. 
)Cuando vamos al terreno espiritual, encontramos que la 
(salvación incluye también estos tres aspectos que nosotros 
conocemos teológicamente como juslifieaehnr, 
santificación y glorificación.

La doctrina de la justificación está hermosamente 
tipificada en la noche de pascua| TT>yftff|riTÜ fllf* 
su sangre fueuntada en la puerta de la casa donde se 
encontrahael primogénito, que estaba destinado a morir, pero 
que en la sangre encontraría protección. El culpable fue 
protegido por la sangre, nada más. Así también nosotros. 
Todos estamos condenados a muerte, “porque la paga del 
pecado es muerte” (Rom. 6:23), y nuestra única esperanza se 
encuentra en la sangre del cordero de Dios que fue derramada 
por nosotros. Cuando aceptamos su sangre expiatoria, y la 
aplicamos a nuestra alma, cuando aceptamos a Jesús como 
nuestro salvador y nuestra única seguridad, quedamos 
protegidos; pasamos de culpables a inocentes, la sentencia de 
muerte es cancelada, y el ángel destructor no podrá tocamos.

Distintas pero inseparables
CSi bien la noche de pascua ilustra la justificación, porque 

Cristo es “nuestra pascua” (1 Cor. 5:8), la marcha por el 
desierto ejemplifica la santificación, nuestra marcha por el



El camino es escabroso 167

desierto de este mundo mientras nos encaminamos a la tierra 
prometida/ Si bien es cierto que estos dos términos 
representan dos momentos distintos en el plan de la salvación, 
uno efectivo, declaratorio, inmediato, y el otro progresivo, los 
dos aspectos son parte integrante de un todo; no se da el uno 
sin el otro; no hay justificación sin santificación; más aún, la 
santificación es el fruto de la justificación (Rom. 6:22). La 
justificación es la obra de un momento, así como lo fue la 
liberación, mientras que la santificación es la obra de toda la 
vida, es decir, no se acaba mientras dure la vida.\

lEstos dos aspectos deben ser mantenidos en tensión, en 
bdlance el uno con el otra.1 Enfatizar uno a expensas del otro 
va a distorsionar la verdad bíblica de la salvacióní Hay 
personas a quienes, por ejemplo, les gusta enfatizar el aspecto 
de la justificación, a tal punto que tienen muy poco que decir 
en cuanto al discipulado, a la responsabilidad que asume quien 
acepta a Cristo. (Van, muchas veces, al extremo de postular 
que, cuando una persona ha sido justificada, va no puede 
perderse, o sea, “una vez salvo salvo para siempre.” Un 
énfasis en la gracia sin discipulado, sin responsabilidad es. 
“gracia b a ra ta ,dijo un teólogo muy conocido hace un 
tiempo, lo cual no es gracia. La realidad de la salvación, 
ilustrada en el éxodo, no admite una cosa tal.

Por otro lado, hay quienes enfatizan fuera de proporción 
el deber del hombre, su responsabilidad, y le dan muy poca 
importancia al hecho de que es la gracia de Dios que ha 
cambiado nuestra situación, y que nos ha hecho aceptables 
delante de Dios. Para ellos el énfasis está en lo que debe hacer 
el hombre, como si todo dependiera de ello. A este enfoque 
de la salvación lo conocemos teológicamente como 
legalismo, como “obras de la ley.” según la descripción del 
apóstol Pablo. Como muchos otros aspectos del plan de 
salvación, la justificación y la santificación deben ir juntas,



168 De Egipto a Canaán

son inseparables, aunque una, la justificación, tiene prioridad 
lógica.

El cordero murió antes de iniciar el viaie, o meior dicho, 
la muerte del cordero marcóla salida, el inicio de la marcha. 
En la cruz, Cristo pagó nuestra deuda, nos redimió por su 
sangre, y la persona que contempla la cruz y reconoce que 
“Cristo murió por nuestros pecados,” pregunta, juntamente 
con el apóstol Pablo: “Señor, ¿qué quieres que haga?” (Hech. 
9:6). La santificación, una vida de total entrega a Dios y de 
confianza-siempre creciente en su gracia y en su providencia, 
es el fruto de la justificación La liberación de la esclavitud, 
del pecado, trae como fruto la santificación (Rom. 6:22).

Tres momentos
f La liberación del pueblo de Israel contemplaba tres 

momentos cruciales: la salida, la travesía y la llegada. Los 
propósitos de Dios no se limitaban a sacar al pueblo de Egipto, 
sino también a supervisar su marcha por el desierto, hasta que 
tomaran posesión de la tierra prometida. Recién al llegar a 
Canaán estarían definitivamente seguros, redimidos en el 
sentido completo de la palabra. Como ya hemos notado, 
muchos no llegaron, a pesar de que habían salido de Egipto. 
Esos tres momentos en la liberación de los israelitas señalan 
a los tres~~momentos, las tres dimensiones dé nuestra 
redención: la justificación, la santificaciónTv la glorificación. 
vale decir, el inicio, la marcha y la llegada. La salvación tiene 
unaspecto que tiene que ver con el pasado, otro con el presente 
v un tercero con el futuro.

El apóstol Pablo señala muy claramente estos tres 
aspectos del plan redentor, en la epístola a los Romanos. 
Después de haber hecho una presentación gloriosa del plan de 
salvación en los capítulos 3 y 4, resume lo dicho al comienzo 
del capítulo 5, de la siguiente manera: “Justificados, pues, por



El camino es escabroso 169

la fe, tenemos paz para con Dios por medio de nuestro Señor 
Jesucristo” (Rom. 5:1). La paz de que habla aquí es una paz 
objetiva, una nueva relación entre Dios y el hombre, porque 
las hostilidades han cesado. Una manera más apropiada de 
traducir el texto sería “justificados, pues, por la fe, estamos en 
paz con Dios...,” no hay más enemistad, en Cristo se firmó la 
paz entre el cielo y la tierra.

Después de hacer esta afirmación de enorme contenido 
teológico, el apóstol señala, en el versículo siguiente, los tres 
tiempos de la salvación a los cuales nos hemos referido. Dice: 
“por quien también tenemos entrada por la fe a esta gracia en 
la’bual estamos firmes, y nos gloriamos en la esperanza de la 
gloria de Dios” (Rom. 5:2). Notemos los tres tiempos: 
pasado: “en quien tenemos acceso.” El tiempo del verbo es 
perfecto, lo cual señala a algo que ha ocurrido en el pasado, 
vale decir, por quien hemos tenido acceso, entrada, a la 
gracia. En virtud de la muerte de Cristo, estamos en paz, no 
hay más barreras, ni limitaciones.
Presente: “estamos firmes,” habla del presente, de la 
seguridad que el cristiano tiene en el presente mientras confía 
en Cristo, mientras avanza en su marcha hacia la tierra 
prometida. Futuro: “nos gloriamos en la esperanza de la 
gloria de Dios.” En Cristo hemos tenido acceso, entrada: no 
hay más separación, podemos llegamos “confiadamente al 
trdng'délá gracia” (Heb 4;l#);-además en él estamos firmes, 
seguros, enél “tenemosseguridad” (Efe. 3:12): v él es nuestra 
“bienaventurada esperanza” (Tito 2:13); nos espera un futuro 
glorioso, porque “sabemos que cuando él se manifieste, 
seremos semejantes a él. porque le veremos tal como él es” (1 
Juan 3:2).

En realidad, el cristiano ha sido salvado, está siendo 
sftlvadoTyserá salvado? Al aceptar el sacrificio de Cristo a su 
favor^ha sidorescatado, ya que el rescate fue logrado “con la



170 De Egipto a Canaán

/sangre preciosa de Cristo, como de un cordero sin mancha y 
sin contaminación” (1 Ped. 1:19). Por otro lado está siendo 
salvo, mientras mantenga su relación con el Señor que lo 
salvó, mientras persevere, porque “el que persevere hasta el 
fin, éste será salvo” (Mateo 10:22). Y finalmente será salvo, 
definitivamente, en el momento de la glorificación, cuando lo 
mortal será para siempre vestido de inmortalidad (1 Cor. 
15:54).

El propósito de las pruebas
Otf o aspecto de la experiencia del pueblo de Israel que es 

digno de notarse, por lo que nos enseña a nosotros, es que a 
pesar de haber sido redimidos por Dios, y pertenecer al pueblo 
de Dios, los ex esclavos no estuvieron exentos de pruebas y 
dificultades. Ningún tramo del camino fue fácil; hubo 
contratiempos y demoras. Dios tenía un propósito definido al 
permitirles que afrontaran las dificultades, quería

cada dificultad debían ver un motivo para renovar su 
confianza y su dependencia de Dios.

En la vida cristiana ocurre exactamente lo mismo. Hay 
quienes piensan equivocadamente que cuando una persona 
acepta a Cristo, todo se vuelve color de rosa. Pero no siempre 
sucede así. Hay con frecuencia luchas, necesidades, 
enfermedades y dolores que afrontar. Es muy posible que a 
través de todo ello Dios tenga un propósito, no siempre fácil 
de discernir; tal vez nos está puliendo para la tierra nueva. 
Alguien dijo una vez que “las pruebas de fuego hacen 
cristianos de oro.” Lo más importante no es la prueba, la 
dificultad que nos toca afrontar, sino nuestra actitud frente al 
inconveniente. ¿Qué hacemos? ¿Nos quejamos y 
murmuramos como los israelitas de antaño, o hemos



El camino es escabroso 171

aprendido a mirar hacia arriba, a seguir confiando, al punto 
que podemos decir con el patriarca: “aunque él me matare, en 
él esperaré?” (Job 13:15).

Hay dimensiones, por supuesto, del dolor, del 
sufrimiento, que están más allá del alcance de nuestra 
comprensión; hay cosas que suceden a las cuales nunca 
podremos dar una explicación satisfactoria. ¿Por qué sufren 
los inocentes? ¿Por qué con tanta frecuencia sueños 
largamente acariciados se truncan de la noche a la mañana, en 
forma cruel, sin razón aparente? Y aunque acabamos de decir 
que hay cosas que no tienen explicación humana, sí podemos 
recordar lo que dijo Jesús. Cuando los discípulos le 
preguntaron cierto día el porqué de la presencia de cizaña en 
el campo, entre el trigo, el Señor les respondió; “Un enemigo 
ha hecho esto” (Mateo 13:28).

No todo lo que sucede es necesariamente la voluntad de 
Dios. El viaje por el desierto lleva con frecuencia a través de 
terreno enemigo, y para ciertas cosas que suceden, la única 
explicación se encuentra en las palabras de Jesús: “Un 
enemigo ha hecho esto.” Aunque las espinas cumplen a veces 
un propósito en el mundo natural, Dios no es el autor de ellas; 
son el resultado del pecado (Gén. 3:18). Se nos dice que Dios 
“nunca hizo una espina, un cardo, o una cizaña. Estos son la 
obra de Satanás, el resultado de la degeneración, que él 
introdujo entre las cosas preciosas” (6 T, p. 186). Un enemigo 
ha hecho esto.

Todas las cosas ayudan a bien
El apóstol Pablo viene otra vez a nuestro auxilio en este 

terreno, cuando escribe, “Y sabemos que a los que aman a 
Dios, todas las cosas les ayudan a bien, esto es, los que 
conforme a su propósito son llamados” (Rom. 8:28). Este



172 De Egipto a Canaán

texto, tan hermoso y tan conocido, citado con frecuencia en 
momentos de apuro o de desgracia, es, con frecuencia, mal 
entendido. Cuando tratamos de entenderlo en su contexto, 
notamos algunas cosas de interés. Unos momentos antes, en 
el versículo 26, el apóstol había dicho que hay cosas que “no 
sabemos,” y en el versículo que nos ocupa dice hay otras cosas 
que sí “sabemos.” El versículo 26 habla de los detalles de 
nuestra vida, de las cosas que suceden; nosotros no las 
podemos entender, nos preocupamos por ellas; a veces no 
sabemos siquiera como pedir; debemos avanzar por fe, aun sin 
entender todo.

1*1 versículo 28 habla del plan de Dios, de los propósitos 
divinos, y eso nosotros sí sabemos, sabemos que él tiene un 
plan y que su plan no va a fracasar, sus propósitos se van a 
lograr, no sólo para el universo, sino en la vida individual de 
cada uno de sus hijos. Pero el texto, el versículo 28, tiene otras 
condiciones, otras limitantes. Y una de ellas es que la promesa 
es sólo para cristianos; no es para todos. Es para los “que aman 
a Dios.” El texto dice además que a los que a Dios aman todas 
las cosas “ayudan a bien.” ¿Qué es este bien, al que se refiere 
el texto? ¿Acaso riquezas? ¿Salud? ¿Éxito? ¿Felicidad? 
¿Cuál es el bien que Dios tiene en mente para sus hijos?

Hay quienes han identificado “el bien” con cualquier tipo 
de prosperidad temporal. Que si alguien perdió su trabajo, 
conseguirá otro aún mejor remunerado; que si llovió y no pudo 
sembrar su campo, de alguna manera recibirá más que si lo 
hubiera sembrado; que si no llovió, también va a resultar en 
bendición material. Y muchas veces, así sucede, pero no 
siempre. Hay personas que pierden su trabajo y no encuentran 
otro; hay personas que salen para hacer un bien, y son víctimas 
de un accidente. ¿Qué es el bien, del cual habla el apóstol? La 
respuesta a esta pregunta está claramente dada en el versículo 
siguiente, el versículo 29: “ para que fuesen hechos conforme



El camino es escabroso 173

a la Imagen de su Hijo.” Todas las cosas ayudan a bien en el 
propósito final de Dios, en su intención de redimimos, de 
preparamos para entrar a Canaán, de hacemos semejantes a él. 
No hay bien mayor que el de ser hecho conforme a la imagen 
del Creador, el ser transformado conforme al plan original de 
Dios. Éxodo implica no sólo liberación, salida, sino 
transformación, renovación conforme a la imagen del 
creador. El gran propósito de la vida, “el bien” de que habla 
el apóstol Pablo, está bien resumido en las siguientes palabras:

La obra de la redención debía restaurar en el hombre la imagen 
t de su Hacedor, hacerlo volver a la perfección con que había sido 

creado, promover el desarrollo del cuerpo, la mente y el alma, a fin 
de que se llevase a cabo el propósito divino de su creación. Este es el 
objeto de la educación, el gran objeto de la vida (Ed. p. 13).

Otro detalle importante es que el texto dice “y sabemos.” 
No dice “sentimos,” “experimentamos,” porque con 
frecuencia lo que sentimos es exactamente lo opuesto; parece 
como que Dios no nos oye, no entendemos, pareciera como 
que Dios no tiene los mejores propósitos para nosotros. Pero 
sabemos. ¿Y cómo sabemos? Porque Dios lo ha dicho y 
hemos aprendido a confiar, a creer, aun sin ver y sin entender. 
Sabemos que Dios es amor, que es todopoderoso, y que sus 
planes nunca van a ser frustrados por mucho tiempo. Es como 
si ya hubiéramos leído el último capítulo de un libro de 
aventuras, “sabemos” como va a terminar, aunque no 
entendamos todos los detalles del proceso.

Cuando miramos el texto de esta manera, contiene algo 
que no tiene limitaciones, es la expresión “todas las cosas,” no 
importa la naturaleza de lo que nos acontezca, sea bueno o sea 
malo, sabemos que, si amamos a Dios, él se encargará de las 
consecuencias, todo terminará bien. La historia de José, quien 
en forma trágica llegó a Egipto cuatro siglos antes del éxodo,



174 De Egipto a Canaán

ilustra sumamente bien el punto que estamos haciendo, que 
todas las cosas, sean buenas o sean malas, si amamos a Dios, 
serán encaminadas para bien.

José, el penúltimo hijo de una familia de doce hermanos, 
creció disfrutando del amor de su padre, y siendo, hasta cierto 
punto, consentido por él. Sus hermanos no simpatizaban con 
él y con sus sueños. Cierto día el padre lo envió en busca de 
sus hermanos que se habían demorado con las ovejas. Al verlo 
venir, éstos lo trataron con suma crueldad. Lo echaron en una 
cisterna y luego lo vendieron como esclavo a ciertos 
ismaelitas que viajaban a Egipto, y le hicieron creer al padre 
qufe José había muerto. Es fácil imaginar cuantas oraciones 
habrá elevado José mientras era llevado como una mercadería 
hacia un país extraño. Difícilmente habrá podido ver la mano 
de Dios en lo que le estaba aconteciendo.

En Egipto, por ser leal a sus principios, fue acusado 
infamemente por la esposa de su amo, lo que lo llevó a la cárcel 
por dos largos años. Cuantas oraciones habrá elevado José 
desde la cárcel sin poder discernir los propósitos de Dios. 
Finalmente, el panorama comenzó a aclararse. De la cárcel 
salió para ser el primer ministro del país al cual había llegado 
como esclavo unos escasos años antes, y se convirtió en el 
instrumento para salvar a Egipto y a su propia familia durante 
un período de siete años de sequía y escasez.

Cuando finalmente Jacob murió, los hermanos de José 
pensaron que éste ahora se vengaría por todo lo que le habían 
hecho, y se apresuraron a presentarse delante de él para pedirle 
perdón, y tal vez poder evitar las consecuencias de su conducta 
pecaminosa de años atrás. Nos dice el relato:

Vinieron también sus hermanos y se postraron delante de él y dijeron: 
Henos aquí por siervos tuyos. Y respondió José: No temáis; ¿acaso 
estoy yo en lugar de Dios? Vosotros pensasteis mal contra mí, mas



El camino es escabroso 175

Dios lo encaminó para bien, para hacer lo que vemos hoy, para 
mantener en vida a mucho pueblo. Ahora, pues, no tengáis miedo; yo 
os sustentaré a vosotros y a vuestros hijos. Así los consoló, y les habló 
al corazón (Gén. 5:18-21).

La actitud de sus hermanos evidentemente no había sido 
inspirada por Dios, sino por el enemigo que siembra cizaña; 
sin embargo Dios, en su infinita sabiduría, porque José amaba 
a Dios y había decidido serle fiel, pudo encaminar todas las 
cosas para bien.

En su gran amor, Dios procura desarrollar en nosotros las gracias 
pteciosas de su Espíritu. Permite que hallemos obstáculos, 
persecución y opresiones, pero no como una maldición, sino como la 
bendición más grande de nuestra vida. Cada tentación resistida, cada 
aflicción sobrellevada valientemente, nos da nueva experiencia y nos 
hace progresar en la tarea de edificar nuestro carácter (DMJC, p. 99).

Biblioteca "Sara E. Ocampo"
I In iw o r c iH o H  I in/Hci \/¡cta



i3
Pan del cielo - 1

t

N o hay duda de que la conducción de una multitud tan 
enorme por el desierto, millares de hombres, mujeres y 

niños, y el tener que proveer para todas sus necesidades, fue 
un milagro tan grande como el separar las aguas del Mar Rojo. 
Entre la hueste redimida se encontraban hombres y mujeres, 
ancianos, niños de brazo, sin duda mujeres próximas a dar a 
luz, y además, les acompañaba “muchísimo ganado” (12:38). 
Todo esto hace pensar en alimento, agua y una organización 
minuciosa, ya que tenían que acampar y levantar el 
campamento constantemente.

El entusiasmo desbordante manifestado junto a la margen 
del Mar Rojo, la alegría de ser libres, comenzó pronto a 
desvanecerse. El desierto no era todo color de rosa. Dios 
podría muy bien haberlos trasladado a Canaán tan pronto 
como salieron de Egipto; hubiera podido evitar el desierto con 
todos sus inconvenientes. De haberlo hecho así, sin embargo, 
nunca se hubiera manifestado lo que había en los corazones de 
los ex esclavos, la tendencia constante a desconfiar de Dios, 
a murmurar, y no hubieran podido percatarse de la necesidad 
de cambio, de crecimiento, que Dios quería lograr en ellos por



Pan del cielo -1 177

el poder de su gracia. El propósito de Dios no era sólo poner 
en libertad a los esclavos, sino transformarlos. El poder 
transformador de la gracia de Dios se manifiesta mejor en 
contraste con la necesidad del hombre, con su degradación y 
rebeldía; pero éste debe reconocer su necesidad.

‘‘¿Qué es esto?”
El pueblo, nos dice la Escritura, comenzó a murmurar, a 

quejarse; muchos pensaron que había sido un error el haber 
salido de Egipto. Preferían la seguridad de la esclavitud que 
el t^ner que afrontar lo desconocido. No era fácil avanzar por 
fe, confiando en la gracia de Dios. La respuesta de Dios a sus 
murmuraciones fue una respuesta nacida de su misericordia. 
Le dijo a Moisés: “He aquí yo os haré llover pan del cielo; y 
el pueblo saldrá, y recogerá diariamente la porción de un día, 
para que yo lo pruebe si anda en mi ley, o no. Mas en el sexto 
día prepararán para guardar el doble de lo que suelen recoger 
cada día” (16:4,5).

El día después del anuncio, “cuando el rocío cesó de 
descender, he aquí sobre la faz del desierto una cosa menuda, 
redonda, menuda como una escarcha sobre la tierra. Y 
viéndolo los hijos de Israel, se dijeron unos a otros: ¿Qué es 
esto? porque no sabían lo que era. Entonces Moisés les dijo: 
Este es el pan que Jehová os da para comer” (16:14,15). 
Había muchos detalles muy significativos en cuanto al maná, 
el pan celestial que comerían los israelitas durante todo el 
trayecto hasta que entraran en Canaán.

El pan que Dios les estaba dando era, en primer lugar, un 
milagro de Dios; en realidad, más que un milagro; era un 
milagro que se repetía todos los días. ¡Fueron más de 12,000 
milagros! Era un recordatorio constante de la presencia y del 
cuidado de Dios. El maná descendía del cielo, no era un



178 De Egipto a Canaán

producto de la tierra; no era fabricado por el hombre. Era un 
don de Dios. Y era suficiente y adecuado para alimentar a todo 
el pueblo. Alguien calculó que para alimentar a toda la 
multitud debían descender cada día aproximadamente 4,500 
toneladas de maná, el equivalente de diez trenes, con treinta 
vagones cada uno, conteniendo quince toneladas cada vagón.
Y eso se repitió seis días por semana, sin interrupción, por un 
período de cuarenta años: “Así comieron los hijos de Israel 
maná cuarenta años, hasta que llegaron a la tierra habitada; 
maná comieron hasta que llegaron a los límites de la tierra de 
Canaán” (16:35). El maná cesó de descender al día siguiente 
que^entraron en Canaán (Josué 5:12), cuando comenzaron a 
comer del fruto de la tierra.

En segundo lugar, los israelitas debían recoger el maná 
todos los días, en la mañana. Cada día, al levantarse, antes de 
que otras cosas ocuparan sus mentes, ellos debían salir a 
encontrarse con la provisión divina. Y debían recoger para ese 
día únicamente, con la excepción del viernes, en el que debían 
recoger una doble porción, porque no caería maná en el 
séptimo día. Dios quería enseñarles a depender 
constantemente, diariamente, de su providencia. Cada día 
tendrían un motivo especial para dar gracias a Dios por su 
cuidado, por su interés en ellos. No era asunto de almacenar 
el pan y guardarlo por cierto tiempo, hasta que se acabara, y 
luego reanudar la búsqueda, cada vez que creyeran que les 
hacía falta; les hacía falta todos los días.

En tercer lugar, el maná se encontraría “sobre la faz del 
desierto,” sobre la tierra, no en los árboles. No era asunto de 
mirar hacia arriba, o de subirse a los árboles para recogerlo. Al 
contrario, el hecho de que estaría sobre el campo sugiere que 
para recogerlo tenían que inclinarse, o tal vez mejor, debían 
recogerlo de rodillas. Lo recogerían con una actitud de 
adoración, de reverencia, reconociendo que era un don de



Pan del cielo -1 179

Dios, que no se debía en ninguna manera a ellos mismos.
En cuarto lugar, a pesar de que el maná era totalmente un 

don de Dios, que llegaba milagrosamente cada día, ellos 
tenían que recogerlo; debía haber esfuerzo, actividad de su 
parte. El maná podía muy bien haber caído dentro de las 
tiendas. Pero no, estaba en el campo, y ellos tenían que salir 
y recogerlo. Además, como era pequeño, les tomaba un 
tiempo considerable recoger lo suficiente para llenar un 
gomer, lo que representaría aproximadamente el equivalente 
de dos litros. Si podemos imaginamos dos botellas o 
recipientes de un litro cada uno, llenarlas con el maná que era 
peq&eño, como una semilla, podía haber tomado bastante 
tiempo. Debían estar ocupados una buena porción de la 
mañana recogiendo lo que Dios milagrosamente les había 
provisto.

En quinto lugar, los israelitas no pudieron reconocer, por 
ellos mismos, que eso que veían con sus propio ojos era el pan 
enviado por Dios. Al verlo se preguntaron: “¿qué es eso?” 
porque no sabían lo que era. En realidad maná significa, 
precisamente, ¿qué es esto? Para nosotros hoy maná significa 
pan del cielo, lo que los israelitas comieron en el desierto. 
Ellos salían a recoger cada mañana, según su idioma, ¿qué es 
eso? Supieron finalmente de qué se trataba porque Moisés, el 
siervo de Dios, les explicó: “Es el pan que Jehová os da para 
comer” (16:15).

En sexto lugar, y lo que es triste, no todos apreciaron lo que 
Dios les había dado. Nos informa el relato bíblico que 
especialmente la gente extranjera, aquellos que se habían 
unido por una razón u otra al pueblo, la multitud mixta, 
despreciaron la provisión divina. Añoraban lo que se habían 
acostumbrado a comer en Egipto, y con incomprensible 
ingratitud protestaron: “nada sino este maná ven nuestros 
ojos” (Núm. 11:6).



180 De Egipto a Canaán

La palabra escrita
El maná, cuando lo miramos desde la perspectiva del 

Nuevo Testamento, tipifica la Palabra de Dios. Así como el 
cuerpo se alimenta con el pan, el alma se alimenta “...de toda 
palabra que sale de la boca de Dios” (Mateo 4:4). La Palabra 
de Dios nos fue dada para nutrimos, para alimentamos durante 
el viaje.

¿Qué es la Palabra de Dios? ¿Cuál es su naturaleza? 
¿Cómo nos ha llegado a nosotros? George E. Ladd, un teólogo 
contemporáneo, muy juicioso y respetuoso de las Escrituras, 
nos dio definición breve, clara y abarcante con respecto a la 
naturaleza de la Biblia. Él escribió: “La Biblia es la Palabra 
de Dios, dada en palabras de hombres, en la historia” (The 
New Testament and Criticism, p. 12). Notemos lo que esto 
implica.

Es la palabra de Dios. Al igual que el maná, la Palabra de 
Dios es de procedencia sobrenatural; viene de lo alto. Pero el 
maná, a pesar de que venía de arriba, no era sin embargo algo 
misterioso, inmaterial. Era un alimento real, sólo que 
adaptado a las necesidades del hombre. Podía ser tocado, 
preparado, luego comido y digerido por el hombre como 
cualquier otro alimento; pero eso no cambiaba su origen. Dios 
decidió dárselos en esa forma. Lo mismo es verdad con la 
Palabra de Dios. La Biblia no es un libro de magia, esotérico, 
incomprensible; fue dado en el lenguaje de los hombres y 
adaptado a sus necesidades. Está compuesta de palabras, 
signos de puntuación; contiene verbos, adjetivos y 
sustantivos, igual que cualquier otro tipo de escritura. Se 
puede analizar su sintaxis, su forma, su estilo y puede ser 
comparada con otros escritos. Sin embargo, es de origen 
divino. Dios es su autor. En un sentido fundamental es 
diferente a todo otro libro que jamás se haya escrito. Es la 
Palabra de Dios.



Pan del cielo -1 181

Tanto el Señor Jesús como los escritores del Nuevo 
Testamento jamás mostraron el menor titubeo en aceptar el 
Antiguo Testamento, la Escritura que ellos tenían disponibles, 
como la Palabra auténtica de Dios, que contenía la verdad en 
todo lo que afirmaba. Hablando con algunos saduceos que 
cuestionaban ciertas enseñanzas de la Biblia, el Señor Jesús 
les dijo claramente dónde residía su problema: “Erráis 
ignorando las Escrituras y el poder de Dios” (Mateo 22:29). 
En otra ocasión, cuando se acercaron algunos fariseos, 
quienes, a pesar de ser muy meticulosos en la obediencia, 
habían desvirtuado la Palabra de Dios por la atención que le 
dabati a sus propias tradiciones, el Maestro los censuró 
diciendo: “Bien invalidáis el mandamiento de Dios para 
guardar vuestra tradición” (Marcos 7:9). La Escritura estaba 
constantemente en los labios de Jesús, quien jamás dio la más 
leve impresión de que dudase de alguna de sus afirmaciones.

Lo mismo ocurrió con los escritores del Nuevo 
Testamento; la expresión “la Palabra de Dios” se encuentra 
con frecuencia en sus escritos. Y era la Palabra de Dios 
sencillamente por su origen divino, porque no era el resultado 
del esfuerzo o del ingenio humano. A ellos les había llegado 
por inspiración divina. Son muy conocidas las palabras del 
apóstol Pablo al respecto; escribiéndole a Timoteo afirmó: 
“Toda la Escritura es inspirada por Dios...” (2 Tim. 3:16). 
El apóstol le llama “...las santas Escrituras...” (Rom. 1:2) a 
lo que los profetas escribieron en el Antiguo Testamento.

Es fácil entender porqué el enemigo se ha esforzado 
siempre por tratar de desvirtuar, de debilitar la confianza en la 
Biblia como la Palabra inspirada de Dios. En los dos últimos 
siglos, con el énfasis antropocéntrico que trajo el iluminismo, 
el interés por lo sobrenatural fue eclipsado por el 
ensalzamiento de la razón, de las capacidades del hombre. 
Como resultado de esto se ha hecho popular exaltar el aspecto



182 De Egipto a Canaán

humano de la Biblia, ignorando su procedencia divina. Y hoy 
hasta pareciera que es señal de inteligencia, de erudición 
poner en tela de juicio sus afirmaciones. Sin embargo, la 
Biblia es la Palabra de Dios.

En la Biblia Dios revela su voluntad, y lo hace por medio 
de hechos y de palabras. Dios actúa y explica. El origen del 
mundo se debe a la acción creativa de Dios; él creó los mundos 
por su Palabra. Y lo sabemos porque él lo ha revelado. Los 
israelitas cruzaron el Mar Rojo; este es un hecho histórico. Sin 
duda no fueron los primeros en cruzarlo; mucha otra gente lo 
había hecho antes. Pero la experiencia de ellos fue diferente, 
no fue algo común. ¿Y cómo lo sabemos? Sencillamente 
porque la Palabra de Dios lo explica, y por eso sabemos que 
fue un evento más que natural, de principio a fin. Si 
quisiéramos dar un ejemplo del Nuevo Testamento podríamos 
referimos a la cruz misma. El Señor Jesús murió clavado en 
una cruz. Este es un hecho histórico, real. Pero hubo 
centenares de otras personas que murieron crucificadas. ¿Y 
cómo sabemos que la muerte del Señor Jesús fue diferente? 
Otra vez, porque la Palabra lo explica. A través del apóstol 
Pablo, el Señor nos dice “que Cristo murió por nuestros 
pecados, conforme a las Escrituras” (1 Cor. 15:3). Por la 
explicación de la Palabra sabemos que la muerte de Jesús fue 
un sacrificio, mientras que la muerte de los demás que morían 
crucificados era sólo un martirio.

Dada en palabras de hombres. La Palabra de Dios nos 
llega a nosotros en ropaje humano. El lenguaje de la Biblia no 
es el lenguaje de Dios, no es su idioma. Hubo quienes han 
insistido, a través de la historia de la iglesia cristiana, que la 
inspiración funcionó en una manera tan absoluta, que el 
resultado fue prácticamente un dictado; que los escritores 
bíblicos no eran más que la pluma, o agentes pasivos en manos 
del Espíritu Santo. Creían que esa era la única manera en que



Pan del cielo -1 183

se podía salvaguardar la integridad de la Escritura. Cualquier 
persona que estudia la Biblia con cierto detenimiento se da 
cuenta de que tal “teoría” de inspiración no corresponde con 
los hechos.

Sin duda el argumento más claro en contra de una idea de 
dictado es la falta de uniformidad en el estilo de los distintos 
escritos. Si el Espíritu Santo hubiera dictado cada palabra 
encontraríamos un estilo uniforme a través de toda la 
Escritura. Pero no es así. Cada libro revela un estilo diferente, 
que corresponde a la peculiaridad de su autor. Es evidente que 
los autores bíblicos recibieron el mensaje de parte de Dios, sus 
mentes fueron impresionadas con la verdad que Dios quería 
transmitir, y ellos transmitieron, con su propia modalidad, lo 
que habían recibido. Es por eso que Juan, un ex pescador, 
escribe en forma muy sencilla, mientras que Pablo, un hombre 
de alta erudición, escribió en un estilo más complicado. Ese 
fenómeno de la inspiración está claramente expresado en las 
siguientes palabras:

La Biblia nos muestra a Dios como autor de ella; y sin embargo fue 
escrita por manos humanas, y la diversidad de estilo de sus 
diferentes libros muestra la individualidad de cada uno de sus 
escritores. Las verdades reveladas son todas reveladas por Dios (2 
Tim. 3:16); y con todo están expresadas en palabras humanas (CS, 
p.7).

No son las palabras de la Biblia las inspiradas, sino los hombres son 
los que fueron inspirados. La inspiración no obra en las palabras del 
hombre ni en sus expresiones, sino en el hombre mismo, que está 
imbuido con pensamientos bajo la influencia del Espíritu Santo. Pero 
las palabras reciben la impresión de la mente individual. La mente 
divina es difundida. La mente y la voluntad divinas se combinan con 
la mente y la voluntad humanas. De ese modo, las declaraciones del 
hombre son la palabra de Dios (1 MS, p. 24).



184 De Egipto a Canaán

El tesoro fue confiado a vasos de barro, pero no por eso deja de ser 
del cielo. Aunque llevado a todo viento en el vehículo imperfecto del 
idioma humano, no por esos deja de ser el testimonio de Dios; y el 
hijo de Dios, obediente y creyente, contempla en ello la gloria de un 
poder divino, lleno de gracia y de verdad (1MS, p.29).

En la historia. No debemos olvidar que la Biblia fue 
escrita en un contexto histórico que no puede ser ignorado. La 
Biblia es, en realidad, un libro de historia: relata la historia de 
la creación, la liberación del pueblo de Israel de la esclavitud 
egipcia; contiene la historia de Jesús, y el comienzo de la 
iglesia cristiana. Cada libro de la Biblia fue escrito por 
alguien, aunque no sepamos su nombre; fue escrito en un 
tiempo específico, en un lugar específico, y generalmente 
dirigido a un grupo específico de personas, a una iglesia 
determinada. Todo esto quiere decir que ningún libro de la 
Biblia fue escrito exclusivamente para nuestros días. Si bien 
es cierto que hay principios y verdades en la Biblia que 
trascienden barreras geográficas o de tiempo, debemos 
recordar que los libros fueron escritos para situaciones 
históricas reales, y es necesario tenerlas en cuenta al tratar de 
interpretar sus enseñanzas. Como bien dijera alguien: “La 
Biblia no cayó del cielo, sino que se originó y creció en la 
iglesia de Dios. Los libros de la Biblia fueron escritos de 
acuerdo a las demandas y a las exigencias de los tiempos. No 
hay nada mecánico o inhumano en cuanto a la Biblia” (Citado 
en Ladd, The New Testament and Criticism, p. 16).

No es posible entender lo que la Biblia dice si no hemos 
entendido primero lo que la Biblia dijo. El peligro de tomar 
un texto aislado de su contexto, ya sea gramatical o histórico, 
siempre ha estado presente. El apóstol Pablo escribió la carta 
a los gálatas para hacer frente a problemas definidos que 
afrontaban ciertas iglesias específicas en un momento 
determinado y en un cierto lugar geográfico. Es por eso que



Pan del cielo -1 185

si queremos estudiar la Biblia responsablemente tenemos que 
tomar en cuenta todos estos detalles. Recién cuando el 
mensaje original ha sido entendido, estaremos en condiciones 
de aplicar sus principios a nuestros días y a nuestra situación.

Lecciones prácticas
Hay varias otras lecciones importantes que la experiencia 

del pueblo de Israel en relación con el maná nos sugiere. Una 
de ellas es que el maná debía ser recogido todos los días, no era 
asunto de almacenarlo. Igualmente la Palabra de Dios debiera 
serpstudiada cada día. Nadie pensaría en alimentar su cuerpo 
de vez en cuando, comer bien hoy para que dure una semana. 
Pero con cuanta frecuencia hacemos eso con la alimentación 
de nuestra alma. El maná no sólo sugiere que la Palabra de 
Dios debe ser estudiada todos los días, sino que debiera ser la 
primera tarea al comenzar el día. Dice el relato que los 
israelitas “lo recogían cada mañana” (16:21). La realidad nos 
indica tan claramente que si no dedicamos tiempo en la 
mañana, antes de comenzar las actividades del día, para 
estudiar la Palabra de Dios, habrá una y mil cosas que se 
interpondrán en el transcurso del día, y el estudio será mínimo,
o totalmente descuidado.

La costumbre del salmista era atender los asuntos de su 
alma al comenzar el día. Él escribió: “Oh Jehová, de mañana 
oirás mi voz; de mañana me presentaré delante de ti, y 
esperaré” (Sal. 5:3). El Nuevo Testamento nos dice algo 
similar de la costumbre del Señor Jesús: “Levantándose muy 
de mañana, siendo muy oscuro, salió y se fue a un lugar 
desierto, y allí oraba” (Marcos 1:35). Notemos el valioso 
consejo que se nos da a nosotros:

Conságrate a Dios todas las mañanas; haz de esto tu primer
trabajo... Este es un asunto diario. Cada mañana, conságrate a



186 De Egipto a Canaán

Dios por ese día. Somete todos tus planes a Él, para ponerlos en 
práctica o abandonarlos, según lo indicare su providencia. Podrás así 
poner cada día tu vida en las manos de Dios, y ella será cada vez más 
semejante a la de Cristo (CC, p. 70).

Así como los israelitas tenían que inclinarse o arrodillarse 
para recoger su alimento, nosotros también debiéramos 
acercamos a la Palabra de Dios con una actitud humilde, con 
reverencia y gratitud. Entender la Palabra de Dios no depende 
tanto del intelecto como del corazón; no tanto de nuestras 
capacidades naturales de discernimiento como de la 
iluminación del Espíritu Santo. Así como el Espíritu Santo 
iluminó la mente de los escritores bíblicos para que 
expresaran las verdades divinas, también debe iluminar 
nuestra mente para que podamos comprenderlas, porque “el 
hombre natural no percibe las cosas que son de Dios, porque 
para él son locura, y no las puede entender, porque se han de 
discernir espiritualmente” (1 Cor. 2:14). Cuando los israelitas 
vieron el pan que Dios les enviaba, todo lo que pudieron hacer 
fue exclamar: “¿qué es esto?” Y recién cuando el siervo de 
Dios les explicó, pudieron captar. Nunca debiéramos abrir la 
Palabra de Dios sin pedir el auxilio del Espíritu Santo, el 
maestro celestial, para poder comprenderla.

Es claro, además, que cuando pensamos en el maná, nos 
damos cuenta que el alimentamos espiritualmente también 
requiere esfuerzo de nuestra parte. Los israelitas tenían que 
salir al campo y dedicar un buen tiempo a recoger aquello 
pequeño y menudo, hasta que tenían lo suficiente para todo el 
día. El comprender la Palabra de Dios no vendrá tampoco sin 
esfuerzo y dedicación de nuestra parte. Tendremos que 
disciplinamos, tal vez, a levantamos lo suficiente temprano 
para poder recoger nuestra porción, porque toma tiempo 
hacerlo. Tendremos que tomar el tiempo para leer, para usar 
léxicos, comentarios, libros de gramática, diccionarios, para



Pan del cielo -1 187

volver a leer tal vez muchas veces el mismo pasaje. Una 
lectura pasajera, como para cumplir con un deber, como parte 
de una rutina, será de muy poco valor espiritual.

Cuando Dios envió el pan del cielo a su pueblo, hubo 
muchos que lo despreciaron. Preferían algo diferente; su 
naturaleza les pedía otro tipo de alimento. Una de las tragedias 
de nuestros días no es tanto que la Biblia ha sido atacada por 
los incrédulos y ridiculizado su contenido como algo pasado 
de moda, no digno de tomarse con seriedad, sino la 
negligencia, el descuido por parte de los que pretenden creer 
en ella como la Palabra de Dios. Hay tantas cosas que llaman 
la atención, que reclaman nuestro tiempo, que no siempre es 
fácil poder recoger cada día la porción que nuestra alma 
necesita. Pero las palabras de Jesús, “no sólo de pan vivirá el 
hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios” 
(Mateo 4:4), siguen señalando nuestra necesidad con la 
misma fuerza con que lo hicieron cuando fueron pronunciadas 
hace ya casi dos milenios. Con la Biblia sucede lo mismo que 
sucede con una medicina. Podemos conocer los ingredientes 
que componen la medicina, creer en su eficacia, ir a la 
farmacia y comprarla, pero al menos que la tomemos 
siguiendo las prescripciones del médico, no tendrá ningún 
valor. La experiencia del pueblo de Israel y las palabras de 
Jesús nos dicen claramente qué es lo que el Gran médico ha 
recetado para toda alma necesitada; es una porción de su 
Palabra todos los días, preferiblemente en ayunas. Los efectos 
transformadores se notarán bien pronto.

Hace muchos años llegó el evangelio a una aldea en una de 
las islas del Pacífico. Los nativos se entusiasmaron con ese 
libro maravilloso; muchos aprendieron a leer motivados por el 
deseo de poder beneficiarse con su contenido. Pronto 
comenzaron a observarse cambios muy notables en toda la 
aldea, tanto en la limpieza y el orden que se observaba en las



188 De Egipto a Canaán

cosas extemas, como en la conducta misma de sus habitantes. 
Disminuyeron las contiendas, desaparecieron los vicios, era 
común ver como se ayudaban los unos a los otros. Parecía 
como que todo estaba afectado por una nueva motivación.

Una tarde, mientras uno de los ancianos de la aldea se 
encontraba debajo de un árbol, sentado en una raíz, leyendo la 
Biblia, acertó pasar por ahí un turista que estaba visitando y 
sacando fotos de aquel lugar primitivo. A pesar de que venía 
de un país muy civilizado del oeste, era uno de esos “sabios” 
que no encontraba nada de valor en la Biblia; para él era un 
libro igual que otros libros, con errores y contradicciones 
corho los demás. Se acercó al anciano, y con cierto desdén le 
preguntó qué estaba leyendo. “La Palabra de Dios, señor,” le 
contestó amablemente el nativo. “¿Y cómo sabe usted que es 
la Palabra de Dios?” “Pues aquí mismo lo he leído; en el libro 
dice que es la Palabra de Dios.” “¿No sabía usted que hay 
errores y contradicciones en ese libro que usted dice que es la 
Palabra de Dios?” “No, no sabía,” respondió sin turbarse el 
anciano, “yo nunca encontré nada de eso; al contrario, sólo he 
encontrado cosas maravillosas que han transformado mi 
vida.”

El turista le hizo algunas preguntas más especificas 
tratando de demostrarle que había errores y discrepancias en 
el texto. Finalmente el anciano le dijo: “mire, señor, si hay 
errores en la Biblia yo no sé, algunas de sus preguntas me son 
difíciles, y yo no le puedo responder, pero quiero decirle que 
usted debiera dar gracias a Dios por este libro; usted le debe 
su vida a él.” “¿Yo dar gracias a Dios por la Biblia? ¿Porqué 
dice eso?” A lo que el anciano responde: “Sabe, señor, antes 
de que la Biblia llegara a nuestra aldea nuestra vida era muy 
diferente; éramos caníbales; difícilmente pasaba una persona 
blanca por aquí que no terminaba en nuestra mesa. De no 
habernos llegado la Biblia hace algún tiempo, en estos



Pan del cielo -1 189

momentos muy posiblemente lo estaríamos preparando a 
usted para el almuerzo. Si hay errores no sé, pero a usted le 
salvó la vida.”

Fueron halladas tus palabras, y yo las comí; y tu palabra 
me fue por gozo y por alegría de mi corazón; porque tu 
nombre se invocó sobre mí, oh Jehová de los ejércitos (Jer. 
15:16).

^'kHoteca "Sara E. Ocarnoc



x4
Pan del cielo - 2

En el capítulo anterior nos referimos a la Palabra escrita de 
Dios tipificada en el maná que Dios envió diariamente a 

su pueblo durante la travesía por el desierto. Pero el maná es 
además un tipo de Cristo, la Palabra encarnada de Dios. El 
mismo Señor Jesús estableció esa relación. Cuando cierto día 
uno de sus interlocutores hizo referencia a la experiencia de 
sus antepasados en el desierto, diciendo: “Nuestros padres 
comieron el maná en el desierto, como está escrito: Pan del 
cielo les dio a comer” (Juan 6:31), Jesús aprovechó la 
oportunidad para llamarles la atención a una dimensión para 
muchos desconocida de lo que aquello significaba; les dijo:

De cierto, de cierto os digo: No os dio Moisés el pan del cielo, mas mi 
Padre os da el verdadero pan del cielo. Porque el pan de Dios es 
aquel que descendió del cielo y da vida al mundo. Le dijeron: 
Señor, danos siempre de este pan. Jesús les dijo: Yo soy el pan de 
vida; el que a mí viene, nunca tendrá hambre; y el que cree en mí, no 
tendrá sed jamás (Juan 6:32-35).

£1 Hijo revela al Padre
En la Palabra escrita, por intermedio del lenguaje



Pan del cielo - 2 191

imperfecto de los hombres, Dios ha revelado su voluntad para 
sus hijos, pero en Cristo Jesús nos ha dado la suprema 
revelación de sí mismo. Nos dice el relato bíblico: “Dios, 
habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras en otro 
tiempo a los padres por los profetas, en estos postreros días 
nos ha hablado por el Hijo, a quien constituyó heredero de 
todo, y por quien asimismo hizo el universo” (Heb. 1:1,2). La 
encamación proveyó una nueva modalidad de revelación, la 
más completa, la más perfecta. “Antes [Dios] se había 
comunicado con la humanidad por medio de Cristo; ahora se 
comunicaba con la humanidad en Cristo” (DTG, p. 91 
[énfasis en el original]). Jesús vino a revelar al Padre. En 
cierta oportunidad Felipe, uno de sus discípulos, le dijo a Jesús 
que ellos querían ver al Padre, a lo cual Jesús respondió: 
“¿Tanto tiempo hace que estoy con vosotros, y no me has 
conocido, Felipe? El que me ha visto a mí ha visto al Padre; 
¿cómo, pues, dices tú: Muéstranos el Padre?” (Juan 14:8,9).

El Hijo es divino y humano
Al igual que el maná y la Palabra escrita, en Jesús se 

encontraba presente lo divino y lo humano, “aquel verbo fue 
hecho carne y habitó entre nosotros...” (Juan 1:14). A pesar de 
que caminaba por las calles de Palestina como una persona 
común, y nadie podía distinguir su verdadera identidad con 
mirar su apariencia externa, él era Emanuel, “Dios con 
nosotros” (Mateo 1:23). El profeta evangélico había ya 
anunciado que no habría en Cristo nada extemo calculado 
para llamar la atención. “Subirá como renuevo delante de él, 
y como raíz de tierra seca; no hay parecer en él, ni 
hermosura; le veremos, mas sin atractivo para que le 
deseemos” (Isa. 53:2). Cuando Natanael, que llegó a ser uno 
de los doce discípulos, fue presentado a Jesús por su amigo 
Felipe, parece que el encuentro con el Maestro no le



192 De Egipto a Canaán

impresionó demasiado. Se nos dice, como ya mencionamos 
anteriormente, que “al mirar a Jesús, Natanael quedó 
desilusionado. ¿Podría ser el Mesías este hombre que 
llevaba señales de pobreza y de trabajo?” (DTG, p. 113).

Así aparecía Jesús a la vista de los hombres; ese era el 
propósito divino. Si Jesús hubiese venido con la gloria que 
tenía con el Padre antes que el mundo fuese, los hombres no 
hubieran podido soportar su resplandor, y él no hubiera 
podido beneficiarlos. Es por eso que su gloria fue velada, 
cubierta por el manto descolorido de la humanidad. “A los 
ojos del mundo, [Jesús] no poseía hermosura que lo hiciese 
desear; sin embargo, era Dios encamado, la luz del cielo y de 
la tierra. Su gloria estaba velada, su grandeza y su 
majestad ocultas, a fin de que pudiese acercarse a los 
hombres entristecidos y tentados” (DTG, p. 15).

Cuando Isaías anunció que en Jesús no habría “parecer ni 
hermosura,” no quiso decir con ello que Jesús no tendría 
atractivos, o que no era agradable como persona. Todo lo 
contrario. Sólo que no tenía nada exteriormente llamativo, 
que es lo que la gente normalmente esperaba. Y así el Señor 
Jesús, al igual que la Palabra escrita, era totalmente humano, 
y así aparecía a la vista de los hombres, aunque era al mismo 
tiempo el verdadero Dios, era “Dios manifestado en carne” (1 
Tim. 3:16). Lo divino y lo humano se encontraban 
misteriosamente combinados. Era un don de Dios, el mayor 
de todos los dones que Dios pudiera dar a los hombres.

Jesús, el pan de vida
El evangelio de Juan dedica una sección relativamente 

extensa para registrar un discurso de Jesús en el cual él mismo 
se comparaba con el maná, llamándose el pan de vida. 
Citaremos este pasaje con cierta extensión.



Pan del cielo - 2 193

Yo soy el pan de vida. Vuestros padres comieron el maná en el 
desierto, y murieron. Este es el pan que desciende del cielo, para que 
el que de él come, no muera. Yo soy el pan vivo que descendió del 
cielo; si alguno comiere de este pan, vivirá para siempre; y el pan 
que yo daré es mi carne, la cual yo daré por la vida del mundo. 
Entonces los judíos contendían entre sí diciendo: ¿Cómo puede éste 
damos a comer su carne? Jesús les dijo: De cierto, de cierto os digo: 
Si no coméis la carne del Hijo del Hombre, y bebéis su sangre, no 
tenéis vida en vosotros. El que come mi carne y bebe mi sangre, 
tiene vida eterna; y yo le resucitaré en el día postrero. Porque mi 
carne es verdadera comida, y mi sangre es verdadera bebida (Juan 
6:48-55).

y

' En la última reunión que el Señor Jesús tuvo con sus 
discípulos, sólo unas horas antes de la cruz, mientras cenaban, 
instituyó un servicio que conmemoraría hasta el fin del tiempo 
la realidad de que él es el pan de vida. La Escritura nos cuenta 
lo que ocurrió esa noche.

Y mientras comían, tomó Jesús el pan, y bendijo, y lo partió, y dio a 
sus discípulos, y dijo: Tomad,comed,estoes mi cuerpo. Y tomando 
la copa, y habiendo dado gracias, les dio, diciendo: Bebed de ella 
todos; porque esto es mi sangre del nuevo pacto, que por muchos es 
derramada para remisión de los pecados (Mateo 26:26-28).

“Esto es mi cuerpo”
No siempre ha sido tan fácil entender el significado de las 

palabras del Señor cuando dijo, no sólo “esto es mi cuerpo,” 
sino: “el que come mi carne y bebe mi sangre... porque mi 
carne es verdadera comida, y mi sangre es verdadera bebida.” 
La gente que oyó estas palabras hace dos mil años tuvo mucha 
dificultad en entenderlas. Nos dice la Escritura que “al oírlas, 
muchos de sus discípulos dijeron: Dura es esta palabra; ¿quién 
la puede oír?” (Juan 6:60). Y lo mismo ha ocurrido a lo largo 
de la historia de la iglesia cristiana. En realidad, uno de los



194 De Egipto a Canaán

capítulos tristes de la reforma protestante del Siglo XVI, que 
trajo fragmentación innecesaria, fue el hecho de que los 
reformadores no pudieron ponerse de acuerdo en cuanto al 
significado de las palabras de Jesús, “esto es mi cuerpo.” Se 
han sostenido cuatro posiciones principales en cuanto al 
significado de las palabras de Jesús.

Transubstanciación. Desde el año 1059 de la era 
cristiana es dogma en la iglesia católica que cuando el 
sacerdote consagra el pan (la ostia), éste se transforma 
literalmente en el cuerpo de Cristo. Toman las palabras de 
Jesús, “esto es mi cuerpo,” en un sentido estrictamente literal.J 
A esfe fenómeno le llaman transubstanciación (la palabra 
transubstanciación comenzó a usarse oficialmente en el año 
1215). La palabra en cuestión es un compuesto de dos 
palabras latinas (trans = a través de, y substantia = 
substancia).

Vale decir que cuando el sacerdote eleva el pan y dice 
“esto es mi cuerpo,” lo que era pan en ese momento deja de ser 
pan, y se transforma literalmente en la carne de Cristo; se lleva 
a cabo un cambio de substancia. No hay manera alguna de 
percibir el cambio, y no se trata de dar ninguna explicación. Se 
pretende dar razón del milagro valiéndose de los conceptos 
filosóficos de substancia y accidente. La substancia es la 
realidad misma, mientras que el accidente es la forma en que 
se la percibe. Por lo tanto la forma no cambia, sigue siendo la 
misma; el pan es percibido como pan: la apariencia, el gusto, 
el olor, no cambian; lo que cambia es la substancia; el pan ha 
dejado de ser pan, y se ha transformado, literalmente, en la 
carne de Cristo.

La iglesia medieval continuó elaborando su manera de 
entender este sacramento. Postuló, por ejemplo, que tanto el 
cuerpo como la sangre de Cristo se encuentran en cada 
elemento, por lo que no es necesario dar el vino a los laicos,



Pan del cielo - 2 195

ya que al participar del pan, participan del Cristo entero. 
Además, siendo que tanto el cuerpo como la sangre de Cristo 
se encuentran en el pan, la misa llega a ser un sacrificio que se 
ofrece repetidamente a Dios. Este sacrificio, ofrecido en mil 
altares diferentes, es propiciatorio, tiene el mismo valor que el 
sacrificio hecho por Cristo en la cruz. Siendo que el pan 
consagrado por el sacerdote se convierte en el cuerpo de 
Cristo, aquello que no ha sido utilizado en el servicio puede ser 
conservado para uso futuro, y es al mismo tiempo adorado por 
los fieles como si fuera el mismo Cristo.

Este dogma ha colocado un poder insospechado en las 
manos del sacerdote, porque la transubstanciación se lleva a 
cabo en el momento en que éste pronuncia las palabras de 
consagración. Hubo momentos en la historia cuando se ha 
hablado del poder del sacerdote en producir ese milagro en 
términos que hoy nos parecieran increíbles; por ejemplo:

El sacerdote puede, en cierta manera, ser llamado el creador de su 
Creador, ya que al pronunciar las palabras de consagración, él crea, en 
realidad, a Jesús en el sacramento, al,darle existencia sacramental; y 
produce en él una víctima para ser ofrecida al Padre eterno (Alphonsus 
de Liguori, Dignity and Duties ofthe Priest, p.32).

... es suficiente que el sacerdote diga, ‘Hoc est corpus meum’ [éste es 
mi cuerpo], y el pan ya no es más pan, sino el cuerpo de Cristo. ‘El 
poder del sacerdote,’ dice San Bemardino de Sienna, ‘es el poder de 
una persona divina; porque la transubstanciación del pan requiere 
tanto poder como la creación del mundo’ (Ibid, p. 33).

Consubstanciación. Los reformadores del Siglo XVI 
rechazaron unánimemente la enseñanza tradicional de la 
transubstanciación. Veían esta enseñanza como contraria a 
las Escrituras, contraria al testimonio de los sentidos, e 
irrazonable. Además, destructiva del propósito mismo del 
sacramento, y fácil de conducir a la idolatría. Lutero fue el



196 De Egipto a Canaán

primero en expresar su resuelta oposición a esta enseñanza 
medieval. Sin embargo, si bien es cierto que Lutero rechazó 
algunos aspectos de la doctrina tradicional, como la 
transubstanciación, su posición no se alejó demasiado de este 
concepto. Para él Cristo estaba presente literalmente en el 
pan, no sólo en forma espiritual. Según lo entendió este 
reformador, el pan consagrado se convertía realmente en la 
carne de Cristo, pero sin dejar de ser pan. Lo que a los 
sentidos parecía pan, era pan realmente. En otras palabras, él 
sostenía un concepto conocido como consubstandación, 
vale decir, que las dos substancias, el pan y la carne de Cristo, 
se'encontraban simultáneamente en el pan, la una estaba junto 
con la otra. Por lo tanto, para Lutero, los que participaban de 
la cena, participaban de Cristo corporalmente.

Un memorial. Zwinglio fue quien más firmemente se 
opuso al concepto popular de la cena, lo mismo que a lo que 
enseñaba Lutero. La confrontación que estos dos grandes 
reformadores tuvieron en Marburg en 1529 es un episodio 
tristemente célebre en la historia de la iglesia cristiana. Hubo 
un serio impase en la interpretación de las palabras de Jesús, 
“este es mi cuerpo.” Lutero argumentaba a favor de una „ 
interpretación literal, mientras Zwinglio insistía, basado en 
las palabras de la Escritura, “haced esto... en memoria de mf ’
(1 Cor. 11:25), que se trataba de un memorial, de algo que 
recordaba la obra redentora de Cristo, pero que bajo ningún 
concepto podía interpretarse en forma estrictamente literal. 
Por supuesto que el encuentro no condujo a nada positivo, 
ambos salieron para seguir sus propias conclusiones.

Presencia espiritual. Calvino tomó una posición en cierta 
manera intermedia entre los dos reformadores mencionados 
más arriba. Él atacó enérgicamente el concepto de la 
transubstanciación, y desaprobó con la misma energía la idea 
de consubstanciación de Lutero. Usó libremente muchos de



Pan del cielo - 2 197

los argumentos de Zwinglio con los cuales éste probaba que 
el pan era un símbolo; pero fue más lejos que Zwinglio en la 
formulación de la doctrina. Calvino insistía en la presencia 
real de Jesús en la cena, pero no en forma física, sino 
espiritual. Notemos como lo expresó en cierto lugar:

Es así que yo enseño que Cristo, aunque ausente en cuerpo, está sin 
embargo presente con nosotros por medio de su energía divina, la cual 
está difusa en todo, pero hace además que su carne nos dé vida. S iendo 
que él llega a nosotros por la influencia secreta de su Espíritu, no es 
necesario, como lo hemos señalado en otro lugar, que él deba 
descender en forma corporal (Tractand Treatises on the Doctrine and 
Worship ofthe Church, p. 285).

Un estudio cuidadoso del Nuevo Testamento nos llevaría 
a rechazar sin reservas las dos primeras posiciones. No hay 
duda de que el Señor Jesús instituyó este servicio como un 
memorial, como un símbolo de su obra redentora en la cruz. 
Es muy posible que apreciaríamos al mismo tiempo el énfasis 
de Calvino, que trata de ver el servicio como algo más que un 
simple rito, o símbolo; es el momento cuando Dios en forma 
especial se acerca a su pueblo. Notemos los siguientes 
pensamientos que se encuentran en El Deseado de Todas las 
Gentes:

Para los que reciben el espíritu de este servicio, no puede nunca llegar 
aserunamera ceremonia (p. 606). Por el Espíritu Santo, Cristoestá 
allí para poner el sello a su propio rito. Está allí para convencer y 
enternecer el corazón... Es en estas ocasiones designadas por él 
mismo cuando Cristo se encuentra con los suyos y los fortalece por 

v su presencia. Corazones y manos indignos pueden administrar el 
rito; sin embargo Cristo está allí para ministrar a sus hijos. Todos 
los que vienen con su fe fija en él serán grandemente bendecidos. 
Todos los que descuidan estos momentos de privilegio divino sufrirán 
una pérdida (p. 613).



198 De Egipto a Canaán

“Comer la carne y beber la sangre”
¿Qué significa entonces, en la práctica, “comer la carne y 

beber la sangre del Hijo de Dios?” ¿En qué forma nos 
beneficiamos al participar del pan y del vino? Es un símbolo, 
dijimos, que apunta a la cruz, a la obra redentora de Cristo 
cuando dio su vida por nosotros. La única manera en que el 
Señor podía resolver nuestro problema del pecado era dando 
su propia vida, como nuestro sustituto y garantía. Al aceptarle 
nosotros, la justicia de su vida perfecta y de su muerte vicaria 
es acreditada a nuestra cuenta, somos declarados libres de 
condenación, y herederos de su reino. En un párrafo bien 
breve, E.G. de White expresó la esencia de lo que es participar 
de la cena del Señor. Dijo ella: “Comer la carne y beber la 
sangre de Cristo es recibirle como Salvador personal, 
creyendo que perdona nuestros pecados, y que somos 
completos en él” (DTG, p. 353).

Participar de los emblemas de la cena del Señor, comer la 
carne y beber la sangre del Hijo de Dios debiera ser una 
experiencia de profundo significado espiritual. Así como los 
israelitas debían celebrar la Pascua periódicamente, y de esa 
manera recordar a sus hijos a través de las edades de la 
maravillosa liberación que habían recibido de la mano del 
Dios de sus padres, Jesús también nos invitó a participar con 
frecuencia del rito que nos recuerda nuestra redención; cada 
vez que lo hacemos lo hacemos en memoria de él y de su 
sacrificio redentor, ya que este rito anuncia la muerte del 
Señor hasta que él venga (1 Cor. 11:26). Y este es un asunto 
personal. No es suficiente creer en Cristo en forma general, 
teórica; no es suficiente creer que Jesús es el Salvador del 
mundo. “Una fe nominal en Cristo, que le acepta simplemente 
como Salvador del mundo, no puede traer sanidad al alma. La 
fe salvadora no es un mero asentimiento intelectual a la



verdad... No es suficiente creer acerca de Cristo; debemos 
creer en él” [énfasis en el original] (DTG, p. 312).

Pan del cielo - 2 199

U L V
BiDiioteca "Sara E. Ocan 

Universidad Linda Vis



15
Un monte en el camino

X

U na de las cosas más difíciles de entender en las Escrituras 
es, sin duda, la relación que existe entre la ley y la gracia, 

entre la fe y las obras. Este tema, más que muchos otros, ha 
inquietado y dividido a los cristianos a través de los siglos. Y 
esta dificultad se encuentra no sólo a nivel teórico, sino muy 
especialmente a nivel de la experiencia personal. Si la 
salvación es de veras un don de la gracia de Dios, totalmente 
gratuita, que se recibe por fe, ¿qué en cuanto a las obfras? 
¿Juegan algún papel? ¿Es importante la obediencia en la vida 
de quien ha aceptado a Cristo?

Parece que es algo muy difícil encontrar el balance en este 
terreno tan delicado. Es muy fácil caer en la tentación de 
enfatizar un aspecto y descuidar el otro. Hay quienes pueden 
volverse muy elocuentes al hablar de la gracia, de la 
liberación, del amor de Dios, y nunca van más allá de eso, 
dando a entender que el ser cristiano no involucra ningún tipo 
de discipulado. Estas personas insisten que siendo que la 
salvación es un don de Dios, que se recibe por fe, la ley no 
juega ningún papel importante, y tienden a dejarla de lado. 
Algunos van aún tan lejos al afirmar que la ley en realidad



Un monte en el camino 201

perdió toda función, que fue clavada en la cruz, que la ley 
predominaba en el Antiguo Testamento, pero que en el Nuevo 
es sólo la gracia; y que todo intento de obedecer la ley se 
convierte en legalismo, que es condenado en la Biblia, y por 
lo tanto debe ser combatido. Y aún se sienten libres de castigar 
sin misericordia a individuos o iglesias que creen que 
obedecer la ley de Dios es parte del deber cristiano.

Hay otros, por otro lado, que hacen de la observancia de la 
ley el todo, el centro de su religión. Al igual de los fariseos a 
quienes Jesús censuró enérgicamente, se vuelven celosos y 
estrictos en la observancia de la ley, mientras que la gracia no 
juega ningún papel vital, ni en su teología ni en sus vidas. Para 
ellos la salvación se consigue más bien con el esfuerzo, con la 
conducta, que con la gracia de Dios. ¿Existe, acaso, alguna 
manera de armonizar estos dos conceptos, o es que el aceptar 
uno implica rechazar el otro? ¿O es acaso la salvación parte 
por gracia y parte por obras, parte un don de Dios, y parte 
conseguida por el esfuerzo del hombre, como parecen insistir 
otros?

La ley es eterna
Algo que es innegable, sin embargo, es que nadie podrá 

avanzar mucho en el camino de la vida cristiana sin tener que 
reconocer que la ley de Dios todavía está en vigencia, no 
importa cuanto se lo niegue con los labios. Hace algunos años 
tuvimos una experiencia que nos ayudó a entender lo que 
acabamos de afirmar. Fuimos invitados a estudiar la Biblia 
con una señora que estaba muy interesada en conocer la 
verdad, pero que se encontraba al mismo tiempo muy 
confundida en cuanto al tema que estamos tratando, la ley y la 
gracia. Yo estudiaba con ella los martes, y los domingos la 
visitaba un representante de otra iglesia. Parecía que lo que yo



202 De Egipto a Canaán

“edificaba” el martes, se desmoronaba el domingo; y cada vez 
tenía que comenzar de nuevo, tratando de aclarar distorsiones 
presentadas, no sólo en cuanto al tema, sino en cuanto a la 
posición de la Iglesia Adventista al respecto. Según ese 
maestro, los adventistas son legalistas, porque insisten que 
Dios espera que se obedezca su ley, cuando la Biblia es clara 
en enseñar que la salvación es por la gracia, y no por las obras 
de la ley; que la ley caducó en la cruz.

Este impase persistió durante varias semanas, y esta buena 
señora seguía teniendo dificultades para hacer su decisión; 
algunas cosas que oía se le hacían contradictorias, máxime 
cuando los dos maestros llegaban a su casa con la Biblia en la 
mano, y pretendían enseñar la verdad. Un cierto día me estaba 
esperando con la noticia de que había hecho finalmente su 
decisión, que le había dicho a mi “colega” que no la visitara 
más, y que ahora estaba lista para echar su suerte con la Iglesia 
Adventista. Cuando le pedí que me explicara qué fue lo que 
la había ayudado a hacer su decisión, me contó lo que había 
ocurrido en el estudio del domingo anterior. Había llegado el 
caballero como de costumbre, y antes de comenzar a estudiar, 
le dijo con cierta firmeza que ya era tiempo que sacara las 
imágenes que tenía en su casa, y comenzó él mismo a 
quitarlas.

Cuando ella, un tanto sorprendida, le pidió una 
explicación, le respondió que el tener y adorar imágenes era 
prohibido terminantemente por la palabra de Dios. Y para 
sorpresa de esta hermana, abrió la Biblia en Exodo 20, y 
comenzó a leerle el segundo mandamiento. Cuando ella 
protestó, haciéndole notar que estaba leyendo de la ley de 
Dios, en realidad uno de los diez mandamientos, y que eso 
contradecía todo lo que había tratado de enseñarle en las 
semanas anteriores, recibió una explicación que la dejó 
totalmente desilusionada. Le dijo que en realidad nueve



Un monte en el camino 203

mandamientos todavía estaban en vigencia, que matar, robar, 
adulterar, codiciar seguía bajo la prohibición divina, pero que 
el sábado, el cuarto mandamiento, había sido abrogado en la 
cruz, que era el día de reposo de los judíos, y que los cristianos 
ya no estaban bajo la obligación de observarlo.

A esta señora, muy madura en su pensar, le pareció 
totalmente ilógico tener que creer que Dios hubiera dado diez 
mandamientos, para luego cancelar uno sin dar ninguna 
explicación, mientras los otros nueve continuaban en 
vigencia, aún para quienes creían que la salvación era por 
gracia, y no por obras. En ese mismo momento interrumpió 
e f estudio y le dijo al caballero que por fin todo se había 
aclarado y que no necesitaba volver el domingo siguiente.

¿Una contradicción?
Tenemos que admitir, sin embargo, que a primera vista la 

Biblia puede aparecer un tanto contradictoria y difícil de 
entender. Hay ciertos textos, que si son tomados en forma 
aislada, desconectados del contexto, pueden ser difíciles, y 
aun parecer contradictorios. Notemos, por ejemplo, con 
respecto a lo que nos ocupa ahora. El apóstol Pablo dice 
enfáticamente que la salvación es por la gracia, y que las obras 
no entran en juego. Escuchémosle: “Porque por gracia sois 
salvos por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don 
de Dios; no por obras, para que nadie se gloríe” (Efe. 2:8,9). 
¿Podría estar más claro? Escribiendo a los romanos les dice 
algo similar, luego de haber hecho una presentación hermosa 
del plan de la salvación: “Concluimos, pues, que el hombre 
es justificado por la fe sin las obras de la ley” (Rom. 3:28).

Estos textos, y otros muchos, parecieran resolver el 
problema una vez por todas; está tan claro, la salvación es 
ciento por ciento un don de Dios, las obras parecen no contar.



204 De Egipto a Canaán

Estos eran algunos de los textos favoritos del amigo que 
mencionamos más arriba. Pero eso no es todo lo que la Biblia 
dice. Las cosas se complican un poco cuando continuamos 
leyendo la Escritura y notamos que existen otros textos, que 
parecieran, por lo menos a simple vista, contradecir lo que 
acaba de decir Pablo. A veces pareciera que Pablo y Santiago 
no se pusieron de acuerdo en cuanto a lo que creían, ya que este 
último escribió: “Vosotros veis, pues, que el hombre es 
justificado por las obras, y no solamente por la fe” (Sant. 
2:24). ¿Cómo es eso? ¿Justificados por las obras? El mismo 
Señor Jesús dijo, al hacer referencia a lo que ocurriría con la 
humanidad en momentos de su segunda venida: “el Hijo del 
Hombre vendrá en la gloria de su Padre con sus ángeles, y 
entonces pagará a cada uno conforme a sus obras” (Mateo 
16:27).

¿Si la salvación es por fe, cómo puede decir el Señor que 
pagará conforme a las oBras? ¿No debiera más bien decir que 
pagará a cada uno conforme a su fe? No, el Señor sabía muy 
bien lo que estaba diciendo, y la Escritura no se contradice, 
porque Dios es su autor. El problema radica en nosotros, en 
nuestras limitaciones, y a veces al efecto de las tradiciones 
bajo las cuales nos hemos formado. De ahí la necesidad de ser 
cuidadosos en el estudio de la Palabra, no olvidando de tomar 
en cuenta “todo el consejo de Dios” (Hech. 20:27).

Lecciones del Sinaí
Ninguna porción de la Escritura nos ayuda tanto a 

entender la relación que existe entre la gracia y la ley como la 
que cuenta la experiencia del pueblo de Israel al salir de 
Egipto. A través de ese episodio Dios nos ha dejado algunas 
lecciones maravillosas que arrojan luz sobre las enseñanzas 
del Nuevo Testamento. El relato nos dice que después de



Un monte en el camino 205

cruzar el Mar Rojo y celebrar con regocijo la liberación, los 
israelitas comenzaron la ardua marcha por el desierto. Si bien 
es cierto que iban siendo guiados y protegidos por la nube, no 
todo fue fácil. Encontraron innumerables dificultades; 
aparecían obstáculos a cada paso. Y lo notable es que el 
destino inmediato pueblo liberado no era Canaán, sino el 
Sinaí, donde recibirían leyes e instrucciones específicas que 
regirían todos los aspectos de sus vidas, f Para algunos es 
difícil comprender porqué un pueblo ya redimido por la gracia 
de Dios, fuera ya de Egipto y guiado constantemente por la 
nube, necesitaba todavía leyes, mandamientos. ¿No era 
suficiente con que la nube los guiara, ahora que estaban fuera 
de Egipto?

Pero no, la nube los guió lentamente al Sinaí. Y el viaje al 
Sinaí no fue una decisión de último momento, no fue que se 
encontraron por casualidad en las cercanías de esa montaña, 
y decidieran detenerse. La visita a este monte figuraba en los 
planes de Dios desde el mismo comienzo; era parte integral de 
los propósitos de Dios desde que oyó el clamor de los esclavos 
y decidió descender a liberarlos. Dios ya se lo había 
adelantado a Moisés el mismo día que lo llamó desde la zarza 
para que fuera a Egipto a sacar al pueblo. Le había dicho el 
Señor: “Ve, porque yo estaré contigo; y esto te será por señal 
que yo te he enviado: cuando hayas sacado de Egipto al 
pueblo, serviréis a Dios sobre este monte” (3:12).

Algo que no debiéramos pasar por alto, sin embargo, es 
que el Sinaí, donde se dio la ley, vino después de la liberación. 
La ley no tuvo nada que ver, directamente, con la salida de 
Egipto. En el orden de estos eventos se encuentra una verdad 
muy fundamental y de constante actualidad.

Dios podría muy bien haber enviado, por medio de 
Moisés, la ley a los israelitas en Egipto, con instrucciones muy 
precisas de cómo debían guardarla; y la promesa de que



206 De Egipto a Canaán

cuando lograran poner sus vidas en perfecta armonía con ella, 
él los liberaría. Podría haberles pedido que en vez de poner 
sangre en las puertas, colgaran la ley, los diez mandamientos, 
como evidencia de su total obediencia. Pero no lo hizo así. 
Dios sabía muy bien que un plan tal nunca funcionaría. Era 
demasiado poner tal cosa como condición de liberación para 
los esclavos. Ellos nunca lo lograrían. Es por eso que los 
liberó como un acto de su amor, por su gracia, en total 
independencia de lo que ellos pudieran haber hecho, o dejado 
de hacer, y luego, una vez libres, fuera ya de Egipto, los llevó 
al Sinaí.

'¿Y por qué les dio la ley entonces? Obviamente no fue 
para que consiguieran la liberación al obedecerla. Esto está 
muy claro; ya eran libres. Se la dio más bien a un pueblo ya 
redimido, para mostrarle cual era el mejor camino a seguir. 
Quería distanciarlos de la idolatría a la que se habían 
acostumbrado, quería apartarlos de las prácticas degradantes 
con las cuales se habían familiarizado en Egipto y que 
imperaban también en las naciones circundantes. Él deseaba 
protegerlos de todo aquello que pudiese robarles la libertad 
que acababan de recibir o que pudiese impedir o limitar su 
crecimiento, a fin de que, finalmente, pudieran llegar a ser los 
instrumentos que Dios anhelaba usar para bendecir a sus 
vecinos.

En la ley, específicamente en los diez mandamientos, Dios 
les estaba dando la esencia de sus intenciones para con ellos. 
Quería ayudarles a elevar su vista de sí mismos hacia Dios y 
hacia sus semejantes. La esencia del pecado es egoísmo, esa 
actitud natural que hace que uno se centre en uno mismo. Y 
la cura, por lo tanto, es volver a poner las cosas en la 
perspectiva original. El hombre fue creado con la capacidad 
natural de amar a Dios y a su prójimo. El pecado distorsionó 
esta perspectiva. En Egipto los israelitas habían caído a un



Un monte en el camino 207

nivel sumamente bajo. Y la ley tenía por objeto ayudarles a 
recuperar lo perdido; a reorientar sus prioridades. Es por eso 
que los cuatro primeros mandamientos enfatizan la relación 
del hombre para con Dios; mientras que los siguientes seis, 
para con su prójimo.

Dios quería que sus hijos pudieran ver el contraste entre la 
idolatría con la que se habían familiarizado y su efectos 
degradantes, y una vida en la que Dios, el verdadero Dios, 
ocupa el primer lugar. Quería mostrarles cómo eso los llevaría 
a amar al prójimo, a servirlo, a protegerlo, sin jamás 
explotarlo. Porque nadie que ame verdaderamente a Dios 
puéde ser indiferente para con las necesidades de su prójimo. 
Nadie que ame a su prójimo podrá jamás esclavizarlo, 
explotarlo, o hacerle mal alguno. El propósito de la ley era 
protegerlos, ayudarles a caminar por terreno seguro, en otras 
palabras, debía jugar un papel muy importante en su 
crecimiento espiritual, en su santificación.

Tristemente, con el pasar del tiempo, el pueblo perdió de 
vista esta perspectiva y la ley llegó a ser el centro de su 
preocupación, la ley misma llegó a ser su Dios. Cayeron en un 
frío legalismo; todo lo medían en relación a la obediencia a la 
ley. Desarrollaron un sistema gravoso de leyes secundarias 
para ayudarles a interpretar y guardar la ley de Dios. Se 
concentraron tanto en la letra, que se olvidaron del espíritu, de 
su propósito.

Pablo y la ley
Evidentemente las obras, la obediencia, tienen algo que 

ver con nuestra redención. En alguna manera la fe y las obras 
están relacionadas. La ley y la gracia no son contradictorias. 
La clave radica en poder entender cómo se relacionan la una 
con la otra, cuál es su verdadero propósito. El mismo apóstol



208 De Egipto a Canaán

Pablo, que fue tan explícito al señalar que la salvación se 
recibe por fe, y no como recompensa por buenas obras de 
obediencia a la ley, no fue menos específico al establecer la 
validez permanente de la ley. Anticipándose a cualquier 
malentendido que pudiera surgir como resultado de su énfasis 
en la salvación por la gracia de Dios, él se apresuró a decir: 
“¿Luego por la fe invalidamos la ley? En ninguna manera, 
sino que confirmamos la ley” (Rom. 3:31). En la misma 
carta, un poco más adelante, luego de hacer mención 
específica de algunos de los mandamientos de la ley de Dios 
dice, para que no quede lugar a dudas en cuanto a su posición: 
“De tnañera que la ley a la verdad es santa, y el mandamiento 
santo, justo y bueno” (Rom. 7:12). Ya al comienzo de la 
epístola había dicho, repitiendo las mismas palabras de Jesús, 
“el cual pagará a cada uno conforme a sus obras” (Rom. 2:6).

Hay quienes podrían sorprenderse si leyeran con cierto 
detenimiento las epístolas paulinas y notaran el énfasis 
repetido del apóstol Pablo sobre la necesidad de buenas obras. 
Notemos los siguientes textos a manera de ejemplo. “Que 
hagan bien, que sean ricos en buenas obras, dadivosos, 
generosos...” (1 Tim. 6:18).

Escribiendo a los corintios, une, en forma muy clara, los 
dos conceptos: “Y poderoso es Dios para hacer que abunde en 
vosotros toda gracia, a fin de que, teniendo siempre en todas 
las cosas todo lo suficiente, abundéis para toda buena obra” 
(2 Cor. 9:8). En otra de sus cartas pone de relieve, en forma 
breve pero muy clara, la relación que existe entre estos 
aspectos aparentemente contradictorios: “llenos de frutos de 
justicia que son por medio de Jesucristo, para gloria y alabanza 
de Dios” (Fil. 1:11). Estas pocas palabras encierran tres cosas 
importantes; en primer lugar, se espera mucho fruto en la vida 
del cristiano; no es legalismo insistir en ello, pero son frutos 
de justicia; esos frutos son el resultado de la unión con la vid



Un monte en el camino 209

verdadera, y no producto de estratagemas del hombre. En 
segundo lugar, y complementando el primer punto, esos frutos 
son por Jesucristo, es decir, por la presencia de Cristo en la 
vida del creyente, lo cual lo motiva e inspira. Y en tercer lugar, 
todo es para la gloria de Dios. Y claro, siendo que los frutos 
no son nuestros, no hay ninguna razón para jactamos o 
gloriamos. Dijo todavía el apóstol: “Pero lejos esté de mí 
gloriarme, sino en la cruz de nuestro Señor Jesucristo...” (Gál. 
6:14).

La ley y la gracia
Lo importante entonces es, como señalábamos ya, poder 

entender cuál es la función de la ley y de la gracia, cómo se 
relacionan, cuál es su propósito. Algo que es bueno puede ser 
mal usado, y entonces se desvirtúa todo su propósito. Sin duda 
esto tenía en mente el apóstol cuando le escribió al joven 
Timoteo: “Porque sabemos, que la ley es buena, si uno la usa 
legítimamente” (ITim. 1:8). ¿Cuáles, entonces, el propósito 
de la ley? ¿Como podría uno usarla ilegítimamente? Un uso 
ilegítimo, evidentemente, sería usarla como un método de 
salvación; tratar de obedecerla con la intención de hacer 
méritos, de ganar la salvación, ya que este no es, y nunca fue, 
su propósito. Mientras que un uso legítimo sería verla como 
una norma, como una guía. La ley y la gracia, tienen, cada 
una, su propósito. Es fácil caer en los extremos, y muy difícil 
guardar el balance, la perspectiva. Comentando sobre este 
problema real de la vida cristiana, E.G. de White escribió:

Hay dos errores contra los cuales los hijos de Dios, particularmente 
los que apenas han comenzado a confiar en su gracia, deben guardarse 
en forma especial, El primero, en el cual ya se ha insistido, es el 
fijamos en nuestras propias obras, confiando en algo que podamos 
hacer para ponemos en armonía con Dios. El que está procurando



210 De Egipto a Canaán

llegar a ser santo mediante sus esfuerzos para observar la ley, está 
procurando un imposible. Todo lo que el hombre puede hacer sin 
Cristo está contaminado de egoísmo y pecado. Sólo la gracia de 
Cristo, por medio de la fe, puede hacemos santos.

El error opuesto y no menos peligroso consiste en sostener que la fe 
en Cristo exime a los hombres de guardar la ley de Dios, y que en vista 
de que sólo por la fe llegamos a ser participantes de la gracia de Cristo, 
nuestras obras no tienen nada que ver con nuestra redención (CC, p. 
60).

La relación entre la ley y la gracia se encuentra 
herniosamente enseñada en la experiencia de la liberación del 
pueblo de Israel, como ya lo hemos mencionado más arriba. 
La liberación de los israelitas, el éxodo, no tuvo que ver con 
la obediencia que ellos pudieran prestar a la ley, ya que la ley 
le fue dada después que habían salido de Egipto. Cuantos 
cristianos hay hoy que no notan, tristemente, esta relación, y 
se relacionan con la ley como si por medio de ella pudieran 
obtener el favor de Dios. Para muchos, los diez mandamientos 
se encuentran en Éxodo 20:3-17, y es verdad, pero nunca se 
detienen a tomar la perspectiva que da el versículo 2, justo 
antes de comenzar la lista de los diez.

Notemos que hermoso. Dios le dice a los ex esclavos, 
antes de darles los diez mandamientos en sí: “Yo soy Jehová 
tu Dios, que te saqué de la tierra de Egipto, de casa de 
servidumbre.” Este es, en un sentido, el versículo más 
importante de Éxodo 20, donde se pone de relieve con claridad 
inconfundible la relación entre la ley y la gracia. Dios quería 
que sus hijos recordaran para siempre que su salvación había 
sido un regalo de Dios, él los había sacado de la esclavitud; la 
ley venía después. Claro que Dios esperaba obediencia de sus 
hijos, sencillamente porque estaba interesado en su bienestar, 
en su felicidad. Su obediencia debía ser una respuesta de amor



Un monte en el camino 211

por todo lo que Dios había hecho por ellos. A esta altura los 
israelitas debían estar convencidos de que la obediencia era el 
mejor camino, que nunca saldrían perdiendo si obedecían a 
Dios.

Los tres usos de la ley
Los mismos reformadores del Siglo XVI, quienes 

redescubrieron el glorioso mensaje de la gracia de Dios y de 
la justificación por la fe que por siglos había permanecido 
oculto bajo los escombros de la tradición, nunca 
menospreciaron la ley de Dios ni devaluaron su importancia. 
Ellos solían hablar de los “tres usos” de la ley, de tres 
funciones que ésta cumple. En primer lugar veían que la ley 
de Dios tenía una función política, es decir, su irffluencia se 
dejaba ver en todo lo bueno y positivo que se encuentra 
presente en las distintas leyes y constituciones de los distintos 
pueblos. En segundo lugar cumplía una función teológica, 
condenando el pecado, señalando la necesidad de encontrar 
refugio en Cristo; en las palabras del apóstol Pablo, “la ley ha 
sido nuestro ayo, para llevamos aCristo” (Gál. 3:24). E.G. de 
White añade que “la ley fue dada para convencerlos [a los 
israelitas] de pecado, y revelar su necesidad de un Salvador” 
(DTG, p. 274). Pero además, según los reformadores, la ley 
desempeñaba una función didáctica, indicándole a una per­
sona ya redimida cómo vivir. A esto conocemos 
generalmente como “el tercer uso de la ley,” y es lo que nos 
ocupa básicamente en este capítulo.

Como lo señalamos ya, la salvación produce una nueva 
actitud en el alma de quien la recibe, una actitud de gratitud, 
alabanza y de obediencia, donde hallan eco las palabras del 
salmista: “El hacer tu voluntad, Dios mío, me ha agradado, y 
tu ley está en medio de mi corazón” (Sal. 40:8).



212 De Egipto a Canaán

Obediencia por amor
En forma muy clara, y hermosa por su sencillez, el Señor 

Jesús estableció la relación que existe entre estos conceptos 
que a veces han parecido algo contradictorios, o por lo menos 
no fáciles de entender. Dijo él “Si me amáis, guardad mis 
mandamientos” (Juan 14:15). El Señor espera que 
guardemos sus mandamientos, pero sólo si es como resultado 
de amarle. Si la obediencia no está motivada por amor, por 
gratitud a la salvación recibida, de nada sirve. Poniendo en 
forma negativa lo que dijo Jesús, pudiéramos muy bien decir 
que si no lo hacemos por amor, si no amamos a Jesús, de nada 
vale que intentemos guardar sus mandamientos, por lo menos 
en lo que concierne a la salvación.

La obediencia llega a ser un acto de amor, “nace del 
corazón. “No ganamos la salvación con nuestra obediencia; 
porque la salvación es un don gratuito de Dios, que se 
recibe por fe. Pero la obediencia es el fruto de la fe” (CC, 
p. 61). “Las buenas obras no pueden comprar la salvación, 
pero son una evidencia de la fe que obra por el amor y 
purifica el alma” (DTG, p. 281). Abundando aún más sobre 
este importante asunto, la misma autora añade:

Toda verdadera obediencia proviene del corazón. La de Cristo 
procedíadel corazón. Y si nosotros consentimos, se identificará de tal 
manera con nuestros pensamientos y fines, amoldará de tal manera 
nuestro corazón y mente en conformidad con su voluntad, que cuando 
le obedezcamos estaremos tan sólo ejecutando nuestros propios 
impulsos (DTG, p. 621).

Ovejas y cabritos
Más arriba citamos las palabras de Jesús, referente al 

hecho de que en el juicio cada uno recibirá “conforme a sus 
obras.” Obviamente, con lo que hemos dicho hasta aquí,



Un monte en el camino 213

queda claro que se refirió a obras de amor, a la obediencia 
movida por su amor en nuestra alma, no a las “obras de la ley,” 
por las cuales la ley es obedecida como un medio de salvación. 
Quisiéramos todavía llamar la atención a un par de pasajes en 
el Nuevo Testamento donde esta relación queda 
inconfundiblemente establecida. Jesús hizo referencia en sus 
enseñanzas al juicio final, al juicio de las naciones, donde se 
llevará a cabo la separación definitiva de los hijos de Dios y 
los que no lo son.

En aquel día del ajuste final de cuentas, dijo Jesús, unos 
serán puestos a la derecha y otros a la izquierda; unos 
salvados, otros perdidos. Algo que llama la atención es la base 
sobre la cual se hace la separación: son las buenas obras. Es 
la presencia de “buenas obras” que coloca a las “ovejas” a la 
derecha, y la ausencia de ellas que pone los “cabritos” a la 
izquierda. Notemos las palabras que Jesús dirigirá a los que 
estarán a su derecha:

Entonces el Rey dirá a los de su derecha: Venid benditos de mi Padre, 
heredad el reino preparado para vosotros desde la fundación del 
mundo. Porque tuve hambre, y me disteis de comer; tuve sed, y me 
disteis de beber; fui forastero, y me recogisteis; estuve desnudo, 
y me cubristeis; enfermo, y me visitasteis; en la cárcel, y vinisteis 
a mí (Mateo 25: 34-36).

Algo que es notable en este pasaje es la reacción de 
aquellos que son colocados a su derecha, los salvados, a las 
palabras de Jesús. Ninguno de ellos dice: “¡Qué suerte que 
notó lo que estábamos haciendo! ¡Valió la pena sacrificarse! 
¡Qué hermosa es la recompensa!” Todo lo contrario. Se 
sorprenden al oír las palabras de Jesús, porque no están 
conscientes de haber hecho nada de eso. Notemos sus 
palabras:



214 De Egipto a Canaán

Entonces los justos le responderán diciendo: Señor, ¿cuándo te vimos 
hambriento, y te sustentamos, o sediento, y te dimos de beber? ¿Y 
cuándo te vimos forastero, y te recogimos, o desnudo, y te cubrimos? 
¿o cuándo te vimos enfermo, o en la cárcel, y vinimos a ti? (Mateo 
25:37-39).

Pero el secreto de todo el pasaje se encuentra en la 
respuesta de Jesús: “De cierto os digo que en cuanto lo 
hicisteis a uno de estos mis hermanos pequeñitos, a mí lo 
hicisteis” (Mateo 25:40). Es muy evidente que estas personas 
no estuvieron haciendo lo que hacían, sirviendo a los 
necesitados con algún plan premeditado en mente, esperando 
que Dios algún día los recompensaría. Lo hacían motivados 
por otro principio, por el mismo principio que motivó a Jesús 
a acercarse a nosotros, pobres, hambrientos, desahuciados.

Por otro lado “los cabritos,” los que están a la izquierda, 
van al fuego eterno, porque no hicieron nada a favor de los 
demás, y si hicieron algo, lo hicieron con motivos espurios. 
En otras palabras, vivían para servirse a sí mismos. La religión 
que practicaban era posiblemente una religión externa, los 
principios del evangelio nunca penetraron, nunca hicieron 
ninguna diferencia. A ellos Jesús les dice: “porque tuve 
hambre, y no me disteis de comer; tuve sed, y no me disteis de 
beber; fui forastero, y no me recogisteis; estuve desnudo, y no 
me cubristeis; enfermo, y en la cárcel, y no me visitasteis” 
(Mateo 25:42,43). Parece extraño, pero quienes no se salvan, 
según lo indican las palabras de Jesús, no es por haber hecho 
el mal, sino por no haber hecho el bien, por no tener “buenas 
obras.”

Complementando muy bien lo que ocurre con los que 
están a la izquierda, encontramos otro pasaje, tristemente 
claro, en el mismo evangelio. Citamos otra vez las palabras de 
Jesús:



Un monte en el camino 215

No todo el que me dice: Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos, 
sino el que hace la voluntad de mi Padre que está en los cielos.
Muchos me dirán en aquel día: Señor, Señor, ¿no profetizamos en tu 
nombre, y en tu nombre echamos fuera demonios, y en tu nombre 
hicimos muchos milagros? Y entonces les declararé: Nunca os 
conocí; apartaos de mí, obradores de maldad (Mateo 7:21-23).

Es muy evidente que lo que éstos hacían era con un motivo 
ulterior, el de ganar méritos delante de Dios, y en defensa 
propia mencionaron todas las buenas obras que hicieron, es 
decir, lo que ellos creían que eran buenas obras. Hacían las 
cosas esperando que se los tomaría en cuenta por ello, y así se 
lo15 dijeron al Señor. Al hacer lo que hacían, se estaban 
sirviendo, en realidad, a sí mismos. Se nos dice que “en el gran 
día del juicio, los que no hayan trabajado para Cristo, que 
hayan ido a la deriva pensando en sí mismos y cuidando de 
sí mismos, serán puestos por el Juez de toda la tierra con 
aquellos que hicieron lo malo. Reciben la misma 
condenación” (DTG, p. 597). ¡ Qué contraste tan marcado con 
los que fueron puestos a la derecha! Vivían sirviendo, 
haciendo buenas obras, totalmente despreocupados de si 
tendrían ningún tipo de mérito delante de Dios, esa no era su 
motivación.

La ley, en el éxodo, vino después de la redención. Primero 
el cordero, luego la nube que llevó al pueblo al Sinaí. En la 
experiencia cristiana sucede de igual manera. Primero la cruz, 
la sangre del cordero que limpia de todo pecado, y que trae 
seguridad; luego el Pentecostés, la venida del Espíritu, que 
pone nuevos deseos en el alma y capacita al hijo de Dios a vivir 
en obediencia a la voluntad de Dios. La obediencia es parte del 
deber cristiano, pero sólo cuando los motivos que la impulsan 
son genuinos. “Es el motivo lo que da carácter a nuestros 
actos, marcándolos con ignominia o con alto valor moral” 
(DTG, p. 567).



216 De Egipto a Canaán

Leíamos hace un tiempo una historia, que si bien es cierto 
es para niños, ilustra hermosamente qué es lo que hace que una 
obra sea “buena,” aceptable. En cierto lugar, un rey decidió 
hacer algo en favor de los niños de la comunidad, y para ello 
mandó llenar uno de los cuartos de su palacio con todas 
aquellas cosas que les gustan a los niños: juguetes, dulces, 
chocolates. Luego de lo cual hizo proclamar el anuncio de que 
todo niño que hiciera una obra buena, realmente buena, 
recibiría la llave de ese cuarto del palacio y tendría el derecho 
de pasar un día allí, jugando y comiendo lo que le apeteciera. 
Es fácil de imaginar el entusiasmo que eso trajo entre los 
niños, cada uno tratando de hacer una obra mejor que el otro, 
para tener derecho a la llave.

Una niña de escasos años se entusiasmó especialmente 
con la oferta del rey, y decidió que ningún sacrificio iba a ser 
demasiado grande hasta lograr acceso a ese cuarto. Un día se 
levantó muy de mañana, y antes que su madre lo notara, 
arregló sola su cuarto: lo limpió, hizo la cama, puso cada cosa 
en su lugar; luego preparó su ropa, se vistió sola, y se sintió 
lista para salir en busca del anciano que tenía la llave tan 
codiciada. Al encontrarlo, le relató con todo detalle lo que 
había hecho, y extendió su mano inocente segura de que 
recibiría la llave. Se chasqueó bastante cuando el anciano, con 
un movimiento negativo de su cabeza, le hizo saber que lo que 
había hecho no era suficiente.

Volvió a su casa dispuesta a intentar de nuevo, a tratar algo 
mejor, más notorio. Una tarde sintió hambre, y su madre le 
preparó un rico sandwich, y ella se fue con su merienda en la 
mano para sentarse en la acera de su casa, y allí disfrutarlo. 
Antes de que tuviera la oportunidad de comer el primer 
bocado, se le presentó la oportunidad para ganarse el derecho 
a la llave. Por la acera del frente pasaba un mendigo, con sus 
ropas muy desgastadas y en aparente necesidad. Sin pensarlo



Un monte en el camino 217

dos veces, la pequeña cruzó corriendo la calle, y le ofreció su 
merienda al mendigo, quien la aceptó con mucha gratitud. 
Casi antes de recibir las gracias la niña estaba en camino, 
corriendo, en busca del anciano que tenía la llave. Iba segura 
que ahora sí, no podría negársela, siendo que se había 
desprendido de su propia comida para ayudar a un necesitado. 
Después de relatar con todo detalle y entusiasmo lo que había 
hecho, y ver la nueva negativa del anciano, casi se desanimó. 
Pensó que se habían establecido condiciones tan elevadas para 
lograr acceso a ese cuarto, que prácticamente nadie lo lograría. 
Decidió, sin embargo, seguir probando; tal vez se presentaría 
la Oportunidad para hacer algo lo suficientemente grande, 
heroico, que pudiera convencer al anciano que ella merecía la 
llave.

Cierta tarde cuando se paseaba por las cercanías de su casa 
se presentó lo que le pareció una excelente oportunidad: una 
anciana que subía trabajosamente una cuesta, rumbo a su casa, 
llevando un pesado bulto a cuestas. La niña corrió, y ofreció 
cargar con el bulto. Tambaleando a veces bajo su peso, 
deteniéndose otras para cobrar aliento, llegó finalmente hasta 
la misma puerta de la casa de la anciana. Dejó el bulto y salió 
corriendo cuesta abajo, y cuando se encontró con el anciano de 
la llave, le contó de lo difícil y casi imposible de lo que acababa 
de hacer, y toda esperanzada extendió la mano para recibir la 
lleve. Para su total desengaño, recibió la misma respuesta 
negativa que en las veces anteriores: no, no puedo dártela, no 
la mereces.

La pequeña pensó que lo mejor era olvidarse de todo y 
seguir viviendo su vida como lo había hecho hasta entonces. 
Para regresar a su casa tenía que pasar por un camino donde 
había ciertos arbustos y matorrales. De pronto oyó, 
proveniente de entre las malezas, algo que le pareció como un 
gemido. Movida por la curiosidad, se acercó al lugar de donde

Biblioteca "Sara t  .



218 De Egipto a Canaán

procedía ese sonido extraño, y para su sorpresa y dolor, se 
encontró con un perrito que gemía enredado en unos alambres 
de púa. Ella quería mucho a los animales, e hizo todo el 
esfuerzo posible para librar al perrito de su lamentable 
situación. No fue fácil, y mientras hacía su trabajo con todo 
empeño, le hablaba a su pequeño amigo con todo cariño:“ yo 
te voy a sacar, te voy a llevar a casa, y te voy a cuidar, para que 
se sanen tus heridas.”

Cuando logró finalmente librar al perrito de la tortura en 
que se encontraba, descubrió que una de sus patitas estaba 
malamente lastimada; en realidad había una herida abierta, y 
parte de la piel se había desprendido. Tomó un delantal que 
llevaba puesto, lo rasgó por el medio, y con un pedazo 
comenzó tiernamente a vendar la patita lastimada del perrito. 
Cuando estaba muy concentrada haciendo su trabajo, escuchó 
un ruido a sus espaldas, y para su sorpresa, allí estaba el 
anciano que venía a traerle la llave. La pequeña le dice en su 
inocencia: “Pero yo no estoy haciendo esto para ganarme la 
llave, lo hago solamente porque quiero mucho a los perritos.” 
A lo que el anciano le respondió con una sonrisa: 
“Precisamente por eso; eso es que hace que una obra sea 
buena, cuando te olvidas de ti misma, y lo haces por amor. 
Toma la llave, ahora sí la mereces; disfruta de aquello con lo 
cual soñaste.”

El apóstol Pablo, este extraordinario exponente del 
evangelio, que supo mantener en todas las cosas un balance 
tan delicado, “empaquetó” en unas pocas palabras el corazón 
de lo que hemos tratado de decir en este capítulo. 
Escribiéndole a los gálatas, quienes estaban ellos mismos 
batallando para poder entender este tema tan vital, les dice:

Porque en Cristo Jesús ni la circuncisión vale algo, ni la
incircuncisión, sino la fe que obra por amor (Gál. 5:6).



i6
Una ley - dos tablas

t

En el capítulo anterior nos referimos a la relación que 
existe entre la ley y la gracia, entre la fe y las obras. Y 

notamos que estos dos conceptos son inseparables, que cada 
uno desempeña una función en los planes salvíficos de Dios, 
aunque no hay que olvidar que existe una prioridad lógica 
entre ambos: la gracia precede a la ley; la obediencia es fruto 
de la fe. Esta relación está hermosamente expresada en la carta 
que el apóstol Pablo escribió a los efesios:

Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto no de 
vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para que nadie se gloría. 
Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús para buenas 
obras, las cuales Dios preparó de antemano para que anduviésemos 
en ellas (Efe. 2:8-10).

La ley antes del Sinaí
Cuando decimos que la ley fue dada en el Sinaí, no 

debemos por eso entender que ésta se originó allí; ya existía 
antes. La ley de Dios es eterna, ya que es un reflejo del carácter 
de su divino autor, quien es eterno. Los principios de la ley de 
Dios, el gran principio del amor, existieron siempre. Existían



220 De Egipto a Canaán

en el cielo antes de la creación del mundo. Allí los seres santos 
los obedecían constantemente, sus vidas estaban siempre en 
perfecta armonía con ellos. El obedecer la ley de Dios era algo 
que hacían en forma espontánea y con alegría. “En el cielo no 
se sirve con un espíritu legalista,” se nos dice, “cuando 
Satanás se rebeló contra la ley de Jehová, la noción de que 
había una ley sorprendió a los ángeles casi como algo en que 
no habían soñado antes” (DMJC, p. 94).

Adán y Eva tenían los principios de la ley de Dios en el 
Edén, los que regían todos los aspectos de sus vidas. El hecho 
dqque ellos pecaron lo establece más allá de toda duda, ya que 
el pecado es “infracción de la ley” (1 Juan 3:4). Es posible que 
nuestros primeros padres no tenían la ley deletreada en diez 
mandamientos tal como la tenemos nosotros hoy, pero la 
tenían; estaba escrita en sus corazones; la ley contenía todos 
los principios que regían sus vidas. Ellos fueron creados en 
armonía con esos principios.

El pecado, la violación de la ley de Dios, no sólo separó al 
hombre de su Hacedor, sino que afectó negativamente todo su 
ser, su corazón, su mente. Ya no podía discernir la voluntad 
de Dios con la naturalidad con que podía hacerlo antes. Y por 
eso los principios de la ley de Dios tuvieron que ser, para bien 
del hombre, expresados en forma más detallada y específica. 
Dios tuvo que especificarle qué involucraban esos principios 
eternos. A las puertas del Edén Caín fue hecho responsable de 
haber violado uno de los mandamientos, el sexto, cuando 
mató a su hermano Abel. Se nos dice que “Adán enseñó a sus 
descendientes la ley de Dios, y así fue transmitida de padres 
a hijos durante las siguientes generaciones... La ley fue 
preservada por Noé y su familia, y Noé enseñó los diez 
mandamientos a sus descendientes” (PP, p. 378). Algunos 
siglos más tarde, Dios dijo, refiriéndose a uno de sus hijos: 
“por cuanto oyó Abraham mi voz, y guardó mi precepto, mis



Una ley - dos tablas 221

mandamientos, mis estatutos y mis leyes” (Gén. 26:5). 
Recordemos que Abraham vivió cuatro siglos antes del Sinaí.

Los descendientes de Abraham, especialmente en su 
estadía en Egipto, perdieron de vista, en gran medida, no sólo 
al Dios de sus padres, sino también sus santos preceptos. Es 
interesante notar que paralelamente con el llamado a salir de 
Egipto, hubo un llamado a renovar su obediencia y lealtad al 
Dios de sus padres. Se percibe en el relato bíblico que algo 
relacionado con esto estaba sucediendo. En respuesta al 
pedido de Moisés para que dejara salir al pueblo, el faraón 
contestó con cierta impaciencia: “¿por qué hacéis cesar al 
pubblo de su trabajo?” (5:4).

Evidentemente había notado cierta irregularidad en el 
trabajo de los esclavos desde que Moisés había regresado a 
Egipto. El rey agrega algo que es en cierta manera 
sorprendente: “He aquí el pueblo de la tierra es mucho, y 
vosotros les hacéis cesar de sus tareas” (5:5). No siempre 
percibimos que la palabra cesar que se encuentra en este texto 
proviene de la palabra “sábado,” y es la misma palabra que se 
encuentra en Génesis 2:2,3 donde diee que Dios “reposó en el 
séptimo día de toda obra que hizo.” La misma palabra se 
encuentra también en Éxodo 16:30 en la frase: “Así el pueblo 
reposó en el séptimo día.” E.G. de White nos informa que “los 
esfuerzos hechos [por Moisés] para restaurar la observancia 
del sábado habían llegado a los oídos de sus opresores” (PP, 
p. 263).

Cuando estuvieron ya fuera de Egipto, tan pronto como 
hubieron cruzado el mar Rojo, fueron instados a obedecer a 
Dios. Escuchemos las palabras con las que Moisés desafía al 
pueblo: “Si oyeres atentamente la voz de Jehová tu Dios, e 
hicieres lo recto delante de sus ojos, y dieres oído a sus 
mandamientos, y guardares todos sus estatutos, ninguna de 
las enfermedades que envié a los egipcios te enviaré a ti”



222 De Egipto a Canaán

(15:26). Fue recién tres meses más tarde que los israelitas 
llegaron al Sinaí, les fueron dados los diez mandamientos , 
escritos en tablas de piedra.

Los diez mandamientos
La ley que fue dada en el Sinaí, como señalamos más 

arriba, no fue una novedad, algo desconocido hasta entonces. 
Fue dada en más detalle, y en forma escrita, pero encerraba 
nada más ni nada menos que los principios que forman el 
fundamento del gobierno de Dios. Al respecto leemos: “La 
leyMe Dios es la transcripción de su carácter. Le fue dada al 
hombre en el comienzo. En épocas subsiguientes se la perdió 
de vista... En el Sinaí fue dada por segunda vez” (8 T, p. 207). 
Es evidente que para los israelitas el concepto de ley, de 
mandamientos de parte de Dios, no era del todo novedoso.

En el Sinaí Dios le dio a los israelitas, entre otras leyes, los 
diez mandamientos, que serían la base del pacto que estaba 
haciendo con ellos. Sucintamente nos informa la Escritura en 
cuanto a esta ley: “Y dio Dios a Moisés, cuando acabó de 
hablar con él en el monte Sinaí, dos tablas del testimonio, 
tablas de piedra escritas con el dedo de Dios” (31:18). Los 
diez mandamientos no eran más que explicaciones del 
principio que gobierna el universo. Fueron dados a los 
israelitas para que pudieran entender mejor ese principio, el 
principio del amor. Decíamos que la ley es un reflejo del 
carácter de su autor, y en el Nuevo Testamento se nos dice que 
“Dios es amor” (1 Juan 4:8).

Cuando cierto día un intérprete de la ley le pidió a Jesús 
que le dijera cuál era el mandamiento grande en la ley, el más 
importante, sin duda pensó que Jesús escogería uno de los 
diez, muy posiblemente el cuarto, el cual ellos veneraban en 
forma especial. Para su sorpresa Jesús no escogió ninguno de



Una ley - dos tablas 223

los diez, sino más bien se refirió al principio que está a la base 
de los diez. La respuesta de Jesús a la pregunta directa del 
intérprete de la ley fue muy clara y llena de significado; le dijo:

Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y 
con toda tu mente. Este es el primero y grande mandamiento. Y el 
segundo es semejante: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. De 
estos dos mandamientos depende toda la ley y los profetas (Mateo 
22: 37-39).

El evangelio de Marcos agrega a lo citado más arriba: “No 
hay otro mandamiento mayor que éstos” (Marcos 12:31). Lo 
qñe Jesús dijo, en esencia, es que hay un gran mandamiento, 
que es el amor, y que apunta en dos direcciones: hacia Dios y 
hacia el hombre; tiene una dimensión vertical y otra horizon­
tal. Los diez mandamientos son en realidad incisos de estos 
dos, tienen el propósito de ayudar al hombre caído a entender 
mejor qué significa en realidad amar a Dios sobre todas las 
cosas y al prójimo como a uno mismo.

Algo que nosotros debemos tratar de entender es qué es lo 
que Jesús quiso decir cuando anunció que el amor es “el gran 
mandamiento.” ¿Qué significa amor? La manera en que se 
usa esta palabra en algunos de los idiomas modernos hace muy 
difícil captar su verdadero sentido. Tanto en el idioma inglés, 
como en el francés, por ejemplo, se “ama” todo: se ama la 
comida, el juego de pelota, los árboles, las vacaciones, y 
también se ama a Dios y al prójimo. Se usa con frecuencia 
amar como un sinónimo de gustar; “I love your cat!” [yo amo 
a su gato, literalmente], dice alguien. Sin duda esta realidad 
nos dificulta aún más entender el verdadero sentido bíblico de 
“el gran mandamiento.”

Hay varias palabras en el idioma griego que se traducen al 
español como amor, aunque sólo dos de ellas aparecen con 
cierta frecuencia en el Nuevo Testamento. Las más conocidas



224 De Egipto a Canaáa

para nosotros son sin duda eros, filos y ágape. La primera, 
eros, no aparece en el Nuevo Testamento, pero ha llegado a 
nuestro idioma trayendo consigo la idea de un amor, si se le 
puede llamar así, egoísta, sensual, posesivo. El diccionario 
define “erótico,” proveniente de eros, como “perteneciente o 
relativo al amor sensual; amor sensual exacerbado.” Eros 
expresa un amor posesivo, generalmente de carácter físico, 
utilitario. Es amor basado en el valor o en la dignidad del 
objeto deseado.

La palabra filos, o jileo  en su forma verbal, es la palabra 
más común usada para expresar amor en el Nueyo 
Testamento. Esta palabra sugiere la idea básica de “amistad.” 
Filos, en realidad, significa “amigo.” (El nombre de la ciudad 
de Filadelfia en los Estados Unidos significa “amor frater­
nal”). Fileo expresa un amor que es cálido y merecido; es de 
carácter mutualista, se refiere a un amor mutuo, a una 
correspondencia entre dos personas. La amistad de David y 
Jonatán en el Antiguo Testamento constituye un buen ejemplo 
de esta dimensión del amor.

La tercera palabra clave en nuestro estudio es ágape 
(agapao, el verbo). Esta palabra expresa en algunos aspectos 
un significado similar a “fileo” aunque va más allá de la idea 
de correspondencia, de reciprocidad. Expresa en su esencia la 
idea de un amor altruista, donde el amor es dado no porque 
haya correspondencia, porque haya valor en el objeto, sino a 
pesar de ello. Busca siempre el mayor bien para la persona 
amada, aunque esta persona no lo merezca. Es un amor 
totalmente desinteresado. El amor de una madre para con sus 
hijos es sin duda el mejor ejemplo de este tipo de amor en el 
nivel humano. Leíamos en la prensa el caso de una madre que 
pasó quince años prácticamente sin alejarse del lecho de su 
hija que estuvo todo ese tiempo en un profundo estado de 
coma. Cuando una amiga la visitó y le aconsejó que saliera a



Una ley - dos tablas 225

recrearse, que su hija nunca podría siquiera darle las gracias 
por lo que hacía por ella, la madre simplemente contestó: “lo 
sé, pero no puedo alejarme.” Tal vez el amor ágape se entienda 
mejor contrastándolo con “eros,” que se encuentra al otro 
extremo de la escala. León Morris, un erudito del Nuevo 
Testamento, expresa muy bien este contraste:

Como hemos visto, eros tiene dos características principales: es amor 
a lo que es digno de amarse, y es un amor que desea poseer. Ágape 
contrasta con esto en los dos puntos: no ama porque sea digno de 
amarse, y no es amor que desea poseer. Al contrario, es un amor que

t se da sin tomar en cuenta el mérito, y es un amor que trata de dar 
(Testaments ofLove, p. 128).

Dos tablas
Tratemos de visualizar lo que estamos diciendo de la 

siguiente manera: existe una ley, un principio, el amor, que es 
eterno y se manifiesta en dos mandamientos, los cuales 
tienen diez incisos explicativos (cuatro y seis).

I. Amor a Dios n . Amor al prójimo
a. No tener dioses ajenos e. Honrar a los padres
b. No hacerse imagen f. No matar
c. No tomar su nombre en vano g. No adulterar
d. Acordarse del sábado h. No hurtar

i. No decir falso 
testimonio 

j. No codiciar

Los diez mandamientos, como Dios se los dio a Moisés en 
el Sinaí, estaban deletreados de forma tal que pudieran ser 
entendidos por el hombre degradado. Sin duda alguna antes 
que entrara el pecado, Adán y Eva no necesitaban estas



226 De Egipto a Canaán

explicaciones, porque el principio de la ley, amor supremo a 
Dios y amor imparcial para con el prójimo, estaba inscrito en 
sus corazones; a ellos les era natural amar. Para ellos un 
mandamiento que dijera: “No tendrás dioses ajenos delante de 
mí” o “no matarás” hubiera sido extraño e innecesario. 
Cuando fueron creados, la orientación natural de sus vidas era 
hacia Dios y hacia el prójimo; era natural para ellos encontrar 
placer en la presencia de Dios y amar a los demás sin 
condiciones. Habían sido creados a imagen de Dios, y Dios es 
amor. El pecado trastornó todo eso. El hombre se volvió, no 
sólo egoísta y centrado en sí mismo, sino que su misma mente 
se nubló, quedó limitado, incapaz de percibir las cosas de Dios 
como las percibía antes. Sus habilidades se distorsionaron; 
quedó en necesidad de ayuda para comprenderse a sí mismo 
y sus deberes.

Cuando la gran controversia entre el bien y el mal haya 
terminado, y el reino de Dios quede establecido 
definitivamente en esta tierra, los eternos principios de la ley 
de Dios continuarán rigiéndolo todo. Podrá ser que no será 
necesario entonces tener todos los mandamientos deletreados 
en diez incisos, pero estarán incluidos en el gran mandamiento 
del amor; y por eso no desaparecerán jamás. Volveremos a ser 
capaces de captar, como Adán cuando fue creado, la voluntad 
de Dios en los principios de su ley, porque nuestro corazón 
latirá en sintonía con ellos.

El primer mandamiento
Aunque Jesús dijo que los dos mandamientos son 

semejantes, también señaló que uno es el primero y el otro 
es el segundo. El primero tiene prioridad lógica (primero, 
protos, en griego, denota rango). Nuestro primer deber es para 
con Dios, y recién cuando amamos a Dios estaremos en



Una ley • dos tablas 227

condiciones de amar a nuestros semejantes, es decir, amar en 
el verdadero sentido de la palabra. Según el primer 
mandamiento, nuestro primer deber cristiano es amar a Dios 
con todo el corazón, con toda el alma y con toda la mente. 
Estas palabras vienen del Antiguo Testamento, de 
Deuteronomio 6:5, que es parte de la Shema, el credo funda­
mental del judaismo; es el texto que todo niño judío aprende 
de memoria. Significa que Dios debe ocupar el primer lugar 
en nuestra vida, que debemos amarle con un amor que 
“domine nuestras emociones, que dirija nuestros 
pensamientos, y que sea la dinámica de todas nuestras 
acciones;” significa que todo lo que hacemos, incluyendo el 
comer, el beber, y cualquier otra cosa, debe ser hecho teniendo 
a Dios en mente, “para la gloria de Dios” (1 Cor. 10:31). Este 
mandamiento, además, impone sobre nosotros una enorme 
responsabilidad. Cuando dice, por ejemplo, que debemos 
amar a Dios con “toda la mente,” esto nos habla de la 
necesidad de desarrollar nuestra mente, de cultivarla. 
Notemos:

Dios requiere el adiestramiento de la facultades mentales... El Señor 
nos manda que lo amemos con todo el corazón, y con toda el alma, y 
con toda la fuerza, y con toda la mente. Esto nos impone la 
obligación de desarrollar el intelecto hasta su máxima capacidad, 
para que podamos conocer a nuestro Creador con todo el 
entendimiento (PVGM, p. 268).

El segundo mandamiento
El espacio no nos permite más que algunas reflexiones 

sobre el segundo mandamiento, la segunda tabla. No importa 
cuánto una persona pretenda amar a Dios, si no ama a su 
prójimo demuestra que su amor a Dios no es genuino. La 
Escritura nos recuerda que “si alguno dice: Yo amo a Dios y



228 De Egipto a CanáB

aborrece a su hermano, es mentiroso” (1 Juan 4:20), porque 
“el amor hacia el hombre es la manifestación terrenal del amor 
hacia Dios” (DTG, p. 596). No es posible amar a Dios 
genuinamente sin amar al prójimo al mismo tiempo.

Una de las características esenciales del amor genuino es 
que es imparcial; no elige a quien amar; el valor del objeto no 
es la causa del amor. Es semejante al amor de Dios, quien 
“hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover sobre 
justos e injustos” (Mateo 5:45). Y esto es lo más difícil, 
humanamente imposible. Es fácil para el hombre natural amar 
y tratar bien a sus favoritos, a aquellos que le caen bien, o que 
pertenecen a su familia; pero amar a todos, incluyendo a los 
que tienen otra religión, diferente cultura, otro color, no 
siempre es fácil. Y la cruda realidad es que “el amor que 
prodiga sus bondades sólo a unos pocos, no es amor, es 
egoísmo” (PVGM, p. 288), no es el amor del cual nos habla 
la segunda tabla. El amor verdadero, del que habla la Biblia, 
es un principio mas que un sentimiento; es un principio que no 
elige a quien amar, no es excluyeme, porque en un sentido no 
hay nadie que no sea nuestro prójimo.

Amar a los enemigos
Si bien es cierto que nosotros no tenemos el privilegio de 

“elegir” a nuestro prójimo, porque la definición de este 
término fue dada para siempre por Jesús hace mucho tiempo, 
es con frecuencia muy fácil generalizar, hacerlo tan amplio 
que pierde el sentido de su importancia inmediata. Si 
quisiéramos particularizar un poco, podríamos señalar dos 
tipos de prójimos en relación a los cuales de veras se pone de 
manifiesto lo genuino del amor. En primer lugar, usando el 
lenguaje del Señor Jesús, se encuentran nuestros enemigos, 
aquellos que por alguna razón no nos quieren, que no



Una ley - dos tablas 229

simpatizan con nosotros y procuran de alguna manera 
dañamos. “Amad a vuestros enemigos” (Mateo 5:44), es el 
imperativo divino. No es un consejo; no dijo Jesús: “sería 
preferible,” “qué hermoso fuera,” o “en lo posible” amad a 
vuestros enemigos. Es sencillamente una orden. Un seguidor 
de Cristo debe amar a todos, aun a sus enemigos.

Naturalmente tal cosa es imposible para el corazón natu­
ral, para el corazón que no ha sido regenerado por la gracia de 
Dios. Para el corazón natural, lo “natural” es vengarse, 
devolver mal por mal, desquitarse, tomar represalias, pagar 
cop la misma moneda. Pero entre vosotros “no será así” 
(Mateo 20:26), enseñó Jesús a sus seguidores. Y él dejó el 
ejemplo de su vida como la más sublime enseñanza de lo que 
quiso decir. Aun para sus más acervos enemigos, para su 
propio discípulo que lo traicionó y lo vendió por el precio de 
un esclavo, tuvo sólo palabras de amor y de perdón. Y aún 
resuenan, profundas, conmovedoras, las palabras que dirigió 
a aquellos que lo estaban clavando en la cruz: “Padre, 
perdónalos, porque no saben lo que hacen” (Lucas 23:34).

Amar a los más necesitados
Otro tipo de prójimo que debemos amar, y que también 

pone a prueba la naturaleza, lo genuino de nuestro 
cristianismo, son aquellos que están en desventajas, los menos 
favorecidos, aquellos que necesitan más y que tienen menos. 
Hay personas que son menos favorecidas culturalmente, otras 
físicamente, psicológicamente, financieramente, 
emocionalmente. Hay quienes que en algún momento de sus 
vidas han sido abusados, casi destruidos; llevan profundas 
heridas en sus almas. En otras palabras, son más necesitados, 
la vida les es más difícil.

En el mundo lo que prevalece en general es la ley de la



230 De Egipto a Canaán

selva; sobrevive el más apto, el más fuerte, y con frecuencia 
lo hace pisoteando y eliminando a los más débiles. Nosotros, 
como seguidores del Maestro estamos llamados a mostrar 
especial preocupación por los más débiles, los que no tienen 
quien los defienda, o los ayude. Las palabras de Jesús son muy 
claras

Dijo también al que le había convidado: Cuando hagas comida o cena, 
no llames a tus amigos, ni a tus hermanos, ni a tus parientes, ni a 
vecinos ricos; no sea que ellos a su vez te vuelvan a convidar, y seas 
recompensado. Mas cuando hagas banquete, llama a los pobres, los 

t mancos, los cojos y los ciegos; y serás bienaventurado; porque ellos 
no te pueden recompensar, pero te será recompensado en la 
resurrección de los justos (Lucas 14:12-14).

Las palabras de Jesús no son excluyentes; no quiso decir 
que nunca debiera invitarse a parientes o a amigos ricos; sino 
más bien no sólo a ellos, con total despreocupación por 
aquellos que más necesitan.

En el Antiguo Testamento abundan las instrucciones en 
cuanto a la preocupación que los israelitas debían tener por los 
pobres, por las viudas, por los huérfanos y por los extranjeros. 
Los que poseían tierras tenían instrucciones de dejar algunas 
gavillas en el campo en tiempos de la cosecha “para el 
extranjero, para el huérfano y para la viuda; para que te 
bendiga Jehová tu Dios en toda obra de tus manos” (Deut. 
24:19). El llamado a cuidar, a hacer justicia a los menos 
favorecidos, es constante; escuchemos a Isaías: “dejad de 
hacer lo malo; aprended a hacer el bien; buscad el juicio, 
restituid al agraviado, haced justicia al huérfano, 
amparad a la viuda” (Isa. 1:16,17).

Santiago resume la preocupación del Nuevo Testamento 
a este respecto cuando escribe: “La religión pura y sin mácula 
delante de Dios el Padre es esta: visitar a los huérfanos y a las



Una ley - dos tablas 231

viudas en sus tribulaciones, y guardarse sin mancha de este 
mundo” (Sant. 1:27). Más importante que el conocimiento de 
muchas cosas y la capacidad de argumentar, es una vida de 
servicio al prójimo movida por la presencia del amor de Dios 
en el alma. Se nos dice que “aquellos a quienes Cristo elogia 
en el juicio, pueden haber sabido poca teología, pero 
albergaron sus principios. Por la influencia del Espíritu 
divino, fueron una bendición para los demás” (DTG, p. 
593).

El Señor Jesús, después de haber demostrado en su propia 
vida y ministerio la presencia de este principio, la presencia 
deí gran mandamiento, nos desafía a nosotros con las 
siguientes palabras:

Un mandamiento nuevo os doy: Que os améis unos a otros; como yo 
os he amado, que también vosotros os améis unos a otros. En estos 
conocerán todos que sois mis discípulos, si tuviereis amoríos unos por 
los otros (Juan 13:34,35).

Hay quienes han tenido dificultad en entender cómo Jesús 
pudo decir que estaba dando un mandamiento nuevo, cuando 
en realidad estaba citando del Antiguo Testamento. Ya en el 
Pentateuco encontramos las palabras “amarás a tu prójimo 
como a ti mismo” (Deut. 19:18). Lo que es nuevo, sin 
embargo, totalmente nuevo, algo nunca visto antes entre los 
hombres, lo indican las palabras “como yo os he amado.” El 
amor genuino, imparcial, con especial preocupación por los 
débiles, los necesitados, por los menos favorecidos, hizo su 
aparición en la tierra en la persona del Señor Jesús. Es posible 
ser totalmente ortodoxos en la teología, tener la verdad, 
defenderla, argumentar con toda lógica, pero a menos que el 
amor de Jesús sea el móvil de las acciones, de nada servirá, 
como lo subraya tan claramente el apóstol Pablo en
1 Corintios 13, el famoso capítulo del amor.



232 De Egipto a Canaán

Pero, ¿cómo puede ser posible, nos preguntamos, amar 
así, cuando tal cosa es totalmente contraria a los impulsos de 
nuestra propia naturaleza? Evidentemente, no es asunto de 
preocupamos, de esforzamos, de tratar de amar así. La 
capacidad de amar de esta manera es un don de Dios, es el 
poder de Dios transformando nuestra naturaleza. El secreto se 
encuentra en recibir su amor, en recibir ese don celestial, 
porque “si recibimos su amor nos hará igualmente tiernos y 
bondadosos, no sólo con quienes nos agradan, sino también 
con los más defectuosos, errantes y pecaminosos” (DMJC, p. 
65). t

Cuando el amor llena el corazón, fluye hacia los demás, no por los 
favores recibidos de ellos, sino porque el amor es el principio de 
la acción. El amor cambia el carácter, domina los impulsos, vence 
la enemistad y ennoblece los afectos (DMJC, p. 35).

Hace algún tiempo le oíamos decir a alguien: “A mí no me 
preocupan los diez mandamientos, yo guardo los dos,” 
intimando que tratar de guardar los diez es legalismo, que el 
cristiano se rige por los dos. Y uno se pregunta, ¿qué es más 
fácil, guardar los diez, o guardar los dos? Y al decir guardar 
los dos decimos guardarlos así como Jesús los guardó, como 
lo ejemplificó en su propia vida. Significa amar a Dios sobre 
todas las cosas, ponerlo siempre en primer lugar, no tener 
ningún tipo de ídolos; y amar al prójimo, incluyendo a 
nuestros enemigos y los menos favorecidos, como a nosotros 
mismos. Sólo un corazón transformado por la gracia de Dios 
puede aspirar a amar, por lo menos en parte, como Jesús amó.

Juana de Ibarbourou, una poetisa uruguaya, supo ilustrar 
en forma hermosa cómo actúa el cristiano cuando está movido 
por el amor de Dios, en relación a los menos favorecidos. El 
título de su poesía es La higuera.



Una ley - dos tablas 233

Porque es áspera y fea
porque todas sus ramas son grises,
yo le tengo piedad a la higuera.
En mi quinta hay cien árboles bellos: 
ciruelos redondos, limoneros rectos, 
y naranjos de brotes lustrosos.
En las primaveras, todos ellos 
se cubren de flores en tomo a la higuera, 
y la pobre parece tan triste, 
con sus gajos torcidos que nunca 

^de apretados capullos se visten.
Por eso, cada vez que yo paso a su lado, digo, 
procurando hacer dulce y alegre mi acento: 
es la higuera
el más bello de los árboles todos del huerto.
Si ella escucha, si comprende el idioma en que hablo, 
¡Qué dulzura tan honda hará nido 
en su alma sensible de árbol!
Y tal vez, a la noche,
cuando el viento abanique su copa,
embriagada de gozo le cuente:
¡Hoy a mí me dijeron hermosa!

Biblioteca "Sara t .  u c
i i \



?z
Tragedia en el desierto

t

El pueblo de Israel finalmente abandonó las 
cercanías del Sinaí y continuó su marcha por el desierto. 

Siguieron encontrando dificultades. Los propósitos de Dios 
seguían siendo los mismos. Quería que sus hijos aprendieran 
a confiar en él, a vivir en obediencia a su voluntad. Los estaba 
preparando para entrar a Canaán, porque tenía enormes planes 
para ellos en el futuro. Esos ex esclavos que deambulaban por 
el desierto eran los instrumentos escogidos por Dios para 
evangelizar a las naciones; estaban llamados a cooperar con 
Dios en una empresa gloriosa.

La razón por la cual los había sacado de Egipto era 
precisamente esa, para que le sirvieran, y éste era el propósito 
más importante de todo el episodio; no los sacó simplemente 
porque eran esclavos; los liberó para que le sirviesen. Había 
muchos otros esclavos en aquellos días, pero Dios se acordó 
de éstos en particular porque quería transformarlos en 
instrumentos de bendición, y así, por medio de ellos, 
acordarse de los demás, extender su misericordia a los otros 
pueblos.

El viaje por el desierto fue lento; los meses comenzaron a



Tragedia en el desierto 235

tomarse en años; tristemente, muchos de los redimidos fueron 
quedando a lo largo del camino. Habían pasado casi cuarenta 
años, estaban llegando al final de su recorrido. Faltaban sólo 
unas pocas jomadas. Aarón ya había muerto en la cumbre del 
monte Hor y su hijo Eleazar había sido instalado como 
sacerdote por indicación divina (Núm. 20:22-29).

Después de partir del monte Hor, la multitud comenzó a 
rodear la tierra de Edom, ya en las fronteras mismas de la tierra 
prometida. Y aquí el relato registra uno de los momentos más 
tristes de todo el recorrido, nos dice que “se desanimó el 
pueblo por el camino. Y habló el pueblo contra Dios y 
contra Moisés: ¿Por qué nos hiciste subir de Egipto para que 
muramos en este desierto” (Núm. 21:4,5).

Esta actitud del pueblo resulta inexplicable. Por cuarenta 
años habían sido el objeto del cuidado y de la bendición de 
Dios. Innumerables milagros habían sido realizados para 
beneficiarlos. No eran más esclavos. Estaban libres. Podía 
animarles la esperanza de que pronto entrarían en Canaán; que 
Dios los amaba. Les esperaba un futuro glorioso. Pero a pesar 
de que habían salido de Egipto hacía tanto tiempo, seguían 
siendo, en muchos sentidos, los mismos. Muchos seguían con 
mentalidad de esclavos. Rehusaron permitirle a Dios que 
hiciera la obra de transformación en sus vidas, que era, en 
realidad, el propósito del peregrinaje.

La serpiente de bronce
La respuesta de Dios a la murmuración del pueblo fue 

algo totalmente inesperado, parecía como si su paciencia se 
hubiese finalmente agotado: “Y Jehová envió entre el pueblo 
serpientes ardientes, que mordían al pueblo; y murió mucho 
pueblo de Israel” (Núm. 21:6). Y ahora, frente a la calamidad 
que los había sobrecogido, los israelitas clamaron a Moisés,



236 De Egipto a Canaán

expresaron su arrepentimiento por haber hablado contra Dios 
y contra él, y le rogaron que intercediera a favor de ellos. 
Moisés así lo hizo, oró por el pueblo, como lo había hecho 
tantas veces en el pasado, pero la plaga no cesó 
inmediatamente.

Moisés recibió, en respuesta a su oración, una orden de 
parte de Dios, una orden al parecer muy extraña. Y es en la 
solución que Dios proveyó para el problema de los israelitas 
donde se encuentra encerrada una de las mayores lecciones 
que debemos aprender nosotros como cristianos. Le dijo a 
Moisés: “Hazte una serpiente ardiente, y ponía sobre un asta; 
y cualquiera que fuere mordido y mirare a ella, vivirá” 
(Núm. 21:8). Los israelitas habían salido de Egipto como un 
pueblo, como una nación. Dios se había acordado del pacto 
que había hecho con Abraham, y descendió para librarlos, con 
el propósito de hacerlos un pueblo santo, diferente. Había 
también, sin embargo, una dimensión individual, personal en 
todo eso, porque un pueblo, al igual que una iglesia, se 
compone de individuos, y es a este nivel donde se encuentra 
su fuerza o su debilidad. La provisión que Dios estaba 
haciendo ahora afectaría, no ya al pueblo como un todo, sino 
sólo a individuos, a aquellos que pusiesen su fe en lo que Dios 
había proviesto, a quienes confiaran en el remedio divino.

Pero, ¿por qué una serpiente? ¿Por qué no un cordero, por 
ejemplo? Aparentemente muchos de los israelitas, sin duda 
debido a la experiencia que habían tenido en la noche de 
pascua, comenzaron a tener en alta estima el ceremonial, lo 
externo. En aquella oportunidad habían matado un cordero, 
aplicado la sangre en la puerta y fueron protegidos. Llegaron 
a creer que había virtud en el sacrificio mismo. El cordero, que 
en aquella noche había sido nada más que un tipo de Cristo, 
llegó a ocupar un lugar prominente en sus pensamientos. Dios 
quiso enseñarles que el único propósito del símbolo era



Tragedia en el desierto 237

señalar a la realidad, a algo que estaba más allá, que no había 
virtud en el símbolo mismo; éste sólo señalaba a lo que había 
sido provisto por Dios. El propósito de una serpiente ahora 
era, en un sentido, sacudirlos, despertarlos a la realidad de que 
habían caído en la idolatría, o mas bien que la idolatría a la cual 
se habían acostumbrado en Egipto no había sido del todo 
desarraigada de sus almas. Se nos dice al respecto:

Hasta entonces muchos habían llevado sus ofrendas a Dios, creyendo 
que con ello expiaban ampliamente sus pecados. No dependían del 
Redentor que había de venir, de quien estas ofrendas y sacrificios no 
gran sino una figura y sombra. El Señor quería enseñarles ahora 
que en sí mismos sus sacrificios no tenían más poder ni virtud que 
la serpiente de bronce, sino que, como ella, estaban destinados a 
dirigir su espíritu a Cristo, el gran sacrificio propiciatorio (PP, pp. 
457,58).

Nos dice el relato que cuando alguien era mordido por una 
serpiente, y elevaba su vista a la serpiente de bronce, sanaba. 
Ellos no podían salvarse del efecto del veneno que había en sus 
heridas. Sólo Dios podía curarlos, pero ellos debían expresar 
su fe *erí lo provisto por Dios, mirando, en actitud de 
obediencia. Algunos, tan acostumbrados a lo externo, a las 
formas, a hacer algo ellos mismos, creyeron que lo que se les 
estaba pidiendo era demasiado sencillo, que no podía ser; por 
lo que no miraron, y murieron. “Muchos habían muerto ya, y 
cuando Moisés hizo levantar la serpiente en un poste, hubo 
quienes se negaron a creer que con sólo mirar aquella imagen 
metálica se iban a curar. Estos perecieron en su incredulidad. 
No obstante, hubo muchos que tuvieron fe en lo provisto por 
Dios” (PP, p. 457).

La erección de una serpiente sobre un poste, como 
símbolo curativo, fue algo tan inesperado, tan diferente a lo 
que ellos hubieran imaginado, que muchos se rehusaron a



238 De Egipto a Canaán

mirar. Pero de acuerdo al plan de Dios, no era asunto de pedir 
explicaciones, de tratar de entender el mecanismo por el cual 
el veneno sería neutralizado. Era asunto de confiar, porque 
Dios así lo había indicado, aun cuando no lo entendieran 
plenamente. Era asunto de mirar, y vivir. Los que miraron 
fueron curados, y vivieron. Por supuesto que fueron sanados 
por Dios, no por la serpiente; ellos lo sabían.

En tomo a este incidente existe una nota lamentable. 
Cuando los israelitas entraron finalmente a Canaán llevaron 
con ellos la serpiente, como recuerdo de la bendición que 
habían recibido; muchos de ellos habían experimentado la 
sanfdad en sus propios cuerpos cuando elevaron a ella su 
mirada. Pero tan dado a la idolatría es el corazón humano, que 
pronto la serpiente misma llegó a ser objeto de culto entre el 
pueblo. Nos dice el relato bíblico que años más tarde el rey 
Ezequías, uno de los reyes que hizo lo recto ante los ojos de 
Jehová, “quitó los lugares altos, y quebró las imágenes, y cortó 
los símbolos de Asera, e hizo pedazos la serpiente de bronce 
que había hecho Moisés, porque hasta entonces le 
quemaban incienso los hijos de Israel” (2 Reyes 18:4).

Mordidos por la serpiente
Hay una riqueza de enseñanza para nosotros en el 

incidente del levantamiento de la serpiente en el desierto. En 
primer lugar, nos recuerda que todos nosotros, sin excepción, 
hemos sido mordidos por la serpiente; la Escritura no deja 
ninguna duda al respecto. El pecado, como un veneno mortal, 
se ha introducido en la naturaleza humana desde el momento 
en que Adán pecó en el Edén. Todos sus descendientes han 
nacido ya con el veneno en su sistema; no hay nadie que escape 
a sus efectos maléficos. Agustín, un teólogo prominente del 
comienzo del Siglo V de la era cristiana, se refirió a esta



Tragedia en el desierto 239

realidad diciendo: “De la manera en que un médico examina 
una enfermedad, y al concluir que es fatal, hace este 
pronunciamiento: el paciente va a morir, no se va a recuperar, 
igualmente, desde el momento en que un hombre nace, se 
puede decir: No se va a recuperar.” Desde el momento en que 
nacemos el veneno ya está presente. Es sólo asunto de tiempo. 
Todos nacemos con una enfermedad terminal.

El apóstol Pablo es muy claro al referirse a esta realidad. 
Escribiendo a los romanos les dice que “...el pecado entró en 
el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la 
muerte pasó a todos los hombres, por cuanto todos pecaron” 
(Rem. 5:12). Un poco más adelante añade: “Porque así como 
por la desobediencia de un hombre los muchos fueron 
constituidos pecadores...” (Rom. 5:19).

Al respecto se nos dice: “Después de su pecado, Adán y 
Eva no pudieron seguir morando en el Edén... Se les dijo que 
su naturaleza se había depravado por el pecado...” (PP, p. 
46). “Antes que Adán cayese, le era posible desarrollar un 
carácter justo por la obediencia a la ley de Dios. Mas no lo 
hizo, y por su caída tenemos una naturaleza pecaminosa, 
y no podemos hacemos justos a nosotros mismos.” (CC, p.
62).

Si bien es cierto que también hoy Dios tiene un pueblo, una ̂ 
iglesia que ha escogido para que cumpla una misión especial, 
la solución del problema del pecado sigue siendo, en el fondo, 
algo definidamente individual. No tiene que ver con grupos, 
privilegios sociales, raciales, nacionales, o eclesiásticos. 
Cuando dice la Escritura que “Dios estaba en Cristo 
reconciliando consigo al mundo,” (2 Cor. 5:19), no sugiere 
que se trata de una salvación universal, como están postulando 
con creciente convicción ciertos teólogos contemporáneos. 
En la cruz, es cierto, Jesús pagó el precio de la salvación de 
todo ser humano. Pero los beneficios de la cruz no llegan por



240 De Egipto a Canaán

imposición, sino que están a la disposición de “todo aquel que 
en él crea” (Juan 3:16). Es necesario creer, levantar la vista a 
la cruz. En la cruz la salvación fue provista en forma 
universal, porque él “quiere que todos los hombres sean 
salvos” (1 Tim. 2:4), pero es eficaz en forma individual, sólo 
para quien la acepta, para quien cree.

No solamente es la salvación accesible para quien cree; 
creer, confiar, es el único camino; no hay otro. Fe es confiar,' 
aun cuando no se entiendan todos los detalles. Como los 
israelitas en el desierto, no es asunto de pedir explicaciones, 
de tratar de entender todos los por menores, el mecanismo. 
“Bienaventurados los que no vieron, y creyeron,” le dijo Jesús 
a Tomás, quien tenía dificultad en creer sin ver (Juan 20:29). 
Es difícil encontrar otro ejemplo en la Sagrada Escritura que 
enseñe con más claridad la verdad de que la justificación es 
por la fe, que el levantamiento de la serpiente en el desierto. 
Si aquellos que se negaron a mirar la serpiente, y perecieron, 
hubieran podido contribuir con algo, hacer algo ellos mismos 
además de mirar, sin duda lo hubieran hecho. Lo que se les 
pedía parecía ser demasiado sencillo, demasiado fácil; no 
podía ser.

A través de la historia de la iglesia cristiana éste ha sido un 
problema que se ha presentado siempre que se intenta predicar 
el evangelio. Es el problema que tuvo que afrontar el apóstol 
Pablo en las iglesias de Galacia. Los hermanos en Galacia 
habían aceptado a Cristo como Salvador, pero pronto fueron 
“fascinados” por enseñanzas que insistían que eso no era 
suficiente, que estaba bien para un comienzo, pero que había 
que añadir ciertas cosas; debían hacer algo para complementar 
su fe en Cristo. Con el propósito de despertarlos a la realidad, 
el apóstol les cita el ejemplo clásico de Abraham, el cual ellos 
debieran haber conocido muy bien: “Así Abraham creyóla 
Dios, y le fue contado por justicia” (Gál. 3:6).



Tragedia en el desierto 241

Y así fue siempre. Sobre este punto delicado se dividió el 
cristianismo en el Siglo XVI; en el fondo lo que causó la 
separación fue la manera diferente de entender la doctrina de 
la salvación; fe en la justicia de Cristo por un lado, y fe más 
méritos humanos por el otro. Lutero, juntamente con otros 
reformadores, sostenían que la salvación es sólo por gracia, un 
don de Dios que se recibe por fe, mientras que Roma insistía 
en la necesidad de cooperación con la gracia, y llegó al punto 
de pronunciar “anatemas” contra aquellos que confesaban que 
la justificación es sólo por fe. .

La*serpiente en el Nuevo Testamento
Decíamos que el incidente en el desierto, las serpientes 

venenosas, y el alzamiento de la serpiente de metal por orden 
de Dios, no sólo tenía el propósito inmediato de auxiliar a los 
israelitas y de enseñarles lecciones indispensables, sino que 
también ilumina aspectos fundamentales del evangelio 
presentado en el Nuevo Testamento. En el Nuevo Testamento 
se encuentra sólo una ftiención del incidente de la serpiente de 
bronce, y es en labios de Jesús mismo. Jesús se refirió a este 
incidente en su conversación con Nicodemo, para ayudarle a 
elevar su mirada al corazón mismo del plan de salvación. Le 
había dicho que era indispensable “nacer de arriba” para poder 
entrar en el reino de Dios. Cuando Nicodemo pidió más 
explicación, cuando le preguntó a Jesús “¿cómo puede 
hacerse esto?,” el Señor le contestó con aquellas palabras 
memorables: “Y como Moisés levantó la serpiente en el 
desierto, así es necesario que el Hijo del Hombre sea 
levantado” (Juan 3:14). ¿Qué quiso decir con eso, que sería 
levantado?

La manera en que Jesús usó esta palabra en otras 
ocasiones hace claro que lo que tenía en mente era su muerte.



242 De Egipto a Canaán

Anunciando directamente su muerte había dicho un tiempo 
antes: “Y yo, si fuere levantado de la tierra, a todos atraeré a 
mí mismo” (Juan 12:32). En el siguiente versículo se 
encuentra la explicación dada por Juan: “Y decía esto dando 
a entender de qué muerte iba a morir.” Dicho en otras 
palabras, Jesús le presentó la cruz a Nicodemo como respuesta 
a su inquietud, porque la cruz es el centro, el corazón de la obra 
redentora de Dios. Desde el mismo momento en que el pecado 
entró en el mundo, Dios anunció que la cruz sería la solución 
(Gén. 3:15). En la cruz Jesús murió como sustituto del hombre 
culpable, murió en su lugar, cancelando su deuda. Queriendo 
enfatizar lo central de la cruz en el plan de salvación, E.G. de 
White escribió: “La muerte de Cristo demuestra el gran amor 
de Dios por el hombre. Es nuestra garantía de salvación. 
Quitarle al cristiano la cruz sería como borrar del cielo el 
sol” (HA, p. 170). En una conversación con sus discípulos, el 
Señor Jesús resaltó cuál era el corazón de su obra redentora 
cuando dijo que él había venido, no “para ser servido, sino 
para servir, y para dar su vida en rescate por muchos” (Marcos 
10:45). Notemos las siguientes palabras, muy significativas, 
que tienen como base lo expresado por Jesús:

El sacriñcio de Cristo como expiación del pecado es la gran verdad 
en derredor de la cual se agrupan todas las otras verdades. A fin de ser 
comprendida y apreciada debidamente, cada verdad de la Palabra de 
Dios, desde el Génesis al Apocalipsis, debe ser estudiada a la luz que 
fluye del Calvario. Os presento el magno monumento de la 
misericordia y regeneración, de la salvación y redención, el Hijo de 
Dios levantado en la cruz. Tal debe ser el fundamento de todo 
discurso presentado por nuestros ministros (Ev. p. 142).

Cristo clavado en la cruz no es la única verdad sino la gran 
verdad, la verdad central de la Escritura; y es solamente a la luz 
de esta gran verdad que todas las otras verdades se hacen



Tragedia en el desierto 243

comprensibles y adquieren su verdadera importancia.

Cristo, nuestra justicia
A pesar del lugar central que ocupa la muerte de Cristo, 

tanto en el tipo como en la enseñanza del Nuevo Testamento, 
no siempre se le ha dado el lugar que le corresponde. Demos 
un vistazo rápido, que puede ser muy instructivo, a este 
particular en la Iglesia Adventista. Recordamos el año 1888 
como un año clave en nuestra historia. En ese año se llevó a 
cabo el congreso de la Asociación General en Minneapolis, 
estado de Minnesota, donde la iglesia también luchó para 
tratar de entender estos conceptos. Nuestros hermanos se 
preguntaban en cuanto al lugar que debe ocupar la cruz, la fe, 
y las obras en el plan de redención. ¿Es la justicia de Cristo, 
o nuestra justicia la que nos hace aceptos delante de Dios?

Y aunque parezca un poco difícil de creer, algunos 
dirigentes prominentes de la iglesia en aquel entonces 
insistían en que es nuestra obediencia la que debe proveer la 
justicia que la ley requiere. Hablaban de la justicia de Cristo 
como algo que beneficiaba al cristiano en cuanto a su pasado, 
pero no necesariamente el presente, ya que Dios capacitaba al 
hombre que lo aceptaba para obedecer perfectamente su ley.

El pastor Urías Smith, entonces editor de la Review and 
Herald, (Revista Adventista), publicó un artículo en esta 
misma revista unos pocos meses después de las reuniones en 
Minneapolis al que tituló “Our Obedience” (Nuestra 
obediencia). En ese artículo insistía el pastor Smith que el 
propósito central de la obra de Cristo a nuestro favor es 
“ponemos otra vez frente a la ley, para que su justicia [de la 
ley] pueda ser cumplida en nosotros por nuestra obediencia a 
ella, para que al fin, cuando nos toque comparecer ante a la ley, 
la cual es la norma del juicio, podamos aparecer en perfecta



244 De Egipto a Canaán

armonía con ella.. ” (Review andHerald, 11 de junio de 1889). 
Un poco más de un año antes, en enero de 1888, había dicho 
algo similar cuando escribió que el plan de la salvación “tiene 
como propósito colocar a cada individuo de la raza humana 
bajo su propia responsabilidad en lo que respecta a su 
destino futuro” (The Gospel Sickle [La hoz del evangelio]).

En la literatura adventista de los años subsiguientes se 
encuentra muy poco entusiasmo por la postura teológica del 
pastor Smith, como se puede percibir en los escritos 
proveniente de la pluma de varios de los pioneros. El pastor 
Arturo Daniels, él mismo un participante de la mencionada 
conferencia, escribió un libro varios años más tarde en el cual 
trató de captar la esencia del mensaje de 1888; el mismo título 
del libro, Cristo nuestra justicia, lo dice todo. Era la justicia 
de Cristo, su obediencia perfecta, no “nuestra justicia,” la que 
contaría en el día del juicio.

Este era el mensaje que la iglesia debía predicar con 
renovado entusiasmo y poder. La señora White misma se 
colocó a la vanguardia de aquellos que captaron que el 
evangelio es “Cristocéntrico,” no “antropocéntrico.” Un 
vistazo a la literatura proveniente de su pluma en la década que 
siguió a la memorable conferencia de Minneapolis no deja 
ninguna duda en cuanto a dónde ella estaba poniendo su 
énfasis. Difícilmente puedan leerse libros más 
Cristocéntricos y llenos del evangelio que El camino a Cristo 
(1892); El discurso maestro de Jesucristo (1896); El Deseado 
de todas las gentes (1898); Palabras de vida del gran Maestro 
(1900), todos escritos en la década que siguió a Minneapolis.

Además poseemos una cantidad sorprendente de artículos 
y sermones con el mismo tenor. Citaremos con cierta 
extensión sus escritos en los años que siguieron a Minneapo­
lis. Notemos, por ejemplo, algo que escribió en 1889: “En 
cada reunión, a partir del congreso de la Asociación General



Tragedia en el desierto 245

[Minneapolis, 1888], algunas almas han aceptado ávidamente 
el precioso mensaje de la justificación en Cristo” (1 MS, p. 
420). Dos años más tarde escribió en la Review and Herald, 
“Por fe [el pecador] puede presentar a Dios los méritos de 
Cristo, y el Señor coloca la obediencia de su Hijo en la cuenta 
del pecador. La justicia de Cristo es aceptada en lugar del 
fracaso del hombre...” (1 MS, p. 430). Un año más tarde 
escribió en El camino a Cristo: “Así que no hay en nosotros 
mismos cosa alguna de que jactamos. No tenemos motivos 
para ensalzarnos. El único fundamento de nuestra 
esperanza es la justicia de Cristo que nos es imputada y la 
que'produce su Espíritu obrando en nosotros y por nosotros (p.
63).” En 1893, volvía al mismo tema: “La justicia 
manifestada en el carácter de Cristo había de ser para 
siempre el ancla, la esperanza salvadora del mundo. Cada 
alma que elige a Cristo puede decir con fe: ‘El Señor es mi 
justicia’” (1 MS, p. 409). Un pensamiento más, escrito en el 
año 1892, que debe haber dejado bien claro en la mente de 
nuestros hermanos de aquel tiempo de qué justicia se trata:

Sois impotentes para hacer el bien y no podéis mejorar vuestra 
condición. Fuera de Cristo no tenéis ningún mérito, ninguna justicia. 
Nuestra pecaminosidad, nuestra debilidad, nuestra imperfección 
humana hacen imposible que aparezcamos delante de Dios a 
menos que seamos revestidos con la justicia inmaculada de Cristo 
(1 MS, pp. 391,92).

Este es un problema universal, no sólo de la Iglesia 
Adventista en el siglo pasado. El confiar en nuestra propia 
justicia es parte de la naturaleza humana; y así lo ha sido desde 
que el pecado entró en el mundo. El apóstol Pablo nos 
recuerda que el pueblo de Israel tuvo el mismo problema, la 
dificultad en distinguir entre las dos justicias. Escribiendo a 
los miembros de la iglesia de Roma, les dice que la razón del



246 De Egipto a Canaán

fracaso del pueblo elegido fue que “ignorando la justicia de 
Dios, y procurando establecer la suya propia, no se han
sujetado a la justicia de Dios” (Rom. 10:3)

Cristo, el objeto de la fe
La justicia de Cristo, que es el corazón del evangelio, 

puede obtenerse sólo por Iñedio^^le^Tá Fe, ' aceptando 
agradecidos la generosa provisión divina. Én el esqüefflrar- 
divino no hay lugar para méritos humanos, sólo cuentan los 
méritos de Cristo. Por eso se nos invita a mirar, a poner nuestra 
confianza en el Señor que fue “levantado” por nosotros. Hoy, 
a más de cien años de aquel memorable concilio, es posible 
que no todos estemos claros sobre este particular. Las 
palabras que fueron escritas en aquel contexto con relación a 
lo que Jesús le dijera a Nicodemo todavía gozan de mucha 
actualidad:

Hay hoy día miles que necesitan aprender la misma verdad que fue 
enseñada a Nicodemo por la serpiente levantada. Confían en que su 
obediencia a la ley de Dios los recomienda a su favor. Cuando se 
los invita a mirar a Jesús y a creer que él los salva únicamente por 
su gracia, exclaman: ‘¿Cómo puede esto hacerse?’ (DTG, p. 147).

No hay duda de que la enseñanza central del incidente de 
la serpiente de bronce es que la fe significa aceptar lo provisto 
por Dios. La serpiente era un símbolo de Cristo; Cristo es la 
“provisión” que el cielo hizo para nuestra sanidad, y nuestra 
fe debe centrarse en él. Cuando hablamos de “justificación 
por la fe,” no debiéramos olvidar que esta expresión es sólo 
una manera abreviada de decir “justificación por la fe en 
Cristo,” y no en ningún otro sustituto. Él es el objeto de la fe, 
él fue provisto por Dios desde antes de la fundación del 
mundo, y a él debemos mirar. Nicodemo fue invitado a mirar



Tragedia en el desierto 247

a la cruz, y al mirar, fue transformado. Había ido de noche a 
ver al Maestro, ¿será que era tímido, o temeroso, y no se 
atrevió a ir de día, por lo que podría decir la gente? De 
cualquier manera se entrevistó con Jesús y fue invitado a 
conteipplar la cruz, al Hijo de Dios levantado, y eso lo 
transformó. ¿Cómo lo sabemos? Nos dice la Escritura que el 
viernes de la crucifixión “también Nicodemo, el que antes 
había visitado a Jesús de noche, vino trayendo un compuesto 
de mirra y de áloes, como cien libras (Juan 19:39), y en pleno 
día, junto con José de Arimatea, tomaron “el cuerpo de Jesús, 
y lo envolvieron en lienzos con especias aromáticas, según es 
costumbre sepultar entre los judíos” (verso 40).

Si había un momento cuando podía ser riesgoso e 
impopular identificarse con Jesús, era precisamente ese 
viernes, cuando Jesús había sido escupido en el rostro, 
abofeteado, acusado de blasfemia, condenado como un 
malhechor, y finalmente clavado en la cruz. Cuan claramente 
entendió Nicodemo el significado de mirar al Hijo del hombre 
cuando fuese levantado, no lo sabemos; pero sí sabemos que 
después de esa mirada, la duda y la timidez quedaron atrás, y 
con santa osadía se adelantó para cuidar del cuerpo de quien 
había dado su vida por él. La historia de Nicodemo puede muy 
bien ser la nuestra. Es contemplando que somos 
transformados.

Leíamos hace un tiempo la historia de un joven a quien las 
malas compañías y las circunstancias lo encaminaron por 
caminos muy tortuosos. Era uno de esos jóvenes 
“incorregibles;” ningún consejo parecía ser para él. Quería ser 
el dueño y señor de su vida, sin que nadie se entrometiera en 
sus cosas. Pudo eludir la justicia por cierto tiempo, pero 
finalmente cayó en manos de la policía; fue declarado cul­
pable de un crimen, y condenado a cinco años de prisión. En 
la cárcel se mantuvo duro e impenitente. Sólo esperaba el

Biblioteca "Sara E O carr



248 De Egipto a Canaán

momento de salir para reanudar sus actividades, 
prometiéndose a sí mismo ser más cuidadoso en el futuro. Una 
vez cumplida su sentencia, salió de la cárcel, y decidió pasar 
algunos días en la casa de su madre, mientras hacía nuevos 
planes. No había visto a su madre desde el día en que la vio 
en la corte, cinco años antes; entonces se veía joven, fuerte, 
aunque no podía dejar de llorar. Tocó a la puerta, y luego de 
unos momentos vino a abrir una mujer que a primera vista le 
pareció una anciana, de cabello blanco, demacrada, triste. Por 
un momento el joven no la reconoció; quedó mirándola 
fijamente hasta que por fin exclamó: “¡Oh mamá, qué te he 
hecho!” Cuando se dio cuenta que él era en gran medida 
responsable por los sufrimientos de su madre, lloró con 
lágrimas que ni el castigo ni la prisión habían podido arrancar.

Con razón se nos aconseja pasar todos los días algún 
tiempo de reflexión y contemplación de la vida de Cristo, 
especialmente de las escenas finales, porque ellas nos dicen 
que “fue herido por nuestras rebeliones, molido por nuestros 
pecados; el castigo de nuestra paz fue sobre él, y por su llaga 
fuimos nosotros curados” (Isa. 53:5). El Hijo del hombre 
“levantado” es el único remedio, es el bálsamo sanador, que 
ataca la misma raíz del problema, ya que “el orgullo y la 
adoración del yo no pueden florecer en el alma que 
mantiene frescas en su memoria las escenas del Calvario” 
(DTG, p. 616).

Fija tus ojos en Cristo, 
tan lleno de gracia y amor, 
y lo terrenal sin valor será 
a la luz del glorioso Señor.



i8
M i especial tesoro

i

Cuando Dios sacó al pueblo de Israel de Egipto lo hizo en 
virtud del pacto que había hecho con Abraham cuatro 

siglos antes. Ya el llamado de Abraham había tenido un 
propósito claramente señalado: poder bendecir por su medio 
a todas las familias de la tierra (Gén. 12:3). La intención 
divina se prolongaba ahora en la elección de Israel como el 
pueblo de Dios. Anteriormente, y esto es claramente visible 
en el libro del Génesis, Dios había elegido a individuos: a Noé, 
antes del diluvio; luego a Abraham, Isaac, Jacob. Ahora 
eligiría a todo un pueblo. Israel estaba llamado a ser “el pueblo 
elegido de Dios.” En su confrontación con el faraón, Dios 
hizo referencia vez tras vez a su propósito para con el pueblo 
que iba a liberar: “deja ir a mi pueblo para que me sirva;” 
servicio que incluía hacer conocer su nombre entre los 
pueblos.

Dios elige
Dios escogió a los israelitas, no porque fuesen mejores, o 

porque ofrecieran alguna ventaja sobre los demás, o porque 
los quisiese más que a otros pueblos. Al contrario, a veces



250 De Egipto a Canaán

pareciera que los escogió a pesar de lo que eran, de su 
insignificancia, de lo poco promisorio que eran en el momento 
de ser llamados. Notemos la perspectiva que nos da la 
Escritura, refiriéndose a los elegidos; “Porque tú eres pueblo 
santo para Jehová tu Dios; Jehová tu Dios te ha escogido para 
serle un pueblo especial, más que todos los otros pueblos que 
están sobre la tierra. No por ser vosotros más que todos los 
pueblos os ha querido Jehová y os ha escogido, pues 
vosotros erais el más insignificante de todos los pueblos” 
(Deut. 7:7). Las últimas instrucciones que recibieron los 
israelitas antes de cruzar el Jordán, incluían algunas 
amonestaciones y consejos que no debían olvidar jamás, para 
que nunca perdieran la perspectiva de su liberación. Era un 
asunto vital que debían mantener siempre presente. Dios les 
dice por medio de Moisés:

Oye, Israel, tú vas hoy a pasar el Jordán, para entrar a desposeer a 
naciones más numerosas y poderosas que tú, ciudades grandes y 
amuralladas hasta el cielo... No pienses en tu corazón cuando Jehová 
tu Dios los haya echado de delante de ti, diciendo: Por mi justicia me 
ha traído Jehová a poseer esta tierra... No por tu justicia, no por la 
rectitud de tu corazón entras a poseer la tierra de ellos, sino por la 
impiedad de estas naciones Jehová las arroja de delante de ti, para 
confirmar la palabra que Jehová juró a tus padres Abraham, 
Isaac y Jacob (Deut. 9:1,4-6).

Dios escogió al pueblo de Israel porque él es soberano, üq 
porque hubiera ninguna virtud intrínseca en los escogidos. Al 
contrario, repetidamente el relato bíblico nos informa que ese 
pueblo era un pueblo difícil, “de dura cerviz” (32:9), ingrato, 
lento para captar los propósitos de Dios. Sin embargo, Dios 
tenía hermosos planes para ellos, si es que ellos estaban 
dispuestos a responder a su gracia en obediencia y gratitud. 
Los propósitos de Dios para con su pueblo elegido están 
hermosamente expresados en las siguientes palabras:



Mi especial tesoro 251

Vosotros visteis lo que hice a los egipcios, y cómo os tomé sobre alas 
de águilas, y os he traído a mí. Ahora, pues, si diereis oído a mi voz, 
y guardareis mi pacto, vosotros seréis mi especial tesoro sobre todos 
los pueblos; porque mía es toda la tierra. Y vosotros me seréis un 
reino de sacerdotes, y gente santa (19:4-6).

Soberanía divina y libertad humana
El texto que acabamos de citar contiene algunos 

elementos que bien vale la pena considerar, aunque sea en 
forma breve. Antes de decirles cuáles eran los planes que tenía 
para con ellos, lo que esperaba de ellos, iba a dejar claro dos 
asulitos fundamentales. En primer lugar, el versículo 4 
subraya el hecho básico de que la elección de Israel y su 
liberación fueron actos de la gracia de Dios. No debían olvidar 
lo que Dios hizo a los egipcios, y como ellos fueron tomados 
sobre alas de águilas, y atraídos a su Dios. Jamás podrían ellos 
jactarse de que algún mérito residente en ellos hubiera jugado 
algún papel, o hubiera sido la causa de su elección y 
liberación.

En segundo lugar, en el versículo 5 se encuentra una 
pequeña palabra, la palabra si, que establece una condición. 
Indica que lo que Dios tenía planeado para ellos no era una 
imposición; la soberanía de Dios no invalidaba su derecho a 
elegir, a decidir; ellos podían elegir, su aceptación era 
voluntaria. Eran libres para oír la voz de su Dios y seguirle en 
obediencia y lealtad, o podían rechazarle, y seguir sus propios 
caminos. Dios no iba a forzar a su pueblo a obedecerle, como 
algún rey terrenal lo podría hacer. Este mismo principio le fue 
repetido más tarde, cuando el pueblo ya había tomado 
posesión de la tierra de Canaán. Josué les amonesta en cuanto 
a su responsabilidad: “Y si mal os parece servir a Jehová, 
escogeos hoy a quién sirváis; si a los dioses a quienes 
sirvieron vuestros padres, cuando estuvieron del otro lado del



252 De Egipto a Canaán

río, o a los dioses de los amorreos en cuya tierra habitáis; pero 
yo y mi casa serviremos a Jehová” (Jos. 24:15). La elección 
tiene como base la voluntad soberana de Dios; la aceptación, 
tanto en lo que tiene que ver con naciones o con individuos, es 
algo voluntario; Dios siempre respeta el libre albedrío de sus 
hijos.

Después de dejar claramente establecidos estos dos 
principios, aparentemente paradógicos, de la soberanía divina 
y la libertad humana, el Señor pasa a esbozar cuales eran sus 
planes, sus esperanzas para con ellos, lo que ellos llegarían a 
ser. Si decidían decirle “sí” a Dios, el ideal que él tenía para 
ellol estaba de veras “por encima del alcance del más elevado 
pensamiento humano” (Ed, p. 16); llegarían a ser el tesoro 
especial de Dios, un reino de sacerdotes, y gente santa. 
Elaboraremos un poco sobre estos aspectos de la intención 
divina.

Mi especial tesoro
El pueblo escogido llegaría a ser el tesoro especial de Dios 

“sobre todos los pueblos.” El hebreo de este pasaje usa una 
palabra interesante, de la cual se traduce “tesoro,” que con 
frecuencia la vemos transliterada en vez de traducida, por el 
significado que conlleva. Se la translitera como segullah. Es 
muy rico el significado de esta palabra en su contexto original. 
Hace referencia al hecho de que en la antigüedad el rey era 
dueño prácticamente de todo lo que había en su reino; podía 
disponer de todo más o menos a su voluntad. Pero él tenía, 
además, un lugar, un cofre, donde guardaba aquello que era 
especialmente valioso para él, sus joyas, sus cosas de mucho 
valor. Aunque todo era de él, había algo que él valoraba en 
forma especial, que era especialmente suyo, y a eso se llamaba 
segullah, la posesión más apreciada del rey.



Mi especial tesoro 253

Y eso era exactamente lo que Dios se proponía hacer con 
su pueblo. No que las otras naciones no le pertenecieran. 
Todo era de él, “mía es toda la tierra.” Todo le pertenecía. Pero 
Israel ocuparía un lugar de privilegio, único, sería su segullah 
entre todos los pueblos. Con relación a ciertas instrucciones 
específicas que habían recibido, también fueron informados 
de la razón por la cual les fueron dadas: “porque eres pueblo 
santo a Jehová tu Dios, y Jehová te ha escogido para que le seas 
un pueblo único de entre todos los pueblos que están sobre la 
tierra” (DeuL 14:2). Y como ya señalamos, ocuparían ese 
lugar de privilegio para servir a Dios, para ser una bendición 
para todos los pueblos de la tierra.

Reino de sacerdotes

¿Cómo podría este pueblo cumplir su misión, y llegar a ser 
una bendición para las naciones?; al llegar a ser un reino de 
sacerdotes. La función de un sacerdote es ministrar, inter­
ceder ante Dios a favor de otros, servir a las necesidades de los 

' demás. Y así como un sacerdote cumple estas funciones en 
relación a su iglesia, a la comunidad en la cual está llamado a 
ministrar, o directamente con individuos, el pueblo de Israel 
debía cumplir esa función como pueblo, la nación toda, 
ministrando, intercediendo y sirviendo a los pueblos que los 
circundaban. La relación especial que tendrían con su Dios, 
las leyes y estatutos que recibirían y les ayudarían a vivir en 
forma sana y positiva, en sí mismo sería una manera de 
ministrar, de hacer conocer a su Dios a los otros pueblos, “los 
cuales oirán todos estos estatutos, y dirán: Ciertamente 
pueblo sabio y entendido, nación grande es esta” (Deut. 
4:6).



254 De Egipto a Canaán

Además serían, en los planes de Dios, gente santa. Santa 
porque había sido elegida y apartada por Dios para él, apartada 
de entre todos los otros pueblos de la tierra. Apartada para un 
ministerio santo. Pero además, debían llegar a ser santos 
éticamente, en su conducta, en su manera de vivir; debían ser 
diferentes, únicos. Así como debían ser una bendición como 
nación, no menos debían serlo como individuos. Al 
relacionarse con sus vecinos, debían estar en condiciones de 
predicarles el sermón más poderoso que se puede predicar, el 
del ^jemplo, el de una vida consistente, transformada por el 
poder de su Dios.

Fracaso de Israel
No podemos siquiera imaginar lo que hubiera llegado a ser 

el mundo antiguo si Israel, este pueblo escogido por Dios, 
hubiera respondido a las expectativas de Dios y se hubiera 
preparado, individual y colectivamente, para cumplir con la 
misión por la cual habían sido liberados de la esclavitud 
egipcia. Y aunque muchos individuos respondieron a la 
gracia transformadora de Dios, lamentablemente el pueblo de 
Israel como nación fracasó en su cometido; y no pudo hacer lo 
que Dios hubiera querido hacer por medio de ellos. El pueblo 
malentendió la doctrina de la elección. Con el correr del 
tiempo llegaron a sentirse los favoritos de Dios y se alejaron 
más y más de aquellos a quienes debían bendecir. Llegaron a 
sentirse muy cómodos y felices con la posición que 
disfrutaban, al punto de encontrar su seguridad en el hecho de 
haber sido elegidos por Dios. Se olvidaron del propósito de la 
elección, mientras querían disfrutar de sus privilegios.

Con el tiempo llegaron no sólo a sentirse privilegiados, 
como si fueran los favoritos de Dios, sino que se sintieron en

Gente santa



Mi especial tesoro 255

libertad de despreciar y maltratar a los gentiles, quienes, según 
ellos, ocupaban un lugar muy secundario en los intereses de 
Dios. En vez de llegar a ser la bendición que Dios anhelaba 
que fuesen, llegaron en realidad a ejercer una influencia muy 
negativa entre los pueblos a los cuales debían servir. El 
apóstol Pablo se refirió a este problema, siglos más tarde, 
cuando escribiendo a los romanos afirmó, haciendo referencia 
a lo que había dicho el profeta Isaías siglos antes: “Porque 
como está escrito, el nombre de Dios es blasfemado entre los 
gentiles por causa de vosotros” (Rom. 2:24).

Israel finalmente fracasó como pueblo escogido de Dios y 
Dibs tuvo que dejarlo de lado y buscar otros medios para 
lograr sus propósitos salvíficos para la humanidad. La 
Escritura nos dice que cuando vino el Señor Jesús, a quien el 
cordero pascual tan claramente tipificaba, “descendió,” vino 
a vivir entre ellos, pero no lo reconocieron, “a lo suyo vino, y 
los suyos no le recibieron” (Juan 1:11), reporta sombríamente 
el apóstol. El mismo Señor Jesús expresó su desilusión para 
con su pueblo con aquellas palabras tan conocidas:

¡ Jerusalén, Jerusalén, que matas a los profetas, y apedreas a los que te 
son enviados! ¡Cuántas veces quise juntar a tus hijos, como la gallina 
junta sus polluelos debajo de sus alas, y no quisiste! He aquí vuestra 
casa os es dejada desierta (Mateo 23:37,38).

No fue fácil para el Salvador dejar a su pueblo escogido 
finalmente de lado, al considerarlo ya totalmente inútil para 
los propósitos por los cuales lo había redimido, y dado tantas 
ventajas y bendiciones. Ya bastante al final de su ministerio, 
cierta tarde, desde una colina cercana contempló la ciudad, el 
orgullo de la nación judía, y el templo que lucía hermoso, 
teñido de oro por los rayos del sol poniente. Cuando la gente 
esperaba ver en Jesús una expresión de gozo, de admiración, 
“se sorprenden y chasquean al ver sus ojos llenos de lágrimas,



256 De Egipto a Canaán

y su cuerpo estremeciéndose de la cabeza a los pies como un 
árbol ante la tempestad, mientras sus temblorosos labios 
prorrumpen en gemidos de angustia, como nacido de las 
profundidades de un corazón quebrantado” (DTG, p. 528).

Nace la iglesia
Así terminó lo que hubiera podido ser, si Israel hubiera 

aceptado con seriedad su responsabilidad. Los planes de Dios 
no se frustran, sin embargo, y el Señor Jesús fundó la Iglesia 
para llevar a cabo su plan de evangelizar al mundo. Y para ello 
eligió individuos, comenzó con doce, que fueron en cierto 
modo el fundamento de la Iglesia Cristiana, ya que la iglesia 
está edificada “sobre el fundamento de los apóstoles y 
profetas, siendo la principal piedra del ángulo Jesucristo 
mismo” (Efe. 2:20).

Y otra vez, estos hombres no fueron elegidos porque 
descollasen sobre los demás, por los dones naturales que 
poseían. Cuando uno lee en los evangelios acerca de los 
temperamentos de estos hombres, de sus dudas, de sus 
limitaciones, uno tiende a preguntarse qué fue lo que motivó 
a Jesús a escogerlos, ¿no habrá habido otros, más promisorios, 
en Palestina? Alguien trató de visualizar lo difícil que le sería 
a Jesús tratar de convencer a la gente de nuestros días de la 
sabiduría de la elección de sus discípulos. Usando su 
imaginación, trató de visualizar cómo un asesor moderno 
podría evaluar a los candidatos escogidos por Jesús.

Para: Jesús, hijo de José
Nazaret 25922

De: Administración El Jordán
Consultores
Jerusalén 20544



Mi especial tesoro 257

Apreciado Señor:

Gracias por enviamos los resumés de los 12 hombres que ha 
escogido para llenar posiciones de responsabilidad en su nueva 
organización. Todos ellos han tomado los exámenes, y no sólo hemos 
pasado los resultados por la computadora, sino que nuestros 
psicólogos y consultores de aptitud vocacional han entrevistado a 
todos ellos. Los resultados de estas pruebas están incluidos; sin duda 
usted los va a estudiar cuidadosamente.

Como parte de nuestro servicio y para su orientación, estamos 
ofreciendo algunos comentarios generales, de la misma manera en 
que un auditor incluiríá algunas observaciones generales. Esto lo 

* hacemos como resultado de la consulta con nuestro personal, y se lo 
enviamos sin costo adicional.

Nuestro personal opina que a la mayoría de sus candidatos les 
falta experiencia, educación y aptitud vocacional para la empresa que 
usted está iniciando. No tienen un concepto de equipo. 
Recomendamos que siga buscando personas de experiencia en 
asuntos administrativos y de capacidad comprobada. Simón Pedro es 
emocionalmente inestable y muy temperamental. |Aridréftno posee en 
absoluto cualidades administrativas. Los hijos de Zebedeo, Santiago 
y Juan,! ponen sus intereses personales antes de su lealtad ala empresa. 
tTomás tiende a cuestionarlo todo, lo que puede socavar la moral. 
Creemos que es nuestro deber informarle qué Mateo ha sido puesto en 
la “lista negra” de la asociación de comerciantes de Jerusalén (Greater 
Jerusalem Better Business Bureau).' Santiago, el hijo de Alfeo, y 
Tadeo, tienen inclinaciones radicales muy definidas, y ambos han 
registrado bastante elevado en la escala maníaco-depresiva.

Uno de los candidatos, sin embargo, muestra gran potencial. Es 
un hombre de habilidad y recursos, se lleva bien con la gente, posee 
una mente aguda para los negocios, y tiene contactos en esferas altas. 
Es altamente motivado, ambicioso y responsable. Recomendamos a 

{judas Iscariote para gerente y hombre de confianza. Todos los otros 
perfiles se explican por sí mismos.
Muy sinceramente,

Consultores, Administración El Jordán.



258 De Egipto a Canaán

Pero no, el Señor no se equivoca, aunque sus elecciones no 
siempre llenan la expectativa popular; lo decisivo es la 
respuesta del hombre. Contrariamente a lo que los psicólogos 
pudieran haber opinado, los hombres que Jesús eligió, con la 
sola excepción de Judas, a quien él nunca escogió, 
revolucionaron el mundo; es decir, Jesús pudo revolucionar el 
mundo a través de ellos, porque aceptaron el llamado y se 
entregaron sin reservas a su servicio. Hoy todavía usa el 
mismo método. No siempre sale bien, por el elemento 
humano involucrado y por la libertad de elección que posee el 
hombre. A veces hay fracasos, como sucedió con el pueblo de 
Israel. Otras veces, funciona a la perfección, como en el caso 
de los apóstoles, y de Pablo, a quien llamó algunos años más 
tarde. Notemos una hermosa descripción de la filosofía del 
Señor en cuanto a los llamados.

Dios toma a los hombres tales como son, con los elementos humanos 
de su carácter, y los prepara para su servicio, si quieren ser 
disciplinados y aprender de él. No son elegidos porque sean 
perfectos, sino a pesar de sus imperfecciones, para que mediante el 
conocimiento y la práctica de la verdad, y por la gracia de Cristo, 
puedan ser transformados a su imagen (DTG, p. 261).

La iglesia remanente
Decíamos que Dios eligió a la iglesia para tomar el lugar 

del pueblo de Israel, y lograr así sus objetivos. En tiempos 
modernos llamó a la Iglesia Adventista del Séptimo Día para 
cumplir una misión especial en los últimos tramos de la 
marcha. Y otra vez, no llamó a la gente que le iba a dar inicio 
a este movimiento en el siglo pasado porque hubiera 
encontrado un grupo de personas mejores o más dignas que 
otras, ni por ser muchos en número, porque en realidad 
quienes respondieron al llamado de Dios fueron muy pocos.



Mi especial tesoro 259

Los llamó, sin duda, a pesar de lo que eran, para iluminarlos, 
transformarlos y usarlos para cumplir sus propósitos. Gracias 
a Dios que algunos de ellos respondieron y pusieron un 
fundamento sólido a la iglesia remanente.

No debemos olvidar que la iglesia se compone de 
individuos; nosotros la formamos y ella será lo que sean sus 
miembros. La iglesia debe ser el lugar donde se manifieste la 
gracia sanadora de Dios. Como bien dijo alguien, la iglesia no 
es un museo para exhibir santos, sino un hospital para atender 
a pecadores. La iglesia tiene una misión que cumplir en el 
mundo; Dios la ha elegido con el propósito de que sea “un 
iSno de sacerdotes,” ministrando, intercediendo a favor de los 
que la rodean. Es por eso que Dios la ha hecho su especial 
tesoro, el objeto sobre la tierra donde él derrama su supremo 
afecto, y espera que sea un lugar de refugio, donde el nombre 
de Dios sea exaltado, para que los que están fuera también 
puedan decir, como se esperaba que pudieran decir los 
pueblos que se relacionarían con el Israel de antaño: 
“ciertamente pueblo sabio y entendido” es éste. Todavía hoy 
la iglesia puede cumplir mejor su misión si llega a ser el lugar 
donde se manifiestan los principios de la gracia y el poder 
divinos, que por ninguna otra estrategia o actividad.

Una experiencia que tuvimos hace ya varios años nos ha 
ayudado a entender qué papel puede desempeñar la iglesia en 
atraer personas al verdadero Dios. Nos encontrábamos 
estudiando en la Universidad de Andrews y trabajábamos en 
la fábrica de muebles de la universidad en el tumo de la noche. 
Por algunas noches trabajamos juntos con un compañero de 
estudios que me dijo que no hacía mucho que había aceptado 
al Señor. Le pedí que me dijera cómo lo había encontrado, y 
me contó una historia interesante. Vivía con su esposa en una 
ciudad de los Estados Unidos, sin ninguna inquietud religiosa; 
no frecuentaban ninguna iglesia. Cuando le nacieron dos



260 De Egipto a Canaán

niñas, y comenzaron a crecer, se sintieron inquietos al 
contemplar el mundo en el cual habían entrado las pequeñas, 
y en el cual debían desarrollarse. Comenzaron a sentir que lo 
ideal sería darles algún tipo de orientación espiritual, para que 
pudieran hacer frente al mundo desquiciado en el cual 
tendrían que vivir.

Como nunca habían asistido a ninguna iglesia, no fue fácil 
determinar a cuál ir; había tantas. Un día decidieron que 
visitarían varias de ellas hasta que encontraran una en la cual 
podrían sentirse cómodos. Y así lo hicieron. Con cuaderno y 
lápiz en la mano, el domingo siguiente visitaron una iglesia 
que no estaba lejos de la casa. Hubo algunas cosas que les 
atrajeron, otras no tanto. Escribieron todo en el cuaderno. Al 
domingo siguiente, visitaron otra; esa no les impresionó 
demasiado, y también lo dejaron registrado. Así siguieron por 
varias semanas, hasta que sintieron que en un momento 
tendrían que hacer la decisión, y quedar en una. Había un par 
de ellas que estaban ocupando el primer lugar en sus 
preferencias; otras habían sido ya prácticamente descartadas.

Una cierta mañana mientras se encontraban en el centro 
haciendo algunas compras, fueron sorprendidos por la música 
religiosa que provenía de una iglesia y por los himnos que oían 
cantar. Pero cómo, si hoy no es domingo, se dijeron; hoy es 
sábado. A quién se le ocurre tener servicios religiosos en este 
día. Movidos por la curiosidad, ya que estas cosas habían 
llegado a ser parte de su interés, decidieron entrar por un 
momento, para ver de qué se trataba, a pesar de que no estaban 
vestidos en forma apropiada para entrar a un lugar tal. Pero 
entraron. Trataron de hacerlo lo más desapercibidos posible 
y se acomodaron, con los paquetes que llevaban, lo más atrás 
que pudieron, de donde les sería fácil salir una vez que su 
curiosidad hubiera sido satisfecha.

Dio la “casualidad” que se sentaron junto a una señora que



Mi especial tesoro 261

les pareció tan amable, los saludó en forma muy cordial, con 
una sonrisa tan natural, y compartió con ellos el himnario 
cuando se cantó el próximo himno. Parecía como que notaban 
algo diferente en el ambiente y se sintieron muy a gusto. El 
coro cantó un himno especial antes del sermón, que fue de 
veras inspirador. Luego se adelantó el pastor para predicar el 
sermón y les pareció que les estaba hablando directamente a 
sus corazones. Les pareció sentir mientras escuchaban la 
palabra de Dios, que Dios los amaba, que eran especiales para 
él, y sobre todo, que tenía un propósito para sus vidas. Tan 
interesados estuvieron en lo que oían, que se olvidaron que 
habían planeado salir luego de un momento.

Terminó el sermón, la hermana de al lado compartió otra 
vez con ellos el himnario, mientras se cantó el último himno 
y por supuesto que no saldrían durante la oración. Por fin se 
despidieron de su nueva amiga, no sin antes dejarle la 
dirección y el teléfono, y de haber recibido una cálida 
invitación a volver. Llegaron pronto a la puerta, acompañados 
por esta hermana, quien les presentó a otros miembros de la 
iglesia, todos tan amables como ella, y pronto los saludó el 
pastor, que se estaba despidiendo de la congregación. Cuando 
finalmente decidieron retirarse, después de haber conversado 
algunos momentos con sus nuevos “amigos,” fueron 
sorprendidos por una inesperada invitación. Miren, les dijo 
una hermana, tenemos programado un pic-nic en el parque, es 
un día tan lindo, porqué no vienen con nosotros.

Cuando les hicieron notar que no estaban vestidos de una 
manera adecuada, ella con pantalones de mezclilla, él con 
tenis, les dijeron muy naturalmente que era en el parque, que 
algunos de los miembros de la iglesia pasarían inclusive por 
sus casas para cambiarse antes de ir. Fue imposible resistir a 
la amabilidad y la genuina amistad de esta gente, por lo que 
fueron con ellos. Comieron juntos; hicieron muchas

A  B iblioteca "Sara E O oam  
Universidad Linda Vistí



262 De Egipto a Canaán

preguntas; las respuestas que recibían parecían tan lógicas. Y 
mi amigo concluyó diciendo: “y desde ese día no hemos 
faltado un sólo sábado a la Iglesia Adventista.” Y ahora estaba 
en la Universidad, con su familia, preparándose para servir en 
el ministerio. Dios los había llamado, por medio de su iglesia, 
para que le sirvieran, y ellos dieron oído a su voz.

Ahora, pues, si diereis oído a mi voz, y guardareis mi pacto, vosotros 
seréis mi especial tesoro sobre todos los pueblos; porque mía es toda 
la tierra. Y vosotros me seréis un reino de sacerdotes, y gente sania. 
(19:5)



i9

*

Uno de los aspectos más tristes del éxodo, como ya lo 
hemos señalado, es que tantos de los que salieron de 

Egipto nunca llegaron a Canaán, aun cuando Canaán era su 
destino. Y notamos además que la razón que da la Escritura 
por la cual no pudieron entrar se resume a una sola palabra: 
incredulidad. Y aunque muchos se rebelaron, y no 
aprendieron lo que Dios quería enseñarles, hubo otros que sí 
aprendieron, sí se sometieron a Dios, y se constituyen en 
ejemplos hermosos de aquello que nosotros tenemos que 
aprender.

Dios quería transformar, hacer santos, a quienes habían 
sido sacados de la esclavitud. Ese era uno de los propósitos de 
Dios, quería que su pueblo escogido llegara a ser “gente santa” 
(19:6). En este capítulo queremos analizar con un poco más 
de detención este concepto, el tema de la santificación a la luz 
de la experiencia del éxodo. El tema de la santificación, como 
pocos otros, ha sido con frecuencia abusado y malentendido. 
Por un lado hay quienes lo ignoran, o le prestan poca 
importancia; argumentan que siendo que la salvación es por la 
gracia de Dios, un don que se acepta por fe, cómo vive el



264 De Egipto a Canaán

cristiano después de haber sido redimido no es lo más 
importante.

Por otro lado hay otros que le dan una importancia fuera 
de proporción con relación al resto del evangelio, al punto que 
la gracia de Dios pasa a un segundo plano, y la mayor 
preocupación religiosa se vuelca sobre el individuo, su 
conducta, su actuación. Para ellos la santificación llega a ser 
el todo, la base de la salvación en vez de su fruto. El éxodo nos 
da, desde varias perspectivas diferentes, un hermoso balance 
entre estos dos conceptos que a veces parecen antagónicos. 
Como mencionamos en el capítulo anterior, la santificación es 
partelntegral del plan divino de salvación, por lo que bien vale 
la pena que nos esforcemos por entenderla, porque la Escritura 
le da una importancia central. Notemos la declaración del 
apóstol Pedro: “sino, como aquel que os llamó es santo, sed 
también vosotros santos en toda vuestra manera de vivir. 
Porque escrito está: Sed santos, porque yo soy santo” (1 Ped. 
1:15,16). Se trata de un imperativo, no de un consejo como 
algo que sería preferible, pero queda en nuestras manos la 
decisión. En otro lugar leemos: “Seguid la paz con todos, y la 
santidad, sin la cual nadie verá al Señor” (Heb. 12:14).

El texto que acabamos de citar, posiblemente más que 
ningún otro texto de la Biblia, influyó la vida y la teología de 
Juan Wesley, el reformador del Siglo XVIII, quien a su vez 
tuvo mucha influencia en los años formativos de la Iglesia 
Adventista, ya que algunos de los pioneros, incluyendo a E.G. 
de White, pertenecieron a la Iglesia Metodista en algún 
tiempo. Wesley escribió seis meses antes de su muerte, 
después de un ministerio largo y fructífero de más de sesenta 
años, que él creía que Dios había levantado a la Iglesia 
Metodista con la misión principal de predicar con claridad el 
mensaje de la santificación, mensaje que él creía que había 
sido descuidado en su tiempo.



Llegando a Canaán 265

Antes de entrar a analizar con cierto detalle el significado 
de este concepto, queremos explicar brevemente que no es 
santificación. Hay quienes han confundido santificación con 
un exagerado subjetivismo, con emocionalismo, o con 
impecabilidad, y la usan como un sinónimo de perfección 
absoluta. Una pluma autorizada nos dice, en pocas palabras, 
algo muy instructivo: “La santidad no es arrobamiento” 
(DMJC, p. 125). No tiene que ver en primer lugar con los 
sentimientos, no es necesariamente una experiencia mística, 
subjetiva. Hay quienes han creído que ser santo implica 
aislamiento, separación de la sociedad. Esta idea se hizo 
popular a comienzos de la edad media; y de esta manera 
nacieron los monasterios, donde personas, queriendo ser 
santas, se recluían, se apartaban del mundo, y así vivían vidas 
sombrías, haciendo penitencias, tratando de lograr el nivel, 
que según le indicarían sus sentimientos, debían alcanzar para 
ser santos.

La preocupación de Jesús no era que sus hijos “salgan” del 
mundo, sino que sean guardados del mal. La misión de un hijo 
de Dios le impide alejarse de los demás, porque es en contacto 
con el mundo como puede beneficiarlo. Jesús mismo era 
“altamente sociable” en su vida personal. Se sentó honrado a 
la mesa de Mateo, en compañía de “muchos publícanos y 
pecadores que habían venido” (Mateo 9:10). Notemos lo que 
se nos dice de su persona:

Jesús condenaba la complacencia propia en todas sus formas, sin 
embargo, era de naturaleza sociable. Aceptaba la hospitalidad de 
todas las clases, visitaba los hogares de los ricos y de los pobres, de 
los sabios y de los ignorantes, y trataba de elevar sus pensamientos de 
los asuntos comunes de la vida, a cosas espirituales y eternas. No 
autorizaba la disipación, y ni una sombra de liviandad mundanal 
manchó su conducta; sin embargo, hallaba placer en las escenas de

Santificación no es arrobamiento



266 De Egipto a Canaán

felicidad inocente, y con su presencia sancionaba las reuniones 
sociales (DTG, p. 125).

Es mediante las relaciones sociales que el cristiano se 
pone en contacto con los demás, y puede así afectar sus vidas 
para bien, ser la sal del mundo. Por lo que un santo no es el que 
se excluye de la sociedad, se encierra en sí mismo, sino aquel 
que, transformado por la gracia de Dios, se convierte en un 
medio de bendición para sus semejantes.

La verdadera santidad
¿0ué es entonces santificación? ¿Y qué papel juega en el 

plan de la salvación? ¿Quién es, bíblicamente hablando, un 
santo? Sabemos que el significado básico, primario, de la 
palabra santo tiene que ver con separación, con separación 
para un uso especial, con apartar. Y aunque se usa con relación 
a muchas cosas, como hemos visto ya, con relación al hombre 
se usa fundamentalmente en dos sentidos.

Posicional. Hace referencia al sentido básico de la 
palabra. Alguien es santo cuando pertenece a Cristo, cuando 
ha sido apartado para él. No tiene referencia primaria a la vida 
ética del individuo, sino más bien a su nueva posición. Es en 
este sentido, obviamente, que el apóstol Pablo llama santos a 
los miembros de la iglesia de Corinto. En las mismas palabras 
introductorias de la epístola les dice: “A la iglesia de Dios que 
está en Corinto, a los santificados en Cristo Jesús, llamados 
a ser santos...” (1 Cor. 1:2). Cuando uno lee la epístola se da 
cuenta que esos “santos” tenían mucho que mejorar en su 
conducta, en sus actitudes, en su vida toda. Pero eran santos 
porque pertenecían a la iglesia de Dios, habían respondido al 
llamado de Dios; en este sentido eran santos, separados.

Progresivo. Además de este aspecto posicional, la Biblia 
habla de la santificación como un ideal ético, como algo que



Llegando a Canaán 267

sí tiene que ver con la conducta del cristiano, con su 
experiencia; la santificación tiene una dimensión subjetiva. 
Ya citamos las palabras de Pedro: “Como el que os llamó es 
santo, sed también vosotros santos en toda vuestra manera 
de vivir” (1 Ped. 1:15). Santidad tiene que ver, entonces, con 
la manera de vivir, con la conducta. Una vez que alguien ha 
aceptado a Cristo y se encuentra fuera de “Egipto,” es santo 
“posicionalmente,” pero no todo termina allí. Recién 
comienza la travesía durante la cual el Señor quiere completar 
la obra que ha comenzado. La salvación ha sido un don de la 
gracia de Dios, pero juntamente con el don viene el 
imperativo, la orden de avanzar, de crecer en la gracia: “Antes 
bien, creced en la gracia y el conocimiento de nuestro Señor 
y Salvador Jesucristo” (2 Ped. 3:18). Y este crecimiento es un 
asunto de toda la vida; se espera que el cristiano avance 
constantemente: Notemos lo siguiente,

La santificación no es la obra de un momento, una hora, o un día, sino 
de toda la vida. No se la consigue por medio de un feliz arranque 
de los sentimientos, sino que es el resultado de morir constantemente 
al pecado y vivir cada día para Cristo (HA, p. 447). La santidad es 
integridad para con Dios: es la entrega total del corazón para que se 
revelen los principios del cielo (DTG, p. 509).

Se ha escrito mucho sobre este tema y se ha tratado de 
definir santificación de muchas maneras diferentes, lo cual no 
es fácil de hacer, ya que este tema incluye tantos aspectos 
importantes. En la cita anterior se define santificación como 
“integridad para con Dios;” el Señor entregó todo el cielo a 
favor del hombre, y ahora espera que el hombre lo ponga a él 
en primer lugar; que sea íntegro, sin dobleces para con su Dios. 
Notamos ya que el pecado hizo al hombre centrado en sí 
mismo. Santificación es el proceso por el cual éste aprende a 
apartar su vista de sí mismo y volverla a centrar en Dios; Dios 
vuelve a ocupar el primer lugar en la vida de un santo.



268 De Egipto a Canaán

Conformidad con la voluntad de Dios
El tema de la santificación es tan abarcante que no 

podremos en el espacio de unas pocas páginas cubrirlo todo. 
Quisiéramos detenemos en uno de sus muchos aspectos, que 
en cierto sentido es central, cubre muchos de los demás, y se 
encuentra en las siguientes palabras: “La verdadera 
santificación significa... conformidad perfecta con la 
voluntad de Dios” (HA, p. 451). Un santo es quien anhela 
poner su vida en armonía con la voluntad de Dios, y lo hace 
porque sabe que Dios lo ama y que la voluntad de Dios es lo 
mejoRpara él. Esta obra de transformación, como señalamos 
más arriba, es progresiva, vale decir, que el deseo de hacer la 
voluntad de Dios se profundiza a medida que el cristiano 
conoce mejor a su Dios y aprende a confiar en él.

Un santo es, por lo tanto, quien puede orar honestamente 
el Padrenuestro, la oración modelo enseñada por Jesús: “Pa­
dre nuestro que estás en los cielos, santificado sea tu nombre. 
Venga tu reino. Hágase tu voluntad, como en el cielo, así 
también en la tierra” (Mateo 6:9,10). Las palabras “en la 
tierra” lo abarcan todo, incluyendo nuestra propia vida, 
nuestro propio corazón. Por supuesto que no se trata sólo de 
aceptar la voluntad de Dios en aquellas cosas que nos gustan, 
cuando la voluntad de Dios coincide con nuestras preferencias 
o gustos personales. Sino aun cuando lo que Dios nos pide 
pareciera ir en contra de nuestra voluntad, y no entendamos 
todo, porque no se trata de entender todo en la vida cristiana. 
La esencia del cristianismo no es entender todo, sino confiar 
siempre, confiar en el Dios que sabe mejor, y desea todo lo 
mejor para sus hijos.

Jesús le dij o a Pedro aquel crucial jueves de noche, cuando 
éste se negaba a permitirle que le lavara los pies: “Lo que yo 
hago, tú no lo comprendes ahora; mas lo entenderás después”



Llegando a Canaán 269

(Juan 13:7). Jesús le pedía a Pedro que aceptara el rito que 
estaba iniciando, sin pedir explicaciones, porque él se lo 
pedía, porque era su voluntad. Debiera ser suficiente saber 
que es la voluntad de Dios; el entender todos los detalles no es 
indispensable; llegará el día cuando podremos entender lo que 
ahora parece escapar a nuestro razonamiento.

Cuando nos remontamos al comienzo de la historia, al 
momento en que el pecado entró en el mundo, descubrimos 
que Adán y Eva, que fueron creados perfectos, santos, 
conforme a la imagen y semejanza de Dios, dejaron de ser 
santos cuando escogieron dejar de lado la voluntad de Dios 
paía hacer la suya propia. En cuanto al árbol de ciencia del 
bien y del mal, Dios les había dicho: “no comerás” (Gén. 
2:17); pero ellos comieron, y en ese momento de 
desobediencia su naturaleza se trastornó y se abrieron las 
puertas de la miseria y del dolor, no sólo para ellos, sino 
también para toda su descendencia. El plan de restauración, 
la santificación, tiene por objeto recuperar lo que se había 
perdido, restaurar en el hombre la imagen perdida de Dios, 
poner su alma otra vez en armonía con la voluntad divina. 
Podríamos definir santificación como la restauración 
progresiva de la imagen de Dios en el alma.

Habrá momentos y circunstancias cuando el hacer la 
voluntad de Dios será algo fácil, placentero; pero otros cuando 
será difícil, desagradable. Sin embargo un santo se somete 
siempre a los designios de Dios. El mayor ejemplo de lealtad 
en momentos así nos lo dio el Señor Jesús. Frente a la cruz, 
y lo horrible que ésta se le presentaba, tres veces, nos dice el 
Evangelio, rogó al Padre que le quitara la copa que tenía que 
beber, pero cada petición iba acompañada de las palabras: 
“pero no se haga como yo quiero, sino como tú... si no puede 
pasar de mí esta copa sin que yo la beba, hágase tu voluntad” 
(Mateo 26:39,42). Y con lealtad inalterable hizo frente al



270 De Egipto a Canaán

calvario, porque era la voluntad de su Padre.
Hemos notado ya que no todos los que comenzaron la 

travesía al salir de Egipto llegaron a Canaán. Muchos 
perecieron en su incredulidad antes de llegar. De alguna 
manera no permitieron que Dios hiciera en sus vidas la obra de 
transformación que él quería hacer. Pero hubo otros que sí 
respondieron a la gracia de Dios, y sus vidas nos han dejado 
un hermoso ejemplo. Nos detendremos por unos momentos 
en la vida de dos personajes que hicieron la travesía, Moisés 
y Aarón, ya que en la vida de %llos encontramos 
ejemplificados los principios de la “verdadera santificación” 
corño en la vida de pocos otros hombres. Decíamos que 
santidad no es necesariamente impecabilidad, perfección 
absoluta, sino más bien lealtad absoluta a Dios y a su ley, 
conformidad con su voluntad. ¿Qué nos enseña la vida de 
estos hombres? Nos enseña, entre otras cosas, que aunque 
eran débiles, y cayeron a veces, se levantaron, y aprendieron 
a aceptar la voluntad de Dios, aun cuando ésta se manifestaba 
a veces en total oposición con sus deseos e ilusiones 
personales.

Dios llamó a los dos hermanos para la tarea de sacar al 
pueblo de Israel de la esclavitud egipcia. Para nosotros hoy, 
que estamos tan distanciados de estos eventos por el tiempo, 
nos es difícil imaginar lo que habrá involucrado planear, 
organizar y guiar la marcha de un grupo tan numeroso de 
personas por el desierto, máxime cuando eran personas de 
muy poca cultura e indisciplinados, con sus almas llenas de 
amargura por la dureza de la esclavitud. Aquellos a quienes 
nos ha tocado organizar una excursión de cincuenta o cien 
personas por unos pocos días, con todas las comodidades 
modernas con que hoy se dispone, sabemos que no es fácil, 
que hay uno y mil detalles que tomar en cuenta; se corren 
riesgos, habrá imprevistos. Moisés y Aarón deben haber sido



Llegando a Canaán 271

personas con capacidades fuera de lo común para que Dios les 
haya confiado la tarea de guiar a una enorme multitud por un 
desierto inhóspito, no por unos días, sino durante cuarenta 
años. Se nos dice de ellos:

Su vida larga y llena de acontecimientos se había distinguido por las 
pruebas más profundas y los mayores honores que jamás le hayan 
tocado en suerte a ser humano alguno. Eran hombres de gran 
capacidad natural, y todas sus facultades habían sido 
desarrolladas, exaltadas y dignificadas por su comunión constante 
con el Infinito... sus semblantes daban evidencia de mucho poder 
intelectual, firmeza, nobleza de propósitos y fuertes afectos (PP, 

v pp. 450,451).

Durante cuarenta años habían estado en sus puestos, día y 
noche, conduciendo al pueblo, resolviendo cosas grandes y 
pequeñas que se presentaban diariamente. Para cuando el 
viaje estaba llegando a su fin, ambos habían pasado ya los 
ciento veinte años de edad. La ilusión de sus vidas era llegar 
a Canaán e introducir al pueblo en la tierra prometida. Bajo el 
liderazgo de Moisés el pueblo tomaría posesión de la tierra, y 
Aarón, como sumo sacerdote, ofrecería el primer sacrificio de 
gratitud y consagración al otro lado del Jordán.

Muerte de Aarón
Cuando estaban ya en medio de los preparativos para la 

llegada, cuando el cruzar el Jordán era ya asunto de pocos días, 
Moisés recibe una orden de Dios, una orden muy 
desconcertante. Sin muchos preliminares le dice que Aarón 
no completaría el viaje, que en vez de prepararse para cruzar 
el Jordán debía prepararse para ser “reunido con su pueblo.” 
La orden decía: ‘Toma a Aarón y a Eleazar su hijo, y hazlos 
subir al monte Hor, y desnuda a Aarón de sus vestiduras, y 
viste con ellas a Eleazar su hijo; porque Aarón será reunido



272 De Egipto a Canaán

con su pueblo, y allí morirá” (Núm. 20:25,26).
La orden de Dios fue inesperada y sin ninguna 

explicación adicional; además, requería ser cumplida con 
premura. ¿Qué hicieron estos dos personajes, estos líderes 
indiscutidos, estos dos gigantes del pasado? ¿Qué 
hubiéramos hecho nosotros si hubiéramos estado en una 
situación similar? ¿Quejamos? ¿Argumentar con Dios? 
¿Decir que lo que Dios pedía era injusto? ¿Pedir 
reconsideración? Todo lo que nos dice la Escritura es que 
Moisés y Aarón hicieron como Jehová les había mandado, 
“subieron al monte Hor a la vista de toda la congregación.”

No fue fácil aceptar la orden divina, ni tampoco el ascenso 
al monte señalado. Entendemos que “el ascenso era 
escarpado y penoso, y durante sus frecuentes paradas para 
descansar, [Moisés y Aarón] conversaban en perfecta 
comunión acerca del pasado y del futuro” (PP. p. 451). ¡Qué 
cuadro si lo pudiéramos contemplar! Las fuerzas ya no les 
permitían subir sin detenerse, por lo que se detenían con 
frecuencia para descansar, para tomar aliento, y poder 
continuar otro tramo, y todo porque eso era lo que su Dios les 
había pedido, y ellos habían aprendido que con la voluntad de 
Dios no se discute; un santo se somete a ella, sereno y 
confiado. Y luego añade la misma fuente que “ningún 
sentimiento rebelde había en su corazón. Ninguna 
murmuración salió de sus labios, aunque una tristeza solemne 
embargó sus semblantes cuando recordaron lo que les impedía 
llegar a la herencia de sus padres.” Cuando los dos santos 
llegaron a la cima del monte, “con profunda tristeza, Moisés 
despojó a Aarón de sus santas vestiduras y se las puso a 
Eleazar, quien llegó a ser así sucesor de su padre por 
nombramiento divino” (PP, p. 452).

La gente comenzaba a impacientarse en el valle porque 
sus amados líderes se demoraban, hasta que finalmente



Llegando a Canaán 273

vislumbraron las siluetas de Moisés y Eleazar que descendían, 
pero Aarón no los acompañaba. Sus temores se hicieron reales 
cuando observaron que Eleazar tenía puestas las vestimentas 
sacerdotales con las cuales habían visto a Aarón por tantos 
años. Con gran pesadumbre de corazón se congregaron 
alrededor de Moisés para recibir alguna explicación, y 
“Moisés les explicó que Aarón había muerto en sus brazos en 
el monte Hor, y que allá se le había dado sepultura” (Ibid. p. 
453), que era la voluntad de Dios, que había que conformarse 
a ella y seguir confiando. Y así murió Aarón, “uno de los 
hombres más ilustres que alguna vez hayan vivido” (Ibid. p. 
45%).

Muerte de Moisés
Moisés sintió profundamente la pérdida de su hermano, su 

compañía y apoyo constantes. ¡Cuánto hubiera querido que 
Aarón también tuviera el privilegio de ver la tierra con la cual 
habían soñado por tantos años! Pero no, la voluntad de Dios 
había indicado que tendría que continuar solo. No muchos 
días después sus ilusiones también se desvanecieron, cuando 
llega para él una orden similar a la anterior. Moisés tampoco 
cruzaría el Jordán.

Sube a este monte de Abarim, al monte Nebo, situado en la tierra de 
Moab que está frente a Jericó, y mira la tierra de Canaán, que yo doy 
por heredad a los hijos de Israel; y muere en el monte al cual subes, 
y sé unido a tu pueblo, así como murió Aarón tu hermano en el monte 
Hor, y fue unido a su pueblo (Deut. 32:49,50).

¡Cómo había crecido Moisés en el desierto! Cuarenta 
años antes, cuando Dios lo había llamado desde la zarza para 
que fuera a Egipto, Moisés había discutido con Dios, 
argumentado, pues no quería ir. Había decidido pasar el resto



274 De Egipto a Canaán

de su vida en la tranquilidad de Madián, alejado de los 
problemas de Egipto, y buscó todas las excusas posibles para 
no aceptar el pedido de Dios; lo que Dios le pedía no 
armonizaba con sus preferencias, y se lo hizo saber a Dios. 
Aunque en aquella oportunidad a Moisés le faltaba mucho 
para ser un “santo,” totalmente sumiso a la voluntad de Dios, 
Dios no lo desechó. Soportó con paciencia las debilidades de 
su siervo, porque lo estaba llamando, no por lo que Moisés era 
en ese momento, sino por lo que podría llegar a ser caminando 
con Dios cada día.

Y ahora Dios le había hablado otra vez a su siervo; pero a 
diferencia de las veces anteriores, no fue para que intercediera 
por el pueblo, o para que subiera a la montaña a buscar 
instrucciones. Le pedía que renunciara a su sueño, largamente 
acariciado, de introducir al pueblo a la tierra prometida y verla 
él con sus propios ojos. Ya faltaba tan poco. ¿Qué haría? 
Moisés conocía tan bien a Dios, y eran tan profundos sus 
deseos de completar la tarea, que se atrevió a decirle a Dios: 
“Pase yo, te ruego, y vea aquella tierra buena que está más allá 
del Jordán, aquel buen monte, y el Líbano” (Deut. 3:23). Pero 
Dios le respondió, según Moisés mismo lo relata... “Basta, no 
me hables más de este negocio. Sube a la cumbre del Pisga y 
alza tus ojos al oeste, y al norte, y al sur, y al este, y mira con 
tus propios ojos; porque no pasarás el Jordán” (verso 26).

Y Moisés no le habló más de ese negocio. Había 
aprendido a confiar en su Dios, a obedecerle sin pedir 
explicaciones, por lo que sumiso y confiado, como un buen 
soldado, aceptó la orden divina. Notemos el hermoso 
testimonio que se da de este extraordinario líder, de este 
hombre que había dedicado cuarenta años de su vida a servir 
a Dios en la persona de su pueblo:

[Moisés] tenía que salir y entregar su vida en las manos de su Creador.
Moisés sabía que había de morir solo; a ningún amigo terrenal se le



Llegando a Canaán 275

permitiría asistirle en sus últimas horas. La escena que le esperaba 
tenía un carácter misterioso y pavoroso que le oprimía el corazón. La 
prueba más severa consistió en separarse del pueblo que estaba bajo 
su cuidado y al cual amaba, el pueblo con el cual había identificado 
todo su interés durante tanto tiempo. Pero había aprendido a 
confiar en Dios, y con fe incondicional se encomendó a sí mismo 
y a su pueblo al amor y la misericordia de Dios (PP, p. 504).

¡ Qué testimonio más hermoso! Esa es la vida de un santo. 
Los propósitos del desierto se cumplieron en la vida de este 
hijo de Dios. Moisés se encaminó silencioso y solitario por la 
ladera del monte para subir a la cima que Dios le había 
indicado. Allí, con ojos claros y penetrantes contempló el 
panorama que el Señor abrió ante su vista. Dios le permitió ver 
en visión lo que no vería con sus propios ojos. Después de 
unos momentos se desvaneció la visión; la obra de Moisés 
había concluido.

Pero no estaba solo en la montaña. Mensajeros celestiales 
descendieron para estar a su lado. “Luego, como un guerrero 
cansado, se acostó para reposar” (p. 510). ¡ Se acostó en la 
montaña rocosa, porque Dios se lo había pedido! Y aunque 
ningún familiar o amigo se encontraba con él, los ángeles de 
Dios enterraron a Moisés, y vigilaron su tumba. ¡Qué 
privilegio! Pocos otros mortales lo han tenido. Pero el drama 
no había concluido todavía, ¡y de qué manera iba a concluir! 
“Cristo mismo, acompañado de los ángeles que enterraron a 
Moisés, descendió del cielo para llamar al santo que 
dormía” (p. 510). Y de esta manera Moisés, que en muchos 
sentidos es un tipo de Cristo, se convirtió en el primer muerto 
que la Biblia menciona que haya resucitado.

¿Era perfecto Moisés? No. ¿Cometió errores? Sí, muchas 
veces. ¿Era santo? Sí, porque el hacer la voluntad de Dios 
había llegado a ser el supremo deseo de su vida. Fue llevado



276 De Egipto a Canaán

al cielo, no en virtud de su bondad, de sus méritos, sino por 
haber puesto su fe “en el sacrificio prometido.” Aprendió a 
mirar hacia arriba en vez de mirar hacia adentro; aprendió a 
confiar en Dios y no en sí mismo.

Y así Moisés nos deja uno de los más hermosos ejemplos 
de santidad, de la verdadera santidad. Un santo no es 
necesariamente alguien que nunca se equivoca, ya que tal 
persona no existe, “porque todos ofendemos muchas veces” 
(Sant. 3:2). Un santo es alguien que, a través de su marcha por 
la vida, aprende a amar a Dios y a confiar de tal forma en él, 
que sus gustos personales, sus preferencias, su criterio, todo 
pasa a^un segundo plano, mientras ora: “Padre nuestro que 
estás en los cielos, santificado sea tu nombre. Venga tu reino. 
Hágase tu voluntad, como en el cielo, así también en la 
tierra” (Mateo 6:10).

La ciudad de Dios abrirá sus puertas de oro para recibir a aquel que 
durante su permanencia en la tierra aprendió a confiar en Dios para 
obtener dirección y sabiduría, consuelo y esperanza, en medio de las 
pérdidas y las penas (DMJC, p. 85).



20

Un amigo en Ia corte

En el capítulo anterior nos referimos al momento 
dramático cuando Moisés, en obediencia a la voz de 

Dios, subió solitario al monte Nebo, y como se acostó allí para 
morir. Los ángeles de Dios lo sepultaron, y antes que su 
cuerpo viese corrupción, el mismo Señor Jesús descendió, con 
los ángeles que lo habían sepultado, para llamarlo a la vida.

Fue en ese monte, cuando el Señor se aprestaba para 
resucitar “al santo que dormía,” cuando se produjo una escena 
que, si bien no tenemos mucha información, es enorme por su 
significado y enseñanza. Satanás sintió que su territorio 
estaba siendo invadido. Hasta entonces el poder de la tumba 
no había sido todavía quebrantado; los que se tomaban polvo 
quedaban polvo, y Satanás creía que eran sus cautivos para 
siempre. No podía ahora darse el lujo de perder esta batalla, 
por lo que se presentó en persona a disputar los derechos de 
Cristo de llamar a la vida a alguien que había sido pecador, 
limitado como los demás. De ese momento dramático la 
Escritura nos dice lo siguiente: “Pero cuando el arcángel 
Miguel contendía con el diablo, disputando con él sobre el 
cuerpo de Moisés, no se atrevió a proferir juicio de maldición 
contra él, sino que dijo: El Señor te reprenda” (Jud. 9).



278 De Egipto a Canaán

Una escena de juicio
Sobre el monte Nebo, aquel día de la resurrección de 

Moisés, se llevó a cabo, aunque en miniatura, una escena de 
juicio que ilustra hermosamente el juicio final del cual habla 
la Escritura. Allí, en presencia del universo, se llevó a cabo un 
juicio. La corte era nada menos que las montañas sempiternas 
que el Señor había creado. Los espectadores, el universo 
entero. En esa corte se encontraba Moisés, el acusado; 
también se hizo presente el diablo, el acusador de los 
hermanos; y Jesús mismo, quien presidió en el juicio como 
jue^ y abogado al mismo tiempo. El acusador contendía por 
el cuerpo de Moisés, nos dice la Escritura; creía que aún tenía 
derecho sobre él; lo creía su víctima. Es de suponer que tenía 
una lista de los errores y las faltas que había cometido ese 
siervo de Dios, las cuales, según él, lo descalificaban para el 
cielo.

Podemos muy bien imaginar algunos de sus argumentos: 
“No puedes llevarlo, Señor, ¿a Moisés? Eso no sería justo, él 
no lo merece. Mató a un hombre en Egipto hace ochenta años; 
luego escapó de la justicia como un cobarde; además mostró 
muy poco interés en regresar como misionero a su propio 
pueblo, presentó todas las excusas que pudo cuando tú lo 
llamaste; perdió la paciencia en más de una oportunidad; y 
sobre todo ¡golpeó la roca, Señor! Quebrantó el símbolo y se 
atribuyó a él mismo la gloria que le correspondía sólo a Dios. 
No puedes llevarlo; no es material para el cielo.” Y sin duda 
la “lista” que Satanás pudo presentar debe haber sido mucho 
más extensa de lo que nosotros pudiéramos imaginar.

Lo notable es que el acusado, el candidato para el cielo, no 
dijo nada; no tuvo que decir nada; él no tuvo que contestar las 
acusaciones de Satanás; no tuvo que probar su inocencia. 
Junto a él estaba Jesús, su abogado, quien tomó el asunto en



Un amigo en la corte 279

sus manos, y lo defendió, es decir, ni tuvo que defenderlo, sólo 
le dijo “el Señor te reprenda” y llevó a Moisés con él. Había 
un detalle que el diablo había olvidado anotar en su lista: el 
hecho de que Moisés había confesado sus pecados y había 
confiado en la sangre del Cordero.

Momentos antes de morir, mientras repasaba su vida, se 
nos dice que había algo que le preocupaba a este hijo de Dios, 
algo que sentía que no estaba bien. Al respecto se nos dice: 
“[Moisés] sentía que si tan sólo se pudiera borrar esa 
transgresión, ya no rehuiría la muerte. Se le aseguró que todo 
lo que Dios pedía era arrepentimiento y fe en el sacrificio 
{Cometido, y nuevamente Moisés confesó su pecado e 
imploró perdón en el nombre de Jesús” (PP, p. 506). Y 
curiosamente, parece que eso era lo único que se encontraba 
en la “lista” de Jesús: perdonado, declarado justo; limpiado en 
la sangre del Cordero; cubierto con la justicia de Cristo; 
inocente de todos los cargos; justo delante del universo; 
¡acepto en el Amado!

El juicio final
Esa escena de juicio, decíamos, representa en forma muy 

adecuada el juicio del cual nos habla el Nuevo Testamento, el 
juicio final. El Señor Jesús hizo referencia a él cuando habló 
del juicio de las naciones. Cuando él venga en su gloria, se 
sentará en su trono y se reunirán delante de él todas las 
naciones, entonces él apartará los unos de los otros como 
aparta el pastor las ovejas de los cabritos (Mateo 25). El 
apóstol Pablo establece con toda claridad tanto la realidad del 
juicio como su universalidad. Escribiendo a los romanos les 
dice:

Pero tú, ¿por qué juzgas a tu hermano? o tú también, ¿por qué
menosprecias a tu hermano? Porque todos compareceremos ante



280 De Egipto a Canaán

el tribunal de Cristo. Porque escrito está: V ivo yo, dice el Señor, que 
ante mí se doblará toda rodilla, y toda lengua confesará a Dios. De 
manera que cada uno de nosotros dará a Dios cuenta de sí (Rom. 
14:10-12).

El apóstol está hablando aquí a los miembros de la iglesia, 
a los “hermanos,” a quienes habían hecho profesión de fe en 
el Señor. La enseñanza clara de la Biblia es que todo ser 
humano comparecerá ante el tribunal supremo. El tema del 
juicio es, además, muy amplio en la Escritura, por lo que no 
pretenderemos ¡ratarlo aquí en forma exhaustiva, sino más 
bien enfatizar uno de sus aspectos principales, sugerido por el 
incidente que ocurrió en tomo a la resurrección de Moisés. 
Demás está decir que la doctrina del juicio inquieta a muchos; 
muchos le temen. Pareciera más fácil ser optimistas y 
enfatizar la gracia de Dios en la presentación de otros temas, 
pero con frecuencia al llegar al tema del juicio, todo cambia, 
y el evangelio se opaca, las sombras parecen cubrir el sol. 
Alguien, miembro de la iglesia por mucho tiempo, nos decía 
hace un tiempo que no quiere oír hablar del juicio, porque le 
produce demasiado temor, demasiada ansiedad.

¿Es la doctrina del juicio también parte de las buenas 
nuevas? ¿Se manifiesta la gracia de Dios en esta doctrina 
importante? ¿Podrá ser que a veces la hemos presentado en 
forma negativa, sin discernir en ella el evangelio? ¿Qué es lo 
que nos enseña este incidente?

La clave para entender este tema se encuentra en no perder 
de vista la diferencia enorme que existe entre presentarse al 
juicio como un hijo de Dios, que ha aceptado a Cristo como su 
sustituto, y ahora Cristo le representa como su abogado, y el 
presentarse solo, confiando en sus propias bondades, 
creyendo poder contestar por sí mismo las acusaciones de 
Satanás. El apóstol Pablo, como citamos más arriba, dice que 
“todos compareceremos ante el tribunal de Cristo.” El Señor



Un amigo en la corte 281

Jesús dijo algo, que a primera vista pareciera contradecir lo 
que venimos diciendo. Conversando con algunos judíos que 
habían intentado apedrearlo porque según ellos había 
quebrantado el día de reposo, y porque se hacía “igual a Dios,” 
les dijo: “De cierto de cierto os digo: El que oye mi palabra y 
cree al que me envió, tiene vida eterna; y no vendrá a 
condenación [juicio], mas ha pasado de muerte a vida” (Juan 
5:24). Pusimos la palabra “juicio” entre corchetes, porque esa 
es la palabra que se encuentra en el original griego [krisis]. Y 
varias versiones la traducen de esta manera. La versión en 
español de Nácar-Colunga, por ejemplo, rinde la frase en 
cuestión: “... tiene vida eterna y nos es juzgado...” Lo mismo 
hacen varias versiones en inglés: “... and shall not come into 
judgment...” (The New King James); “... he does not come 
into judgment...” (Revised Standard Versión). Dicen 
literalmente: “no viene ajuicio.” Pero, nos preguntamos, ¿qué 
quiso decir el Señor cuando dijo que quien cree en él no viene 
a juicio?

Cristo, nuestro sustituto
Debemos recordar que un aspecto central del evangelio es 

que Cristo es nuestro sustituto, que no sólo murió en favor 
nuestro, sino que tomó nuestro lugar. Y Jesús no sólo fue a la 
cruz en nuestro lugar, sino que antes de ir a la cruz fue juzgado 
en nuestro lugar. Los pecados de la humanidad caída, 
incluyendo los nuestros, fueron puestos sobre él. Nos dice el 
apóstol: “quien llevó él mismo nuestros pecados en su cuerpo 
sobre el madero...” (1 Ped. 2:24). “Los pecados de los 
hombres,” dice E.G. de White, “descansaban pesadamente 
sobre Cristo, y el sentimiento de la ira de Dios contra el pecado 
abrumaba su vida” (DTG, p. 638). Y así, cargado con nuestros 
pecados, Jesús fue ajuicio; fue juzgado, y declarado culpable,



282 De Egipto a Canaán

fue “hecho por nosotros maldición” (Gál. 3:13), y castigado 
como nosotros merecíamos ser castigados. “Nuestros 
pecados fueron puestos sobre Cristo, castigados en Cristo, 
erradicados por Cristo, a fin de que su justicia nos pueda ser 
imputada...” (Carta 148,1897).

Cuando Jesús murió, murió en nuestro lugar, y en un 
sentido real nosotros morimos en él. Antes de morir, fue 
juzgado, fue juzgado en nuestro lugar, y también, en un 
sentido real, nosotros fuimos juzgados en él. Porque él murió 
en nuestro lugar, nosotros no tenemos que temer a la muerte 
segunda(Apoc. 2:11). De igual manera, porque él fue juzgado 
en nuéstro lugar, nosotros no tenemos que temer al juicio final.

Hay, en cierta manera, dos dimensiones en el juicio; una 
que se lleva a cabo en un sentido en el momento en que una 
persona se confronta con el Señor Jesús, y hace su decisión, y 
la otra, al final. Notemos lo que dijo Jesús en otro lugar:

El que en él cree, no es condenado [juzgado]; pero el que no cree, 
ya ha sido condenado [juzgado], porque no ha creído en el nombre 
del unigénito Hijo de Dios. Y esta es la condenación [el juicio]: que 
la luz vino al mundo, y los hombres amaron más las tinieblas que la 
luz, porque sus obras eran malas (Juan 3:18,19).

Pusimos otra vez las palabras juzgado, o juicio entre 
corchetes, porque también aquí el original usa la palabra 
krisis, que significa juicio. La persona que no cree en el Hijo 
ya es condenada, es decir, ya recibió, anticipadamente, el 
veredicto del juicio final, que es condenación. De igual 
manera, la persona que cree en el Hijo, recibe anticipadamente 
el veredicto final, el veredicto de no condenación. Es en este 
sentido que el hijo de Dios no tendrá que probar en el juicio 
final su inocencia o idoneidad para entrar en el cielo. Lo que 
tendrá que probar es que ha creído en el Hijo y que lo ha 
aceptado como su sustituto; esto es lo que lo hace inocente e



Un amigo en la corte 283

idóneo. Su sustituto es a la vez su abogado. Y como en el caso 
de Moisés, es trabajo del abogado defender a su cliente. ¡Y 
esto es buenas nuevas! El juicio será muy malas nuevas para 
quien se presente solo y quiera probar su inocencia, demostrar 
que es suficientemente bueno y que merece un lugar en el 
reino.

Un regalo del rey
Una de las enseñanzas más hermosas y claras sobre este 

aspecto del tema del juicio la encontramos en la parábola de 
la fiesta de bodas, registrada en Mateo 22. Jesús contó el caso 
de un rey que hizo fiesta de bodas para su hijo. Muchos de los 
invitados despreciaron la invitación; había otras cosas que les 
interesaban más. El rey finalmente dio órdenes a sus siervos 
de ir a las salidas de los caminos, a todas partes, e invitar a 
cuantos pudiesen ser hallados; como resultado, “las bodas 
fueron llenas de convidados.” La única condición establecida 
por el rey era que los convidados debían presentarse a las 
bodas usando un vestido que había sido provisto por el rey 
para esa ocasión. “Para cada uno de los convidados a la fiesta 
se había provisto un vestido de boda. El vestido era un 
regalo del rey. Al usarlo, los convidados mostraban su 
respeto por el dador de la fiesta” (PVGM, p. 251). El clímax 
de la parábola, y su enseñanza central, se encuentra en la 
inspección, en el juicio, que en cierto momento el rey hizo de 
los convidados.

Y entró el rey para ver a los convidados, y vio allí a un hombre que 
no estaba vestido de boda. Y le dijo: Amigo, ¿cómo entraste aquí, 
sin estar vestido de boda. Mas él enmudeció. Entonces el rey dijo 
a los que servían: Atadle de pies y manos, y echadle en las tinieblas 
de afuera; allí será el lloro y el crujir de dientes. Porque muchos son 
llamados, y pocos escogidos (Mateo 22:11-14).



284 De Egipto a Canaán

¿Qué representa ese vestido, indispensable para 
presentarse en la presencia del rey? Hay quienes sostienen 
que se refiere al carácter perfecto, impecable que habrán 
logrado poseer los hijos de Dios. Que estos habrán alcanzado 
un nivel tal de perfección, que podrán presentarse al juicio y 
responder a todas las preguntas; que serán “irreprensibles.” 
Sin embargo no parece ser ésta la enseñanza de la parábola, 
sino exactamente lo opuesto. El vestido había sido provisto. 
No era algo que los convidados debían obtener, sino aceptar; 
era un regalo. Fue el hombre que no aceptó el regalo, que 
creyó que su propio vestido era adecuado, que se encontró sin 
nada que decir. Notemos la siguiente explicación:

El vestido de boda de la parábola representa el carácter puro y sin 
mancha que poseerán los verdaderos seguidores de Cristo... Es la 
justicia de Cristo, su propio carácter sin mancha, que por la fe se 
imparte a todos los que lo reciben como Salvador personal... Este 
manto, tejido en el telar del cielo, no tiene un solo hilo de invención 
humana. Cristo, en su humanidad, desarrolló un carácter perfecto, y 
ofrece impartimos a nosotros ese carácter (PVGM, p. 252).

Este concepto básico, lo provisto por Dios en oposición a 
lo que puede hacer el hombre, nos viene del mismo Edén, 
desde el comienzo, cuando el pecado hizo su indeseada 
aparición. Dios descendió al jardín en aquella ocasión para 
inspeccionar a sus hijos, y los halló cubiertos con un vestido 
de hojas de higuera, obra de su propia fabricación. Habían 
tratado de cubrir su desnudez con la obra de sus manos. Tal 
cosa no era aceptable a los ojos del Señor, quien en su 
misericordia, les proveyó de túnicas de pieles, y los vistió 
(Gén. 3:21). Desde entonces ha habido sólo dos métodos de 
salvación, uno legítimo, el otro no, tipificados por lo que 
sucedió aquel día en el Edén. Uno, en el cual el hombre acepta 
agradecido lo provisto por Dios, y el otro en el cual el hombre,



Un amigo en la corte 285

ignorando la provisión divina, se esfuerza por confeccionar su 
propio vestido. Salvación por obras, de algún tipo, y salvación 
por la fe en los méritos inmaculados del Señor Jesús.

Ante el tribunal de Cristo
Todos compareceremos ante el tribunal de Cristo. Para 

algunos este evento será buenas nuevas; para otros, muy 
malas. Imaginemos por un momento dos escenarios posibles. 
En primer lugar, se presenta al juicio alguien que ha aceptado 
a Cristo como su Salvador, y ha puesto su confianza en la 
justicia de Cristo. Dios quiera que este sea tu caso, hermano 
que lees estas líneas. Puedes estar seguro que habrá 
acusaciones, no de parte de Dios, sino de quien se hizo 
presente en la cumbre del monte Nebo el día de la resurrección 
de Moisés. Y también traerá su lista. “Pero Señor, a ese 
hombre, esa mujer, ese joven, esa señorita, no lo puedes llevar. 
Yo tengo una lista donde he llevado registro cuidadoso de 
todos sus fracasos, de todas sus caídas; puedo mencionar 
algunos: mintió más de una vez; perdió la paciencia con 
frecuencia; dijo palabras innecesariamente duras contra 
alguien; copió en un examen, usó drogas, hizo esto y lo otro, 
y lo otro. ¡No lo puedes llevar! ¡No lo merece!”

Pero mi hermano, si tú has aceptado a Cristo, él te 
acompañará a la corte, y tú no tendrás que decir una palabra; 
podrás dejarlo todo en las manos de tu abogado. Y frente a las 
acusaciones el Padre dirá: “Estas acusaciones son falsas; el 
acusador es un mentiroso, él miente desde el principio. Este 
hermano, este joven, ha aceptado a mi Hijo, y por lo tanto es 
mi hijo. Ha confesado sus pecados, y su registro ha sido 
limpiado con la sangre de mi Hijo; tiene el vestido que ha sido 
provisto; yo lo veo perfecto, tan perfecto como a mi Hijo. ¡ Que 
entre en el gozo de su Señor!”



286 De Egipto a Canaán

Momentos más tarde se presenta otra persona a la corte. 
Hay silencio. El candidato aparece solo. El abogado no ha 
sido invitado. Pero como quiere decir algo, se le permite 
hablar y comienza su defensa; también parece traer una lista: 

. Fui misionero, anciano de iglesia 

. Di muchos estudios bíblicos 

. Fui muy activo en la recolección 

. Fui fiel en la observancia de los mandamientos 

. Nunca me cansé de llamar la atención a aquellos que no 
andaban rectamente en las cosas de la iglesia 

. Señor, profeticé en tu nombre, eché fuera demonios 

. "Hice muchos milagros 

. Ayunaba dos veces por semana 

. Pagué diezmo de todo 

. No soy como otros hombres, injustos, avaros 

. Señor, soy mejor que ese publicano que acaba de entrar 

. Es cierto, no tengo ese manto que él tenía; pero traje el 
mío; lo preparé con mucho esmero; lo estuve 
perfeccionando por mucho tiempo.

Y nosotros ya sabemos como termina esa historia; el 
Señor Jesús ya lo ha indicado: “Nunca te conocí; tu nombre no 
está en mi lista. Tu nombre no ha sido inscrito en el libro de 
la vida del Cordero” (Apoc. 21:27). ¡Qué triste! ¡Qué 
tragedia! ¡Qué malas nuevas!

Nuestra seguridad en el juicio no depende de cuán buenos 
seamos, a nuestro parecer, sino en cuán bueno es nuestro 
sustituto. Somos “aceptos en el Amado” (Efe. 1:6), en sus 
méritos, por su gracia.

Por el valor del sacrificio hecho por ellos, son estimables a la vista 
del Señor. A causa de la imputada justicia de Cristo, son tenidos 
por preciosos. Por causa de Cristo, el Señor perdona a los que le 
temen. No ve en ellos la vileza del pecador. Reconoce en ellos la 
semejanza de su hijo en quien creen (DTG, p. 621).



Un amigo en la corte 287

El Antiguo Testamento presenta un incidente que ilustra 
el principio central de lo que hemos estado diciendo en este 
capítulo. Era en tiempos del rey David. El ya se había 
asegurado en el trono de Israel. La casa de Saúl, su predecesor, 
prácticamente había desaparecido, como era muy común que 
ocurriera en aquellos tiempos. Un día David, recordando a su 
amigo Jonatán, se preguntó si había quedado algún 
sobreviviente de su familia, a quien él pudiera mostrar 
misericordia en un gesto de recuerdo y amistad para su gran 
amigo. El rey fue informado que había quedado un hijo, 
precisamente, de Jonatán, pero que estaba lisiado de los pies, 
fio podía caminar bien. La Escritura nos informa con respecto 
a qué es lo que había ocurrido.

Y Jonatán hijo de Saúl tenía un hijo lisiado de los pies. Tenía cinco 
años de edad cuando llegó de Jezreel la noticia de la muerte de Saúl 
y de Jonatán, y su nodriza lo tomó y huyó; y mientras iba huyendo 
apresuradamente, se le cayó el niño y quedó cojo. Su nombre era 
Mefi-boset (2 Sam. 4:4).

El rey envió de inmediato mensajeros para que lo 
localizaran y lo trajeran al palacio. Podemos fácilmente 
imaginar la sorpresa de este muchacho cuando se enteró que 
venían mensajeros de parte del rey en su busca. Sin duda 
pensó que su hora también había llegado, y que le tocaría la 
misma suerte que a los demás miembros de la familia de Saúl. 
Sabemos que es así porque las primeras palabras que le dirigió 
el rey una vez que éste llegó a su presencia fueron: “No tengas 
temor, porque yo a la verdad haré contigo misericordia por 
amor de Jonatán tu padre, y te devolveré todas las tierras de 
Saúl tu padre; y tú comerás siempre a mi mesa” (2 Sam. 9:7); 
a lo que Mefi-boset respondió emocionado: “¿Quién es tu 
siervo, para que mires a un perro muerto como yo?” Y para 
completar su sorpresa, Mefi-boset oyó al rey decir: “Mefi-



288 De Egipto a Canaán

boset... comerá a mi mesa, como uno de los hijos del rey.”
Es de suponer que el rey le dio a Mefi-boset una túnica, 

igual a la que usaban sus otros hijos, los príncipes. Y cuando 
estaba sentado a la mesa, vestido con la túnica provista por el 
rey, nadie podía notar que era lisiado; se veía como un 
príncipe. Es cierto, cuando intentaba caminar no podía 
hacerlo bien, rengueaba; no porque él quisiera, porque le 
gustara renguear. ¡Cuánto hubiera querido poder caminar 
bien, erguido en la presencia del rey y de los demás! Pero 
debido a aquella caída, no podía. El relato termina diciendo 
que a pesar de que estaba lisiado de los pies, “Mefi-boset 
comíísiempre a la mesa del rey.” No debemos olvidar que fue 
por amor a Jonatán su padre que él fue objeto de la 
misericordia del rey. No había mucho en él, en realidad nada 
que lo recomendara para estar en el palacio.

La historia de Mefi-boset es, en cierta manera, nuestra 
historia. Cuando Adán cayó, y huyó de la presencia de Dios, 
nosotros, de alguna manera, estábamos en sus brazos, y 
también nos golpeamos. Aquella caída nos ha afectado, 
hemos quedado lisiados; se afectaron no sólo nuestros pies, 
sino también nuestras manos, nuestra mente, nuestro corazón, 
nuestro ser entero. Por eso, por más que querramos, no 
podemos caminar siempre erguidos, infalibles, irreprensibles 
en la presencia del rey del universo. Aunque no querramos, a 
veces cogeamos. No siempre podemos hacer las cosas tan 
bien como quisiéramos hacerlas. Y aun lo mejor que hacemos 
está manchado por nuestras limitaciones. Pero el rey, en su 
misericordia, nos llama, nos invita al palacio. Y lo hace, no 
porque lo merezcamos, porque le hayamos impresionado con 
nuestra actuación, con nuestra conducta, con nuestro carácter, 
sino única y exclusivamente por amor de Jesús, nuestro 
hermano mayor. Y entonces nos invita a ponemos el vestido 
que él ha provisto; y si lo aceptamos, apareceremos perfectos, 
totalmente aceptados en el Amado.



Un amigo en la corte 289

Lo que de veras importa es si cuando tengamos que 
comparecer ante el tribunal supremo, ante el juez del universo, 
estaremos cubiertos con el vestido que él proveyó, con el 
manto de la justicia de Cristo, ese manto que ha sido tejido en 
el telar del cielo. Pero más importante aún: ¿lo poseemos 
ahora;? porque el vestido está disponible, y hoy es el día 
acepto.

bib lioteca "Sara E. O ca  
Universidad Linda Vi:



Conclusión

La gran presuposición de la teología cristiana es que la 
Biblia es la palabra inspirada de Dios. Sin esta 

convicción todo estudio serio de la Biblia perdería su 
importancia. La teología cristiana afirma, por lo tanto, que la 
Bibliá'es la Palabra de Dios, tanto el Antiguo como en Nuevo 
Testamento; y que ambos testamentos forman un todo, una 
unidad. Porque es verdad que el Nuevo Testamento carecería 
de toda base sin el Antiguo, mientras que el Antiguo se vería 
truncado, sin propósito, incompleto, sin el Nuevo, “porque el 
Antiguo Testamento es el Evangelio expresado en figuras y 
símbolos. El Nuevo Testamento es la realidad. El uno es tan 
esencial como el otro” (2 MS, p. 120). Con relación al 
presente estudio se nos recuerda que “las escrituras del 
Antiguo Testamento presentan claramente todo detalle 
del ministerio de Cristo, y [que] repetidas veces citaba él 
[Jesús] de los profetas y decía: ‘Hoy se ha cumplido esta 
escritura en vuestros oídos’” (DTG, p. 208).

El Señor Jesús afirmó en cierta oportunidad que las 
Escrituras, el Antiguo Testamento, dan testimonio de él (Juan 
5:39); más aún, fue tan específico como para decir que “era 
necesario que se cumpliese todo lo que está escrito de mí en 
la ley de Moisés, en los profetas y en los salmos” (Lucas 
24:44). Es basado en esta realidad, que Jesús es también el 
centro del Antiguo Testamento, que hemos tratado en las 
páginas precedentes de descubrir vislumbres del evangelio 
que se pueden percibir en el éxodo, uno de los eventos más



Conclusión 291

extraordinarios que resistra la Escritura. La liberación del 
pueblo de Israel de la esclavitud egipcia nos ayuda a entender 
mejor la obra redentora de Cristo. El tema del éxodo es un 
tema profundo, enorme; contiene muchas enseñanzas para 
nosotros; contiene el evangelio en “tipos y figuras.”

La enseñanza central del éxodo, su resultado inmediato, es 
redención, liberación. Es la historia de un pueblo que 
abandona la esclavitud para gozar de un nuevo y glorioso 
futuro como pueblo de Dios. Y nos ayuda a entender que la 
esencia del evangelio también es libertad, es salir de la 
esclavitud en todas sus formas. Cuando Dios llamó a Moisés, 
récordamos, le encomendó una misión libertadora. Le dijo: 
“bien he visto la aflicción de mi pueblo que está en Egipto... 
y he descendido para librarlos... Ven, por tanto, ahora, y te 
enviaré a Faraón, para que saques de Egipto a mi pueblo, los 
hijos de Israel” (3:7,8,10). Cuando ya Moisés estuvo en 
Egipto, Dios le dio un mensaje específico para los esclavos, un 
mensaje que contenía buenas nuevas para ellos: “Por tanto 
dirás a los hijos de Israel: Yo soy JEHOVÁ; y os sacaré de 
debajo de las tareas pesadas de Egipto, y os libraré de su 
servidumbre, y os redimiré con brazo fuerte, y con juicios 
grandes; y os tomaré por mi pueblo, y seré vuestro Dios” 
(6:6,7).

Todo el episodio del éxodo, decíamos, tipifica en una 
manera hermosa y aun con mucho detalle, el plan de 
salvación. Al igual que los israelitas, nosotros también hemos 
nacido en la esclavitud, en un país extraño, alejados en todo 
sentido del hogar de nuestros primeros padres. Porque no es 
que nacemos libres, como algunos pretenden hacemos creer, 
y que es debido a las circunstancias que nos rodean, o a 
nuestras decisiones equivocadas que llegamos a ser esclavos. 
Lo somos de nacimiento. La Escritura no deja ningún lugar a 
dudas, es muy clara al respecto. El apóstol Pablo nos recuerda



292 De Egipto a Canaán

que “éramos por naturaleza hijos de ira” (Efe. 2:3). En otro 
lugar, contrastando los resultados de la desobediencia de 
Adán y la obediencia de Cristo afirmó que “por la 
desobediencia de un hombre los muchos fueron constituidos 
pecadores” (Rom. 5:19). No es coincidencia, entonces, que el 
Nuevo Testamento dependa tan visiblemente de los tipos, 
símbolos y del vocabulario del éxodo para expresar el 
evangelio, la obra redentora de Cristo. Las palabras “libertar,” 
“libertad,” “librar,” “libres,” “libertador” se encuentran con 
frecuencia en sus páginas.

Los profetas del Antiguo Testamento anunciaron la 
misión del Mesías como un “Libertador.” Isaías había dicho: 
“y vendrá el Redentor de Sión” (Isa. 59:20), o como lo cita el 
apóstol Pablo: “vendrá de Sión el Libertador” (Rom. 11:26). 
Cuando el Señor Jesús mismo se levantó a leer en la sinagoga 
aquel sábado de mañana, parte de lo que escogió para leer tenía 
que ver con su misión, que entre otras cosas incluía “pregonar 
libertad a los cautivos;” y cuando todos los ojos estuvieron 
fijos en él, les dijo: “hoy se ha cumplido esta Escritura delante 
de vosotros” (Lucas 4:17-21). Cierto día, ya durante su 
ministerio público, le dijo a algunos los judíos que habían 
creído: “Si vosotros permaneciereis en mi palabra, seréis 
verdaderamente mis discípulos; y conoceréis la verdad, y la 
verdad os hará libres... Así que, si el Hijo os libertare, seréis 
verdaderamente libres” (Juan 8:31,32,36).

Es posible que el documento más claro y persuasivo que 
alguna vez se haya escrito en defensa del evangelio sea la 
epístola del apóstol Pablo a los Gálatas, epístola que es 
comúnmente conocida como la epístola de la libertad 
cristiana. Las buenas nuevas de la gracia de Dios, de la 
justificación por la fe en los méritos de Cristo estaban a punto 
de ser comprometidas por individuos que querían “añadir” a 
la gracia de Dios algún tipo de contribución humana. El



Conclusión 293

apóstol protestó con vigor e indignación denunciando el 
esfuerzo de los “falsos maestros” que querían introducir en la 
iglesia un “evangelio diferente.” Después de argumentar 
repetidamente, con lógica y firmeza en cuanto al hecho de que 
“el hombre no es justificado por las obras de la ley, sino por 
la fe de Jesucristo” (Gál. 2:16), el apóstol les exhorta con 
insistencia: “Estad, pues, firmes en la libertad con que Cristo 
nos hizo libres, y no estéis otra vez sujetos al yugo de 
esclavitud” (Gál. 5:1). Un poco más adelante agrega: 
“porque vosotros, hermanos, a libertad fuisteis llamados; 
solamente que no uséis la libertad como ocasión para la carne, 
smo servios por amor los unos a los otros” (Gál. 5:13).

Libertados para servir. Estas son imágenes provenientes 
directamente del éxodo. Y aunque la misión de los “maestros” 
que habían llegado a Galacia se nos hace un poco difícil de 
entender, no debemos olvidar que también entre los israelitas 
se encontraban algunos que añoraban volver a Egipto, a lo que 
estaban acostumbrados, volver a someterse otra vez al “yugo 
de esclavitud.” Y este ha sido un problema que ha 
acompañado a la iglesia a través de todos los tiempos. Parece 
que al hombre le cuesta abandonar el escenario, aceptar la idea 
de que lo mejor que puede hacer no es en ninguna manera 
meritorio.

Cuando una persona acepta a Cristo, y permite que el 
Espíritu Santo lo guíe, esa persona deja la esclavitud atrás, y 
puede gozar de plena libertad, de la única libertad genuina. 
Nos dice la Escritura que “donde está el Espíritu del Señor, allí 
hay libertad” (2 Cor. 3:17); libertad para vivir plena y 
genuinamente, para poder ser, por la gracia de Dios, maestro 
de las circunstancias y no su esclavo. Escuchemos:

En la obra de la redención no hay compulsión. No se emplea ninguna
fuerza exterior. Bajo la influencia del Espíritu de Dios, el hombre



294 De Egipto a Canaán

está libre para elegir a quien ha de servir. En el cambio que se 
produce cuando el alma se entrega a Cristo, hay la más completa 
sensación de libertad (DTG, p. 431).

Algo que no admite discusión es que la cruz, la muerte del 
Señor Jesús, es el centro de su obra redentora. Al igual que en 
la experiencia del pueblo de Israel, cuando la muerte del 
cordero marcó el fin de la esclavitud y el comienzo de una vida 
completamente libre, así también en la cruz, cuando el 
Cordero de Dios fue crucificado y se sangre derramada, la 
humanidad quedó libre, para siempre libre. Si quisiéramos ser 
más específicos podríamos preguntamos, pero, ¿de qué nos 
libera la obra de Cristo, que incluye su vida impecable, su 
muerte vicaria, su resurrección y su intercesión ? ¿Qué quiso 
decirle Jesús a sus oyentes aquel día cuando les dijo que si 
aceptaban su liberación, serían verdaderamente libres? La 
cruz nos hace libres en lo siguiente:

• Libres de la ira de Dios. Citamos hace algunos momentos 
las palabras del apóstol Pablo donde establecía que nosotros 
somos “por naturaleza hijos de ira,” es decir, merecedores de 
la aplicación de la justicia divina. Y no debemos olvidar, que 
si bien es cierto que “Dios es amor” (1 Juan 4:8), no es menos 
verdad que Dios es también justo, “justos y verdaderos” son 
sus caminos. La paga del pecado es muerte, y todo ser humano 
es merecedor de ella. La única razón por la cual no recibimos 
la paga que merecemos, es porque el Señor Jesús se ofreció 
como sustituto, para tomar nuestro lugar. Y lo que 
merecíamos nosotros, lo sobrellevó él; lo que debíamos 
nosotros, él lo pagó. Nos dice al respecto la Escritura que 
“Dios muestra su amor para con nosotros, en que siendo aun 
pecadores, Cristo murió por nosotros. Pues mucho más, 
estando ya justificados en su sangre, por él seremos salvos de 
la ira” (Rom. 5:8,9). En la cruz el Señor resolvió el problema



Conclusión 295

de la ira de Dios, siendo él mismo el objeto de ella. Hablando 
de lo que experimentó Jesús en la cruz, E.G.White nos dice: 
“El sentido del pecado, que atraía la ira del Padre sobre él 
como substituto del hombre, fue lo que hizo tan amarga la 
copa que bebía el hijo de Dios y quebró su corazón” (DTG, p. 
701).

Por supuesto que la cruz no cerró el capítulo de la ira de 
Dios. Serán protegidos de ella sólo aquellos que se refugien 
bajo la sangre del Cordero. El apóstol Pablo amonesta a 
quienes viven sin Dios tocante a lo que les espera: “Pero por 
tu dureza y por tu corazón no arrepentido, atesoras para ti 
mismo ira para el día de la ira y de la revelación del justo 
juicio de Dios” (Rom. 2:5). El discípulo amado nos enseña 
que en las siete postreras plagas se consuma la ira de Dios 
(Apoc. 15:1), y pinta un cuadro de veras lamentable de 
aquellos que rehúsen la gracia de Dios. Escuchemos: “y 
decían a los montes y a las peñas: Caed sobre nosotros, y 
escondednos del rostro de aquel que está sentado sobre el 
trono, y de la ira del Cordero; porque el gran día de su ira 
ha llegado; ¿y quién podrá sostenerse en pie?” (Apoc. 
6:16,17). Podrá sostenerse en pie todo aquél que se encuentre 
cubierto con el manto inmaculado de la justicia de Cristo. En 
tal caso, como en aquella noche de Pascua en Egipto, el ángel 
destructor pasará de lado.

• Libres de la condenación de la ley. El propósito de la ley 
es señalar el pecado, “porque la ley se introdujo para que el 
pecado abundase” (Rom. 5:20); no que abundase en el sentido 
de que hubiese más, sino para hacerlo claro, innegable, 
evidente, inexcusable. Fue “añadida” para darle al pecado el 
carácter de rebelión, de oposición contra Dios (VerGál. 3:19). 
A la luz de la ley de Dios, todo ser humano aparece culpable, 
condenado a muerte, ya que “no hay justo, ni aun uno” (Rom. 
3:10), porque “todos pecaron y están destituidos de la gloria



296 De Egipto a Canaán

de Dios” (Rom. 3:23). Pero Cristo vino a tomar nuestro lugar, 
y “nos redimió de la maldición de la ley, hecho por nosotros 
maldición” (Gál. 3:13). Y es por eso, en virtud de que el Señor 
Jesús fue nuestro sustituto, y “llevó él mismo nuestros 
pecados en su cuerpo sobre el madero” (1 Ped. 2:24), que 
nosotros estamos libres de todo cargo, la ley no nos condena 
más, en ese sentido no estamos más bajo la ley, y podemos 
regocijamos con el apóstol cuando exclamó: “Ahora, pues, 
ninguna condenación hay para los que están en Cristo Jesús” 
(Rom. 8:1).

• Libres del dominio del yo. El pecado nos ha hecho 
egoístas, centrados en nosotros mismos; por eso la obra de 
Cristo es más que libertamos de la esclavitud, incluye también 
nuestra transformación. El evangelio es poder, no sólo para 
libramos de la condenación de la ley, sino también del poder 
del pecado. El centro donde opera el pecado es el yo, el yo no 
entregado a Dios. Además de hacemos libres de toda 
condenación, el Señor implanta en el alma deseos de victoria, 
de crecimiento, de superación. Él pone en el alma que se rinde 
a sus pies enemistad contra el pecado.

La obra de la redención incluye renovar en el alma la 
imagen de Dios, volverla a la perfección con que había sido 
creada. El evangelio nos libera de la tiranía del yo y nos 
capacita para alejar nuestra mirada de nosotros mismos y 
centrarla en Dios y en el prójimo. Dios hace una obra de 
renovación, una nueva creación, porque “si alguno está en 
Cristo, nueva criatura es; las cosas viejas pasaron; he aquí 
todas son hechas nuevas” (2 Cor. 5:17). Esa obra la hace el 
Espíritu Santo, como en el caso de Nicodemo:

Aunque el viento mismo es invisible, produce efectos que se ven y se 
sienten. Así también la obra del Espíritu Santo en el alma se revelará 
en toda acción de quien haya sentido su poder salvador. Cuando el



Conclusión 297

Espíritu de Dios se posesiona del corazón, transforma la vida. Los 
pensamientos pecaminosos son puestos de lado, las malas acciones 
son abandonadas; el amor, la humildad y la paz reemplazan a la ira, 
la envidia y las contenciones. La alegría reemplaza la tristeza, y el 
rostro refleja la luz del cielo. Nadie ve la mano que alza la carga, ni 
contémplala luz que desciende de los atrios celestiales. La bendición 
viene cuando por la fe el alma se entrega a Dios. Entonces ese poder 
que ningún ojo humano puede ver, crea un nuevo ser a la imagen de 
Dios (DTG, p. 144).

• Libres de rencores, de odio, de prejuicios, porque la cruz 
también ha derribado “la pared intermedia de separación” 
(Efe. 2:14), no sólo entre judíos y gentiles, sino entre todo ser 
humano, y su gracia nos capacita para amar a toda la familia 
humana. Palabras tales como racismo, nacionalismo, 
posición social, credo, pierden fuerza en el vocabulario de 
quien ha aceptado la liberación que ofrece Cristo.

• Libres de ansiedad en cuanto al futuro. Aunque el futuro 
se presenta sombrío e incierto, y sabemos que los últimos 
tramos de la marcha antes de llegar a Canaán van a ser los más 
difíciles, mientras no olvidemos las maravillas de Dios en el 
pasado, podemos avanzar confiados, porque él ha prometido 
estar con nosotros “todos los días, hasta el fin del mundo” 
(Mateo 28:20). “No temas en nada lo que vas a padecer” 
(Apoc. 2:10), es la palabra consoladora de la Escritura. En los 
momentos de mayor apuro y dificultad, nuestro Padre 
amoroso estará cerca para cumplir sus promesas; podremos 
siempre oír su voz:

Ahora, así dice Jehová, Creador tuyo, oh Jacob [oh Roberto, Antonio, 
María, Juan; oh hijo mío] y formador tuyo, oh Israel: No temas, 
porque yo te redimí; te puse nombre, mío eres tú. Cuando pases 
por las aguas, yo estaré contigo; y por los ríos, no te anegarán. 
Cuando pases por el fuego, no te quemarás, ni la llama arderá en ti” 
(Isa. 43:1,2).



298 De Egipto a Canaán

No hay duda de que los mártires que murieron en distintos 
momentos de la historia de la iglesia, y que pudieron cantar 
hasta que las llamas de la hoguera ahogaron su voz, se 
constituyen en ejemplos maravillosos del cumplimiento de 
esta promesa. Se nos recuerda que “los discípulos no fueron 
dotados del valor y la fortaleza de los mártires hasta que 
necesitaron esta gracia. Entonces se cumplió la promesa del 
Salvador” (DTG, p. 321). Y si algún día nos tocara en suerte, 
por nuestra lealtad a Dios, recorrer el mismo camino, 
podemos hacerlo con la confianza en que Dios va a cumplir de 
nuevo su promesa: las llamas no arderán en nosotros. El 
apóstol Pablo se pregunta lleno de confianza: “¿Quién nos 
separará del amor de Cristo? ¿Tribulación, o angustia, o 
persecución, o hambre, o desnudez, o peligro, o espada? ... 
Antes en todas estas cosas somos más que vencedores por 
medio de aquel que nos amó” (Rom. 35-37).

• Libres del temor de la muerte. Aun la muerte, el enemigo 
más temido, ha sido vencido, y es “el postrer enemigo que será 
destruido” (1 Cor. 15:26). Para quien ha aceptado a Cristo y 
puede ver las cosas con la perspectiva bíblica, lo que llega a ser 
más importante no es la muerte, sino la resurrección. Junto a 
cada tumba que se abre para recibir los restos de un hijo de 
Dios, de alguien que murió “en Cristo,” resuenan gloriosas las 
palabras de Jesús: “Yo soy la resurrección y la vida; el que cree 
en mí, aunque esté muerto, vivirá” (Juan 11:25).

• Libres de la preocupación de tener que hacer algo para 
“merecer" entrar a la tierra nueva, ya que nunca nadie podrá 
hacer lo suficiente. Lo único que nos da derecho al cielo es la 
justicia de Cristo. No es por obras; no hay méritos en las obras 
de ningún tipo. Hay quienes gastan mucha energía 
preocupándose por detalles, y hacen de cosas secundarias su 
mayor preocupación, mientras lo esencial, lo grande, lo 
primario, lo que debe motivar todo lo demás, no ocupa el lugar



Conclusión 25

que debe ocupar. Moisés les recuerda a los israelitas, cuand 
están a apunto de cruzar el Jordán: “sabe que no es por t 
justicia que Jehová tu Dios te da esta buena tierra par 
tomarla” (Deut. 9:6). Igual nosotros; nadie entrará a la “buen 
tierra” por su justicia. Entraremos al reino a pesar de nuestr 
indignidad, pero por la gracia de Cristo. Por la eternidad lo 
redimidos cantarán gozosos y agradecidos: “El Cordero qu 
fue inmolado es digno” (Apoc. 5:12).

• Libres para obedecer. Es la presencia del pecado que no 
hace egoístas, rebeldes, desobedientes. A medida que seamo 
transformados a semejanza de Cristo, la obediencia a 1 
voluntad divina llegará a ser más y más natural; podremo 
también decirle al Señor, “el hacer tu voluntad, Dios mío, mi 
ha agradado, y tu ley está en medio de mi corazón” (Sal. 40:8) 
Porque la obediencia para la cual nos libera la cruz es 1¡ 
obediencia que proviene del corazón, de un corazói 
transformado por la gracia de Dios, y que ha sido puesto otr¡ 
vez en sintonía con el cielo. Y cuando la obediencia es así, de 
interior, no es legalismo, a pesar de todo lo que puedan objeta 
aquellos que parecen creer que la gracia y la obediencia s í 

contradicen.
El apóstol Pablo puso estas dos dimensiones del evangelic 

en una hermosa perspectiva, cuando escribió: “Pero gracias i 
Dios, que aunque erais esclavos del pecado, habéis 
obedecido de corazón a aquella forma de doctrina a la cua 
fuisteis entregados” (Rom. 6:17). Los que una vez erar 
esclavos, ahora obedecen de corazón. El Señor les hizo bien 
claro a los israelitas que eso era lo que esperaba de ellos. 
Repetidamente les recuerda que la liberación traía aparejada 
una disposición a obedecer a su Redentor. Les dijo en cierta 
oportunidad: “¡ Quién diera que tuviesen tal corazón, que me 
temiesen y guardasen todos los días todos mis mandamientos, 
para que a ellos y a sus hijos les fuese bien para siempre!”



300 De Egipto a Canaán

(Deut. 5:29). La obediencia que Dios esperaba de los ex 
esclavos era una obediencia nacida de un corazón 
transformado, confiado, agradecido.

Toda verdadera obediencia proviene del corazón. La de Cristo 
procedía del corazón. Y si nosotros consentimos, se identificará de tal 
manera con nuestros pensamientos y fines, amoldará de tal manera 
nuestro corazón y mente en conformidad con su voluntad, que 
cuando le obedezcamos estaremos sólo ejecutando nuestros 
propios impulsos (DTG, p. 621).

• Libres para entregamos al servicio de Dios. Cuando el 
yo es puesto a un lado, y Dios toma posesión del corazón, sus 
intereses llegan a ser nuestros intereses. En realidad, al igual 
que los israelitas de antaño, somos liberados para servir a 
Dios. Los planes de Dios son todavía los mismos: “deja ir a 
mi pueblo, [a mi hijo, a mi hija], para que me sirva.” Al 
gadareno que había sido librado de las mismas garras del 
enemigo, el Señor le dijo: “Vete a tu casa, a los tuyos, y 
cuéntales cuán grandes cosas el Señor ha hecho contigo, y 
cómo ha tenido misericordia de ti,” y el registro nos dice que 
este buen hermano salió por su ciudad contando de la 
liberación que había experimentado, al punto que “todos se 
maravillaban” (Marcos 5:19,20). Las palabras de Cristo, “por 
tanto id, y haced discípulos a todas las naciones” (Mateo 
28:19), son tanto para la iglesia como para cada individuo que 
sale de la esclavitud y se encamina a Canaán, porque “todo 
verdadero discípulo nace en el reino de Dios como un 
misionero” (DTG, p. 166).

Algo que queda muy claro al estudiar la experiencia del 
pueblo de Israel, es que éxodo, si bien significa salida, abarca 
más que sólo salir; incluye también la travesía, y 
eventualmente, la llegada. La salida fue un acto de la gracia 
de Dios, un regalo; y lo que efectivamente marcó la salida fue



Conclusión 301

la muerte del cordero. En el momento en que murió el cordero 
los israelitas no eran más los esclavos del faraón, sino “las 
huestes de Jehová.” Pero tan pronto quedaron libres, la nube 
se hizo presente para guiarlos, para iluminarles el camino dú 
y noche en su marcha hacia la tierra de Canaán. Primero e' 
cordero sustituto, luego la nube guiadora.

¡Qué bien ilustra todo esto los aspectos centrales del piar 
de salvación! Cuando Dios descendió otra vez hace dos mi 
años para sacamos de la esclavitud espiritual, se observa e 
mismo orden: primero el Calvario, luego el Pentecostés 
primero murió el Cordero, pero enseguida descendió e 
Espíritu. Y en el terreno espiritual nos hace pensar en k 
justificación y la santificación; somos justificados 
declarados justos, por fe en los méritos del Señor Jesús; somo¡ 
santificados por la obra transformadora del Espíritu Santo ei 
el corazón. Y otra vez, estas dos experiencias forman parte d< 
un todo, y aunque no son idénticas, nunca deben ser separadas

Es nuestro privilegio elevar “al Hombre del Calvario, cad 
vez más arriba [porque] existe poder en la exaltación de la era 
de Cristo” (Ev., p. 140), y como el apóstol Pablo, no sabe 
entre nosotros “cosa alguna sino a Jesucristo, y a ést< 
crucificado” (1 Cor. 2:2). Y es un privilegio no menor roga 
al Padre que envíe al Consolador, el Espíritu Santo para qu< 
esté con nosotros “para siempre” (Juan 14:16), que nos enseñi 
“todas las cosas” (Juan 14:26), y nos guíe a “toda verdad’ 
(Juan 16:13). Por lo que Cristo hizo en la cruz por nosotro 
somos justificados; por lo que el Espíritu Santo hace ei 
nosotros somos santificados.

El evangelio, presentado en tipos y figuras en el Antigu< 
Testamento, y en la realidad en el Nuevo, es una invitaciói 
constante a mirar siempre hacia afuera, a caminar apoyados ei 
el bordón y a aceptar con gratitud tanto lo que Dios en su grácil 
nos da como lo que en su amor nos pide. Es avanzar “puesto



302 De Egipto a Canaán

los ojos en Jesús, el autor y consumador de la fe, el cual por 
el gozo puesto delante de él sufrió la cruz, menospreciando el 
oprobio, y se sentó a la diestra del trono de Dios” (Heb. 12:2).



7

DE EGIPTO A:
i

[_^a liberación del pueblo de Israel de la esclavitud egipcia y su 
peregrinación por el desierto hacia la tierra de C anaán, proveen un 

hermoso y adecuado símbolo de nuestra liberación espiritual.
De Egipto a C anaán presenta un estudio sencillo y 

p ro fu n d o  d e l e v a n g e lio , ta l  com o  se e n c u e n tr a  
t ip if ic a d o  en  los e v e n to s  d e l é x o d o , y su 

c o r re s p o n d e n c ia  extraordinaria con la obra 
redentora de Cristo. Así como Moisés fue 

comisionado por Dios para sacar de 
Egipto a los hijos de Israel, de la 

misma manera también Jesús 
fue co m is io n ad o  para  

v e n ir  a esta tierra 
a s a c a r  a su 

pueblo de

la

e s c l a v i t u d  
espiritual. Es por 

eso que sólo él puede 
d a r n o s  l i b e r t a d  

g e n u i n a  y p e r d u r a b l e ;  
s e g ú n  sus  p r o p i a s  p a l a b r a s ,

“si  el  H i j o  os libertare, seréis 
verdaderamente libres” (Juan 8:36).

El Dr. O t i l i o 'René  Duper tui s  es profesor de teología y 
d i rector  del I ns t i t u to  de M i n i s t e r i o  H i s p a n o  en  el 

S e m i n a r i o  A d v e n t i s t a  de  la U n iv e r s id a d  de An dre ws ,  en  
Be r r i en  Spr ings ,  M i c h ig an .  Es au to r ,  además ,  de V e r d a d e  

e t e r n a s ;  E n  paz con  D ios ;  El  C a r p i n t e r o  D iv in o ;  ¿Se puede  nac 
de  n u e v o ?  y La  teología de la l iberac ión ( en  inglés).


