LA SALVACION DE “TODO ISRAEL"

Estudio historico, exegético
y teologico de Romanos 11: 26

Daniel Bosqued Ortiz

aula]activa






LA SALVACION DE “TODO ISRAEL"
Estudio histérico, exegético
y teologico de Romanos 11:26

Daniel Bosqued Ortiz






LA SALVACION DE “TODO ISRAEL"
Estudio histérico, exegético
y teologico de Romanos 11:26

Daniel Bosqued Ortiz

aula7 activa



Diagramacion del interior: Daniel Bosqued Ortiz
Diseno de la cubierta: Isaac Chia

Edita:
AULA7ACTIVA-AEGUAE
Barcelona, Espana
E-mail: info@aula7activa.org / info@aeguae.org
Web site: www.aula7activa.org / www.aeguae.org

Primera edicion en espanal, 2015

Es propiedad de:

®© CC BY-NC-ND 2015, Daniel Bosqued Ortiz
@ CCBY-NC-ND 2015, Aula7activa-AEGUAE, en espanol para todo el mundo

Bosqued Ortiz, Daniel

La salvacion de “todo Israel” Estudio histarico, exegético y teologico de
Romanos 11:26. / Daniel Bosqued Ortiz.

12 ed. en espanol — Barcelona: Aula7activa-AEGUAE, 2015.

462 pags.; 23x15cm

Materia: 1. Biblia N. T. - Romanos X| - Comentarios.
2. Salvacién - Historia

CDD:  227.1, Biblia - Nuevo Testamento - Romanos (Epistola)

Todos los derechos reservados al autor y los editores.

@ BY: La reproduccién total o parcial de esta publicacion requiere la atribucion de la
obra a su autor y editores.

@ NC: La obra no puede ser utilizada con fines comerciales.

(® ND: No se permite modificar de forma alguna la obra, es decir, los archivos infor-
maticos de la obra no pueden ser manipulados bajo ningln concepto.



AGRADECIMIENTOS

La realizacion de esta investigacion no habria sido posible
sin la ayuda de muchos familiares, amigos y companeros, gracias a
cuyo apoyo esta exploracion ha llegado a buen puerto. Aunque toda
enumeracion implica un riesgo de omision, no me puedo resistir a
expresar mi sentimiento de gratitud sincera a las siguientes perso-
nas:

A mis padres, que con su ejemplo despertaron la fe en mi
infancia, alimentaron mi interés por la Biblia en mi juventud, e
hicieron posible el desarrollo de mi vocaciéon ministerial como
adulto.

A mi hermano Jonatan, “compafiero de fatigas” en la elabo-
racion de esta tesis, asi como en otras grandes aventuras de mi vi-
da, y fuente de consejo siempre equilibrado desde que tengo uso de
razon.

A mi esposa Maijo, con quien mi relacion ha crecido de
forma paralela a esta investigacion desde sus comienzos. Su apoyo
tierno, paciente y fiel me ha permitido culminar este proyecto y
adentrarme en otro estudio —mas apasionante ain— que constitu-
ye la “ciencia del amor”, y cuya graduacion no sera en esta tierra.

A mis profesores y companeros de estudio de Teologia du-
rante la licenciatura en el Seminario Adventista de Espafia (Sagun-
to). En especial al profesor Jos¢ A. Ortiz, cuya integridad, respon-
sabilidad y amor por la Biblia y la iglesia han marcado a toda una
generacion de pastores. También a los profesores y compafieros de
los cursos doctorales en la Universidad Adventista del Plata. De
entre estos ultimos, quiero destacar el ejemplo de abnegacion que
me han transmitido Rafael Pastrana e Ismael Serrano. Su testimo-
nio de vida ha sido una fuente de inspiracion para mi ministerio.
También quiero mencionar a Laurentiu Ionescu y Carlos Olivares,
cuyas sugerencias para la investigacion y orientacion generosa con
los recursos informaticos han facilitado mucho el trabajo.

Al Dr. Ramon C. Gelabert, incansable investigador y pen-
sador critico, por sus minuciosas y oportunas correcciones al ma-
nuscrito final.



A mi consejero el Dr. Victor Armenteros, fuente de sabidu-
ria a lo largo de toda mi formacion en Teologia, quien de su valioso
tiempo ha realizado aportes de ayuda inestimable en la elaboracion
de esta tesis.

Quiero agradecer, de forma especial, la labor de mi director,
el Dr. Roberto Badenas. Desde el momento que aceptd embarcarse
en esta empresa, su orientacion siempre rapida y magistral ha sido
un estimulo constante. Su ejemplo me ha llenado de admiracion,
tanto en lo académico como en lo personal, y ha dejado una huella
imborrable en mi vocacion. Compartir esta investigacion con ¢l ha
sido todo un honor y un verdadero privilegio.

Finalmente, doy gracias a Dios, por dirigir mis pasos hasta
la consecucion de este proyecto, y por colmar de ilusion y satisfac-
cion a todo el que se acerca, de forma humilde, a su Palabra. “A El
sea la gloria por los siglos. Amén” (Ro 11:36).

Julio de 2008

vi



SUMARIO

LISTA DE ABREVIATURAS .....oooiiiieieeeeeeeee e Xii
Literatura rabiniCa........coveeeuieniiiiiierieeiieeie et Xii
Tratados de la Misnah ...........cccoecuieiieiiiinieniicece e Xii
Abreviaturas de libros ...........cooceeviieriienieniiiciece e, xiii
Periodicos acad@miCos .........eeuieeiieiiieniieiieeieeie e xiii

INTRODUCCION .....ovtrimmiimiinrineesseeseessseseesssesssesesesssesesn 1
Definicion del problema...........ccceeevieniiiiiieniieiieiecieeeeieeeen 7
Importancia del estudio.........cceevieeiiieiiieiiieieeieeeeeee e, 7
Hipotesis y propdsito de la investigacion ...........cccceeevveveveenvennen. 9
PreSUPOSICIONES ......eeeiiieiieeiiieiie ettt ettt ettt e ens 11
Metodologia .......eeuiieiieieciiee e 12
Limitaciones del eStudio .........ccceceeriieiiieniieniieiieeieeieeiee e 14

CAPITULO Lo 15

HISTORIA DE LA INTERPRETACION DE

ROMANOS 11:26. ittt 15
De la Iglesia primitiva a la Reforma...........ccocoveiiiniincnnennne. 16

Padres apostolicos (siglos [-IT d.C.) ...cceeevieniiniieiiiciieenne 16
Padres apologistas (siglos II-II1 d.C.) ......cceeviiriienieiiieenne 17
Padres gri€gOS .....ccueevieeiieiieeiiee ettt 28
Escuela de Alejandria.........ccooeeeiienieiiiienieeieeiecieee 28
Escuela de Antioquia .......ccceeeveeriieniieiiieieeie e 30
Padres 1atinos .........ccccveeviieiieeiieie e 34
Edad Media .......c.oooveeiiiiiieieciee e 42
ESCOIASLICA. .. .eeiiieiiieeiie et 45
ReESUMEN....coiiiiiiiiiiie e 49
De la Reforma al siglo XVIIL......c.ccoceveiiiiniiiiiiiiieieeieeieeee 51
Autores destacados........ooueeivieriieriieiieee e 52
Periodo Posreforma............ccoeeuieviieiiiinieiiieieceeee 58
ReESUMEN....coiiiiiiiiiiie e 62
Posiciones modernas y contemporaneas (siglos XIX-XXI) ...... 63
Tras el HOlocausSto .......cceeveeiiiieiieiieieeeeeeee e 69
ReESUMEN....coiiiiiiiiiiiie e 88
Conclusion del capitulo.........cceeeeieriieiiienieniieiececeeee e 89

vil



CAPITULO L. 91

ISRAEL: NOMBRE DEL PUEBLO DE DIOS .........ccccvvveennee. 91
Origen y significado del nombre Israel ............cccocceveiieinennnnne. 93
Hipotesis planteadas hasta la fecha...........ccccoooevininiinnnns 96
Propuesta de significado .........cceeevieiieriienieniieieeieeeeee, 103
Significado teolOZICO ......cccvirriiieiieiieiieie et 106
Israel @n €l AT ..cc.oouiiiiiiieeieee e 111
Pentateuco (Torah).........ccceeeviiiiiiiiiiiceeece e, 112
Profetas (INebi'im).........occueeecveeecieeecieeeee e 114
ESCritoS (KEtUDIN) ......oeeeeeeeeeieeeieeeee e 126
RESUMEN ... 130
Israel en la literatura intertestamentaria ............cooceeeveenveennnen. 131
Apocrifa o deuterocandnica..........ceeeeeeeveenieenieenieenieeneenn 132
Tobit (siglos ITT-IT a.C.) ..eeviieiieeiieiiecieeieee e 133
Judit (S1glo IT a.C.) cueieiiiiiieiieeeee e 134
Eclesiéstico (Sabiduria de Ben Sird) (siglo Il a.C.)......... 136
Baruc (51glos II-1 a.C.) .eoeviiiieiieiieieeeee e 136
Susana (circa siglo I1 a.C.)..ccceeriieiiiiieiieiecceee, 137

1 Macabeos (siglos II-1 a.C.) ....ooovieieiiiieiieiieieeieeee 137

2 Macabeos (Siglo 1a.C.)..cocieviieiiiiicieieeeeeeee, 139

1 Esdras (3 Esdras en la Vulgata) (SigloI a.C.).............. 139

4 Esdras (siglo I d.C.) cooiiiiiiiieieeeeeee e, 140
Oracién de Azarias (siglo I1 a.C.).coveeiiieiiieeiieiieieeee 141
Adiciones griegas a Ester (siglo I1 a.C.)....c.ccccvevvvennennee. 141
Pseudoepigrafica........cccooveeiieriieiiieieeeeee e 142

3 Macabeos (siglo 1 a.C.) .oovieriiiiieiieiieieeeeeeeeee 142

4 Macabeos (Siglo 1a.C.)..cocieviieiiiicieeeeeeeee, 143
Salmos de Salomoén (siglo T a.C.) cveeeveeiieiiiciieie, 143
Jubileos (Siglo 1T a.C.)..eovuiieiiieiieiiiieeeee e, 144
Oraculos Sibilinos (siglos II a.C.-VII d.C.)..................... 146

2 Baruc (Siglo IT a.C.) cuioiiieiieieeiieeeeee e 146
Testamento de los Doce Patriarcas (siglo Il a.C.) ........... 146
Testamento de Moisés (siglo T a.C.)..ccceeviveviieniienneannne 151
Testamento de Abrahan (siglos II-1 a.C.) .......cceeennnee. 151
RESUMEN ... 151
Israel en la literatura €Senia...........cceevuveevueenieenieenieeieenreeenens 152
Documento de Damasco ...............ccoeceeeeeeeeeeseeeceeeneenneenn, 154
Regla de la Comunidad .................cccoooveevviieniiaiaiiennnnn. 157



Regla de la GUETFA.............cccueeeeeieiiiieieieeeeeee e, 158

Rollo del Templo ............cccooeeeeeveieiiieeiieiieeeeeeee e, 158
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiicee e 159
Israel en Filon de Alejandria ........c.ocoveevieiiiieniiniiieiecieeee 159
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiiiiee e 166
Israel en Flavio JOSEfO ......cooviviiiiiiieiieiecieeeee e 166
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiiiiee e 168
Israel en la literatura rabinica temprana .............ccoeeveeeveennennne. 169
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiiiieeee e 174
Imégenes relacionadas con Israel en el AT .......ccoceveevvenenne. 174
L. NUEVO “AdAN”...ceiiiiiieiiieeeeeeee e 179
2.“Siervode YHWH” ..o 183
3.“Hijode YHWH” ..c.ooiiiiiiiieeeee e 186

A VIAY e 187

5. LUZ” e 189

6. Rein0 de Di0S....ccccuieiiiiiieiieeiecieee e 190
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiiiiee e 191
Imégenes de Israel aplicadas a Jests en el NT........cc.ccccoeeeee. 191
L. NUEVO AdAN ..o 193

2. SICTVO ceeiteieete ettt sttt 195

3 HI O ot 196

A VAo 197

S UZ e 198

6. Rey y confirmador del reino de Dios.........cccceevveeirennnnn. 199
Implicaciones hermenéuticas del vinculo Israel-Cristo ........... 201
Israel en €l NT....ocoiiiiiiiiiiieee e 206
Israel en el Evangelio de Mateo..........ccceevveeiiienieeicennieennen. 206
Israel en el Evangelio de Marcos .........cccoecveeviienieeieennneenee. 209
Israel en el Evangelio de Lucas-Hechos ..........c.ccccceveeneene. 209
Israel en la literatura juanina............ccoeeceeveeeeniienieenieesneenen. 213
ReESUMEN....cooiiiiiiiiiiiiiceeeee e 216
Israel en Pablo........ccoceeiiiiiiiiiiiececeee e 216
I COTINIOS . vieiiieiieeiieeeiee ettt ettt et ae e e eaaeens 217

2 COTINEIOS ..uvieiiieiieeiteesiee et eite ettt et esiee et e saaeebeesseeeneeas 219
GALALAS. ... eeeiiecit e 220
El “Israel de DioS” ......cocvievieeiieiiieieecieeieeee e 221
EfES10S ..ciiiieiieciiee e 223
FIlIPENSES ..eouviiiiieiieeiteiie et 225
ROMANOS....cooiiiiiiiiiiiiieeeeeeee e 225



RESUIMEI ..ottt e e e e eenaaes 226

Conclusion del capitulo ........ccceeeevieriieiiiniieiecceee e, 227
CAPITULO TIL....oooieriiiieeiiesieeiseeise s sseesseeens 229
ESTUDIO EXEGETICO DE ROMANOS 11:26 ....coocoourrerenne. 229

Naturaleza y proposito de la Epistola a los Romanos.............. 229

Contexto histdrico de los capitulos 9-11 ........ccccevvieriieieennn. 235

El edicto de Claudio y la composicion de la
iglesia en ROMa........ccoeviieiiiiiiiiiieiece e 238
Romanos 9-11 en la epistola........ccceceeviiriienieiiiiiecieeeeee, 242
Integracion teologica de los capitulos 9-11 ..................... 244
Resumen teologico de Romanos 1-8 ...........ccceeevrenennen. 247
Coherencia interna y externa de Romanos 9-11 .............. 253
Principales mensajes teologicos de Romanos 9y 10............... 255
Romanos 9:1-5....cciiiiii e 256
Romanos 9:6-29 ..o 262
Romanos 9:30-10:21....cccoiriiiiiniiiiecceceeeeeeeeee 274
Tipologia cristologica y hermenéutica en Romanos................ 283
Exégesis de Romanos 11 .......cccooviieiiiniiiiieieeieeeeieeee e, 286
Romanos 11:1-10.....cociiiiiniiiiiiicceceeeee 287
Romanos 11:11-24 .. ..o 298
Metafora del Olivo.......cocerieniieiiiniiniiiceccee 306
Romanos 11:25-26...c...cocimiiiiiiiiiinicceccceceeeee 315
“Todo Israel serd salvo™.........cccceveeverienienenieneeceee 325
“Todo Israel” como todo el pueblo judio a lo
largo de 1a hiStoria .......ccceecvieriiniieieeieeee e 326
“Todo Israel” como conjunto de judios creyentes
alo largo de la historia.........cccceeeiieniieniiienieiiicceeieeee 328
“Todo Israel” como el conjunto de judios al final
de 1a hiStoria......ccueviiriiiiiiieicceeceee e 329
“Todo Israel” como toda la iglesia y también
t0d0S 108 JUAIOS. ..eoviieiiieiiiciieie e 332
“Todo Israel” como el Israel escatologico del fin
de 1a hiStoria.....cccueviiiiiiiiiieiccee e 333
Deficiencias hermenéuticas e implicaciones de estas
INEETPTETACIONES ..c.vveeneieeivieiieeiiieite et etteereesteeereeaeesareeeeens 334
El problema de la identidad judia...........cccceevvenirenenen. 334
El problema de la continuidad de Israel ...............c.......... 337
El problema del libre albedrio ..........ccccoveevienvenirenenen. 338

X



Elementos a tener en cuenta para una correcta

interpretacion de 11:26......c.coovvviieiiiiniieieeieeeeeee e 339

Del AT y la literatura intertestamentaria................c....... 339

De la tipologia biblica..........cccceeviieiiieiiieiieiecieeeeee 339

Del concepto de Israel en Pablo.........cccoeevveiiiiieiiennnn. 339

De los capitulos 9-11.......cccciveiiiiiiiiieieeeeeeeeeeee 340
Propuesta de interpretacion...........cocceeeeveerieeniienieenieeneeenen. 342
Argumentacion biblica de Pablo...........cccocoeeviieiieninnnn. 345
Romanos 11:27-32 ..o 347
Romanos 11:33-36 ......cooiiriiiiiiiiiceecceceeen 353
Conclusion del capitulo.........ceeeieeciierieeiieniieiieieeeeee e 356
SINTESIS Y CONCLUSION GENERAL ........cccccoovivrrrrennnn. 359
BIBLIOGRAFIA DE REFERENCIA ......c.oovveeeeeeeeeeeeeeeen. 365
Libros y monografias .........ccceeeeeveeniieniieniienieeiieeie e 365
Comentarios a Romanos (a partir del siglo XIX) ..........c......... 395
Articulos y capitulos de 1ibros ..........ccceceeriieiienieeniienieeee 400
Diccionarios y Enciclopedias..........cccoeeveeviiniieniieniieienieene, 438
Tesis dOCtOTales.......ovueeiirieiiiiiiieeeeeeee e 440
Fuentes patristicas y de autores antiguos ...........cceeceeevveenevennnen. 440

x1



TgO
TgPsJ
TgN
GnR
TanjB

AZ
Abot
Bek
Ber
Bik
BM
BQ
Dem
Git
Hal
Ket
Makk
Maks
MQ
Ned
Nid

RH
Sabb

San

Sebi

LISTA DE ABREVIATURAS

Literatura Rabinica

Targum Onquelos
Targum Pseudo-Jonatan
Targum Neofiti

Génesis Rabah
Tanjuma Buber

Tratados de la Misnah

‘Abodah Zarah
Abot

Bekotot
Berakot
Bikurim
Baba’ Mesi‘a’
Baba’ Qamma’
Dema’y
Gittin

Halah
Ketubot
Makkot
Maksirin
Mo’ed Qatan
Nedarim
Niddah
Qiddusim
Ro’$ ha-Sanah
Sabbat
Sanedrin
Sebi‘it

X1l



Seq
Sot
Sukk
Taa
Tem

Yeb

Yom

BDAG

BDB
DTMAT

DTNT
MDB
HALOT

DOT
IDNT

ATJ
ABR
Bib
BSac
BHaH
BBR
C1J
CBQ
CH
CTR
CurBS

geqah'm
Sota
Sukkah
Ta’anit
Temurah
Yebamot

Yoma’

Abreviaturas de libros
A Greek-English Lexicon of the New Testament and
other Early Christian Literature
Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon

Diccionario teologico manual del Antiguo
Testamento

Diccionario teologico del Nuevo Testamento
Mercer Dictionary of the Bible

The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old
Testament

Theological Dictionary of the Old Testament
Theological Dictionary of the New Testament

Periodicos académicos

Ashland Theological Journal
Australian Biblical Review
Biblica

Bibliotheca Sacra

Baptist History and Heritage
Bulletin for Biblical Research
Calvin Theological Journal
Catholic Biblical Quarterly
Church History

Criswell Theological Review
Currents in Research: Biblical Studies

xiii



EcR
EvQ

Ex Aud
ExpTim
HTR
Int
JBQO
JBL
JANES
JAAR
JETS
JSJ
JSJIphrp

JSOT
JSNT
JSNTSup

JJS
JPS
MSJ
NTS
PRSt
PSB
PSBSup
RTR
RevExp
RB

SJT
Them
1J
USQOR

Ecumenical Review

Evangelical Quarterly

Ex Auditu

Expository Times

Harvard Theological Review

Interpretation

Jewish Bible Quarterly

Journal of Biblical Literature

Journal of the Ancient Near Eastern Studies
Journal of the American Academy of Religion
Journal of the Evangelical Theological Society
Journal for the Study of Judaism

Journal for the Study of Judaism in the Persian,
Hellenistic and Roman Period

Journal for the Study of the Old Testament
Journal for the Study of the New Testament

Journal for the Study of the New Testament: Sup-
plement Series

Journal of Jewish Studies
Journal of Palestine Studies
Master’s Seminary Journal

New Testament Studies
Perspectives in Religious Studies
Princeton Seminary Bulletin
Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series
Reformed Theological Review
Review and Expositor

Revue Biblique

Scottish Journal of Theology
Themelios

Trinity Journal

Union Seminary Quarterly Review

X1v



VT
WTJ
VThQ
ww
WUNT

Vetus Testamentum

Westminster Theological Journal
Viadimir Theological Quarterly
World & World

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament

XV






Introduccion

La epistola a los Romanos es uno de los documentos que
mas ha influido en la teologia cristiana y en la historia de la igle-
sia.' Su estudio ha motivado reavivamientos espirituales y discu-
siones polémicas en todas las épocas.2 Se suele considerar, ademas,
como la obra en la que Pablo vierte su pensamiento de forma mas
completa y sistematica,” presentando las grandes verdades funda-
mentales del evangelio con una profundidad tal que exige del estu-
dioso la méxima concentracion.

Los capitulos 9-11, como se verd mas adelante, constituyen
un bloque tematico especialmente controvertido. En estos pasajes
Pablo se detiene a analizar la situacion del pueblo de Israel y tras
presentar algunas claves de interpretacion, su argumentacion pare-

! Peter Stuhlmacher sefiala: “From Origen through Augustine, Luther, and Wes-
ley down to Karl Barth, the letter to the Romans has made history both in the-
ology and in the church, and that because of its contents” (Peter Stuhlmacher,
“The Purpose of Romans” en The Romans Debate, ed. Karld P. Donfried [Ed-
inburgh: T&T Clark, 1991], 231); Fitzmyer comenta también: “The commen-
taries on it in books and articles over the centuries make clear the contribution
that the study of this letter has made to the history of Christianity. In fact, one
can almost write the history of Christian theology by surveying the ways in
which Romans has been interpreted” (Joseph A. Fitzmyer, Romans, The An-
chor Bible 33 [New York: Doubleday, 1992], xiii).

Como sefalan Sanday y Headlam, “If it is a historical fact that the spiritual
revivals of Christendom have been usually associated with closer study of the
Bible, this would be true in an eminent degree of the Epistle to the Romans”
(William Sanday y Arthur C. Headlam, A Critical and Exegetical Commentary
on the Epistle to the Romans [Edinburgh: T&T Clark, 1964], v).

? Charles E. B. Cranfield, 4 Critical and Exegetical Commentary on the Epistle

to the Romans, 2 vols., The International Critical Commentary (Edinburgh:
T&T Clark, 1975), 2:30; Victor P. Furnish, “Pauline Studies”, en The New Tes-
tament and its Modern Interpreters, ed. Eldon J. Epp y George MacRae (Atlan-
ta: Scholars Press, 1989), 323.



ce alcanzar su climax® en la intrigante declaracion del versiculo
11:26: kal oVtwg mag Topamd owbnoetar (“y asi todo Israel sera
salvo™).” Esta frase, su interpretacion y sus implicaciones teoldgi-
cas constituyen el objeto de estudio de esta investigacion.

Los versiculos que rodean esta frase, son algunos de los mas
profundos de todo el NT.° El vers. 11:26 en particular aparece co-
mo el ntcleo de la problematica de la interpretacion de Romanos 9-
11 y de la ensefianza sobre el futuro de Israel.” Verdadero nucleo
de la discusion teologica en estos capitulos,” constituye, para algu-
nos, uno de los pasajes mas controvertidos de todos los escritos de
Pablo.” Casi cada elemento de esta expresién, asi como los térmi-
nos y conceptos que la rodean han sido sometidos a amplio debate
durante siglos. La interpretacion de este versiculo suscita todo tipo
de propuestas: algunos han tratado de eliminarlo de la epistola,'’
otros han ignorado su comentario,'' o han tratado de incoherente,'”

* James M. Scott, “And then all Israel will be saved (Ro 11:26)”, en Restoration:
Old Testament, Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott. Sup-
plements to the Journal for the Study of Judaism, 72 (Leiden: Brill, 2001): 490.

> A menos que se indique lo contrario, la version de la Biblia utilizada en esta
investigacion sera la Cantera-Iglesias (Madrid: BAC, 1979).

® Richard H. Bell, The Irrevocable Call of God: An Inquiry in Paul’s Theology of
Israel, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 184 (Tiibing-
en: Mohr Siebeck, 2005), 256.

! Douglas Moo, The Epistle to the Romans (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1996), 719.

¥ Moo sefiala: “The first clause of v. 26 is the storm center in the interpretation of
Romans 9-11 and of NT teaching about the Jews and their future” (ibid., 719).

? Richard Batey, ““So All Isracl Will Be Saved’: An Interpretation of Romans
11:25-32”, Interpretation (Int) 20, n° 2 (1966): 222.

' Plag pretende que estos versiculos son una interpolacién. Christoph Plag,
Israels Wege zum Heil. Eine Untersuchung zu Romer 9 bis 11 (Stuttgart:
Calwer Verlag, 1969), 41-45. Contra esta idea se puede argumentar que la tran-
sicion tal y como esta en el texto, resulta mas natural que del versiculo 24 al
28. Ademas, no hay evidencia textual suficiente (ver Nicholas T. Wright, “The
Messiah and the People of God: A study in Pauline Theology with Particular
Reference to the Argument of the Epistle to the Romans” [Tesis doctoral, Uni-
versity of Oxford, 1980], 200).



e incluso han negado la posibilidad de encontrar una explicacion
segura del mismo."

Las interpretaciones de este versiculo han sido tan variadas
que no resulta facil presentarlas con claridad."* De hecho, hasta
ahora no se ha realizado una descripcion completa, teniendo en

! Rudolf Bultmann, no comento este pasaje en su Theologie des Neuen Testa-
ments (cf. Teologia del Nuevo Testamento [Salamanca: Sigueme, 1987]). Otros
autores le conceden poca atencion en sus exposiciones, como Ellison, quien en
su libro dedicado al Misterio de Israel dedica poco mas de una pagina al ver-
siculo 26 (H. Ellison, The Mistery of Israel [Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1966]). David Kaylor, tampoco analiza apenas este versiculo clave (cf.
David Kaylor, Paul’s Covenant Community: Jew & Gentile in Romans [Atlan-
ta: John Knox Press, 1988], 192.

"2 Charles Harold Dodd, The Epistle to the Romans (London: Collins, 1959),
182-183; Heiki Réisdnen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Re-
search”, en The Social World of Formative Christianity and Judaism. Essays in
tribute to Howard Clark Kee, ed. Jacob Neussner, ef al. (Philadelphia: Fortress
Press, 1988), 178-206; Jennifer A Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-
317, Union Seminary Quarterly Review (USQR) 45 (1991): 191; Terence L.
Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’ (Ro 11:12): Israel’s Rejection and Paul’s
Gentile Mission”, Journal of Biblical Literature (JBL) 112, n° 1 (1993): 89,
entre otros.

B William D. Davies, Jewish and Pauline Studies (London: SPCK, 1984), 142.

'* Bell propone: 1) Los creyentes (elegidos) de entre la nacion de Israel; 2) toda
la nacion de Israel incluyendo a cada uno de sus miembros; 3) el conjunto de la
nacion étnica de Israel, pero no necesariamente a cada individuo; 4) todos los
creyentes judios y gentiles (Richard Bell, Provoked to Jealousy: The Origin
and Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, Wissenschaftliche Unter-
suchungen zum Neuen Testament 63 (Tibingen: Mohr Siebeck, 1994), 260-
262). Sin embargo afiade una interpretacion mas a la lista y es por la que se de-
canta. Para ¢l “todo Israel” se refiere a todos y cada uno de los judios durante
la historia, pero que seran salvos cuando todos se conviertan a la vez en la pa-
rousia. Véase también William Chi-Chay Fung, “Israel’s Salvation: The Mean-
ing of ‘All Israel” in Romans 11:26” (Tesis doctoral, Southern Baptist Theo-
logical Seminary, mayo 2004), 2. Jack Cotrell hace un intento de clasificacion,
pero combina la referencia al Israel étnico en sentido diacrénico, con la entrada
de los judios en la iglesia al final de la historia en sentido sincronico, por lo que
la descripcion no es clara y deja opciones sin explicar. Jack Cotrell, Romans, 2
vols, The College Press NIV Commentary (Joplin, Missouri: College Press,
1998), 2:280. Véase Wright “The Epistle to the Romans”, 689, quien establece
las categorias de interpretacion en cuanto a quién representa “todo Israel”, co-
mo se salva y cuando se salva.



cuenta todos los matices de las diferentes propuestas. Como un
intento mas se presenta aqui un mapa conceptual que orientara el
acercamiento a este versiculo a lo largo de la investigacion.”” Las

principales interpretaciones encontradas son:
1. “Todo Israel” como referencia al pueblo judio desde el

punto de vista étnico:
a. Todo el pueblo judio a lo largo de la historia
(sentido diacrénico)
i. Referencia general, no exhaustiva, al
pueblo como un todo. '

"> Las posibilidades hermenéuticas de cada propuesta seran analizadas en el
capitulo 3 de esta tesis.

16 Esta es la postura mas comun entre los comentaristas, c¢f. Leon Morris, The
Epistle to the Romans, Pillar New Testament Commentary (Grand Rapids, Mi-
chigan: Eerdmans, 1988), 420; James D. G. Dunn, Romans, 2 vols., Word Bib-
lical Commentary 38 a-b (Dallas: Word Books, 1988), 2:681; Sanday y Head-
lam, Romans, 335; Munck, Christ and Israel: Interpretation of Romans 9-11,
trad. Ingevory Nixon (Philadelphia: Fortress Press, 1967), 136; Charles K. Bar-
rett, The Epistle to the Romans (New York: Harper & Row, 1957), 223-224;
Ernst Kdsemann, Commentary on Romans, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1980), 313; John Murray, The Epistle to the Ro-
mans, 2 vols. (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1968), 2:98; Cranfield,
Romans, 2:577; Fitzmyer, Romans, 623; Daniel Harrington, Paul on the Mys-
tery of Israel (Collegeville, Minnesota: The Liturgical Press, 1992); Nils Dahl,
Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mission (Minneapolis, Min-
nesota: Augsburg Publishing House, 1977); Batey, “So All Isracl Will Be
Saved”, 224, en un articulo dedicado a este versiculo Batey no explica de for-
ma detallada ni lo que entiende por “todo Israel” ni cémo se produce esa
salvacion, aunque se intuye que hace referencia al pueblo historico de Israel
como un todo. Bruce W. Longenecker, “Different Answers to Different Issues:
Israel, the Gentiles and Salvation History in Romans 9-117, Journal for the
Study of the New Testament (JSNT) 36 (1989): 97, sefiala que el “todo Israel”
es el conjunto del remanente dentro de Israel y el Israel endurecido; véase
también Traugott Holtz, “Judgment on the Jews and the Salvation of all Israel
1 The 2:15-16 and Ro 11:25-26”, en The Thessalonian Correspondence, ed.
Raymond Collins (Leuven: Leuven University Press, 1990), 291; Reidar
Hvalvik, “A Sonderweg for Israel: a critical examination of a current interpre-
tation of Romans 11:25-27”, JSNT 38 (1990): 100. Aunque muchos autores no
entran en detalles y simplemente sefialan que el versiculo se refiere a la salva-
cion del pueblo étnico de Israel (e.g. D. W. B. Robinson, “The Salvation of Is-
rael in Romans 9-117, Reformed Theological Review (RTR) 26, n° 3 (1967):
81-96).



ii. Todos y cada uno de los descendientes de
Abrahan."’
b. Todos los judios creyentes (o elegidos) a lo largo
de la historia.'®
c. Todos los judios vivos al final de la historia (sen-
tido sincrénico)
1. Se convertirdin masivamente a la fe en
Cristo antes de la parousia."”

17 Robert Jewett, Romans: A Commentary, Hermeneia (Minneapolis, Minnesota:
Fortress Press, 2007), 702 sefiala con énfasis que se refiere a todos los descen-
dientes de Abrahan sin excepcion. Véase también Harold Hoehner, “Israel in
Rom 9-11” en Israel: The Land and the People, ed. H. Wayne House (Grand
Rapids: Kregel, 1998), 155-156.

'8 Los autores emplean el término creyentes o elegidos dependiendo de sus para-
digmas teoldgicos, pero en cualquier caso hacen referencia a un grupo de fieles
“de entre Israel”. Ver en esta linea Frangois Refoulé, Et ainsi tout Israél sera
sauvé (Paris: Editions du Cerf, 1984); Guillermo Hendricksen, Comentario del
Nuevo Testamento: Exposicion de Romanos, trad. Norberto E. Wolf (Grand
Rapids, Michigan: Libros Desafio, 1990), 420; Anthony A. Hoekema, The Bi-
ble and the Future (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1979), 140; Jim
McGuiggan, The Book of Romans (Lubbock, Texas: Montex Publishing Com-
pany, 1982), 335-336, sefiala: “Believing Jews are the real Israel. They are the
Israel within Israel” por eso para él “todo Israel” es “every Jew who is truly an
Israelite”; Cotrell, Romans, 2:283; Toby Ziglar, “Understanding Romans
11:26: Baptist perspectives”, Baptist History and Heritage (BHaH) 38, n° 2
[2003]: 49; Charles M. Horne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Is-
rael Will Be Saved’ (Romans 11:26)”, Journal of the Evangelical Theological
Society (JETS) 21, n° 4 (1978): 334; Ben Merkle, “Romans 11 and the future of
ethnic Israel”, JETS 43, n° 4 (2000): 711-721.

¥ Thomas S. Schreiner, Romans, Baker Exegetical Commentary on the New
Testament, 6 (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998), 419; Moo, The
Epistle to the Romans, 722-724; Adolf Schlatter, Romans: The Righteousness
of God, trad. Siegfried S. Schatzmann (Peabody, Massachusetts: Hendrickson,
1995), 224; Otto Kuss, Carta a los Romanos, cartas a los Corintios, carta a los
Gdalatas (Barcelona: Herder, 1976), 143; Longenecker, “Different Answers to
Different Issues”, 112-113; Donald G. Bloesch, “Supersessionism and the Bib-
lical Witness” Int 43 (1989): 134, 142; Matt Waymeyer, “The Dual Status of
Israel in Romans 11:28”, Master’s Seminary Journal (MSJ) 16, n° 1 (2005):
71; Michael G. Vanlaningham, “Romans 11:25-27 and the Future of Israel in
Paul’s Thought”, MSJ 3, n° 2 (1992), 154, 162, sefiala que el versiculo sefiala
un punto escatologico en el futuro, pero no necesariamente la segunda venida.

5



ii. Se salvaran sin fe en Cristo (son-
derweg).*’
iii. Se convertiran milagrosamente justo al
ver al Redentor en la parousia.”!
2. “Todo Israel” como toda la iglesia y “todo Israel” jun-
tos.”
3. “Todo Israel” como el Israel escatologico que se forma al
final de la historia.”?
4. “Todo Israel” como el conjunto de creyentes de todos los
tiempos, judios o gentiles.**

%% Los principales defensores de esta teoria son Franz Mussner, Tratado sobre los
Jjudios, Biblioteca de Estudios Biblicos, 40, trad. Juan C. Rodriguez (Salaman-
ca: Ediciones Sigueme, 1983), 34; Krister Stendahl, Paul Among Jews and
Gentiles (Philadelphia: Fortress Press, 1976), 4. Para una critica a la propuesta
de Stendahl, véase Scott Hafemann, “The Salvation of Israel in Romans 11:25-
32: A Response to Krister Stendahl”, Ex Auditu (ExAud) 4 (2001): 38-58.

! Mark Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36",
Australian Biblical Review (ABR) 46 (1998): 67; Bell también, pero sefala esta
salvacion cuando resucitan en la parousia (Bell, Provoked to Jealousy: The
Origin and Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, 139); Otfried
Hofius, ““All Israel Will Be Saved’: Divine Salvation and Israel’s Deliverance
in Romans 9-11, Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series (PSBSup) 1
(1990): 19-39. Murray Baker, “Paul and the Salvation of Israel: Paul’s Minis-
try, the Motif of Jealousy, and Israel’s Yes”, Catholic Biblical Quarterly
(COB) 67 (2005): 482, sostiene que es una entidad sincronica, no diacrdénica
porque esto ultimo hace demasiado énfasis en el pueblo como una coleccion de
individuos y se pierde el énfasis corporativo.

** Markus Barth, The People of God, Journal for the Study of the New Testa-
ment: Supplement Series (JSNTSup) 5 (Sheffield: JSOT Press, 1983), 42-43;
Charles Homer Giblin, In Hope of God’s Glory: Pauline Theological Perspec-
tives (New York: Herder and Herder, 1970), 303.

* Jacques B. Doukhan, The Mystery of Israel (Hagerstown, Maryland: Review
and Herald, 2004), 33.

** Nicholas T. Wright, “The Letter to the Romans: Introduction, Commentary
and Reflections”, en The New Interpreter’s Bible, vol. 10, ed. Leander E. Keck
(Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2002), 690. Hans LaRondelle, The Is-
rael of God in Prophecy (Berrien Springs, Michigan: Andres University Press,
1983). Bruce Chilton, “Romans 9-11 as Scriptural Interpretation and Dialogue
with Judaism”, ExAud 4 (2001): 31; Hervé Ponsot, “Et ainsi tout Israél sera
sauvé: Ro 11:26a”, Revue Biblique (RB) 89, n°® 3 (1982): 416; Denys E. H
Whiteley, The Theology of St. Paul (Oxford: Basil Blackwell, 1964), 97-98, se

6



Definicion del problema

Ante tal abanico de propuestas de interpretacion de Ro
11:26 surgen espontaneamente las siguientes cuestiones: (Qué
quiere decir Pablo con la expresion “todo Israel”? ;Est4 profetizan-
do la salvacion de todos los judios que hayan existido? ¢Se refiere
solo a los judios vivos al final de los tiempos? ;Hace referencia
solo a los judios creyentes? De ser asi, ;de qué forma esa declara-
cion se convertiria en el climax de estos pasajes? ;Tenia Pablo en
mente una distincion étnica en esta declaracion, o por el contrario
estaba refiriéndose a la salvacion de todos los creyentes dando a la
expresion “todo Israel” connotaciones espirituales?

Importancia del estudio

La identidad de la nocion teoldgica de Israel ha sido un te-
ma controvertido durante siglos, y por consiguiente la salvacién
de Israel expresada en este versiculo ha sido constante objeto de
debate entre los tedlogos.”® Las implicaciones teologicas de una
correcta interpretacion de esta declaracion son evidentes. Pero lo
que la hace especialmente importante es que sus repercusiones van
mucho mas alla de la teologia.

La creencia en la restauracion total de Israel constituye la
expectativa de la teologia dispensacionalista, tan extendida en el
protestantismo evangélico de Estados Unidos, y es la base biblica
del movimiento sionista.”” Hay numerosas organizaciones que es-

refiere a “todo la iglesia en su estado final” incluyendo a judios y gentiles;
Ralph P. Martin, “Reconciliation and Unity in Ephesians”, Review and Exposi-
tor (RevExp) 93, n° 2 (1996): 203-235; Mary Ann Getty, “Paul and the Salva-
tion of Israel: A Perspective on Romans 9-117, CBQ, 50 (2001): 460.

2 Hoehner, “Israel in Ro 9-117, 145

*® Especialmente en relaciéon con la escatologia (Manfred Brauch, Hard Sayings
of Paul [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1989], 62).

*7 El surgimiento formal del sionismo politico moderno se fraguo entre los afios
1891-1896 dando lugar al primer congreso sionista celebrado en Munich en
1897. Los objetivos eran la promocion de la colonizacion de Palestina por ju-
dios, la organizacion de los judios en instituciones internacionales, el fortale-
cimiento del sentimiento nacionalista judio y buscar apoyos politicos para lo-
grar los objetivos del sionismo (Hershel Edelheit y Abraham J. Edelheit,
History of Zionism: A Handbook and Dictionary [Boulder, Colorado: West-

7



peran de forma activa la restauracion final de Israel,*® con el obje-
tivo de promover los intereses de Israel, segiin algunos “de cual-
quier forma posible”.*” Segin ciertos autores, la influencia de estos
movimientos prosionistas ha marcado en las ultimas décadas la
politica exterior de Estados Unidos.” De hecho, el moderno estado
de Israel ha encontrado tradicionalmente un apoyo incondicional en
el gobierno norteamericano.”’ Aunque la relacion entre la interpre-
tacion de esta declaracion y su influencia en la maquinaria politica,
logistica y militar de Estados Unidos no estd demostrada, las impli-
caciones religiosas en el apoyo tradicional a Israel son ampliamente
aceptadas.’® Por eso llama la atencién que la creencia en la futura
conversion del pueblo judio al completo, su salvacion especial, o la
restauracion de la nacion de Israel al final de la historia —tan ex-
tendida en Norteamérica— sean conceptos basados especialmente
en este versiculo, en todo el NT.**

La importancia de esta investigacion radica en que si Ro
11:26 dice que el pueblo de Israel como nacién o etnia va a ser
salvo, como la mayoria de comentaristas actualmente pretende,
tales expectativas estarian correctamente fundadas en esta declara-
cion soterioldgica. Pero si este versiculo no se refiere a un Israel
étnico sino a uno definido en términos espirituales, en armonia con

view Press, 2000], 37-43). A pesar de que sus pretensiones tienen raices bibli-
cas, el movimiento sionista es laico y agndstico en su mayoria.

* Mussner sefiala: “La promesa biblica de la tierra que lleva como consecuencia
al desposorio ‘mistico’ de Israel con la tierra de los padres constituye por eso
también la fuente Gltima del llamado sionismo, que es mas que un movimiento
politico” (Mussner, Tratado sobre los judios, 31).

* Nancy Jo Nelson, “The Zionist Organizational Structure”, Journal of Palestine
Studies (JPS) 10,1n° 1 (1980): 85.

** Ibid., 93.
3! Ghassan Bishara, “Israel’s Power in the US Senate”, JPS 10, n° 1 (1980): 60.

3% Véase el interesante estudio al respecto de Robert O. Smith, “Between Resto-
ration and Liberation: Theopolitical Contributions and Responses to U.S. For-
eign Policy in Israel/Palestine”, Journal of Church and State 46, n° 4 (2004):
833-860.

3 Asi lo reconoce el tedlogo premilenarista John Elton Ladd (Ver Robert G.
Clouse, ed. The Meaning of the Millennium.: Four Views [Downers Grove, I1li-
nois: InterVarsity, 1977], 27-29).



el resto de la epistola y la ensefianza del NT, tales expectativas es-
tarian profundamente equivocadas y carecerian de suficiente apoyo
biblico.

Hipotesis y proposito de la investigacion

El significado que evoca el término Israel, o las realidades a
las que ha sido aplicado, no han sido los mismos en todas las épo-
cas y lugares. Desde que el término Israel surge por primera vez en
el relato biblico como el nuevo nombre dado al patriaraca Jacob
(Gn 32:22-32), la denominacion de Israel ha sido utilizada con di-
ferentes acepciones. John Hayes, sefiala al menos nueve referentes
distintos a Israel utilizados en la Biblia y en tiempos biblicos.** Un
conjunto de referentes tan amplio para un mismo término, indica
que el concepto de Israel debe entenderse en el contexto biblico
que la propia situacion histérica impone y desde el sistema que
presupone el contexto teologico-literario en el que el término es
utilizado. Lo que cada autor quiere decir con Israel, depende de su
cosmovision religiosa general y del sistema desde el que habla.”

** 1) Segundo nombre del patriarca Jacob. 2) Los descendientes del patriarca
Israel/Jacob. 3) Un grupo tribal en lo que posteriormente seria la Palestina Cen-
tral en tiempos premonarquicos. 4) Un reino compuesto primordialmente por
grupos de las tribus del norte gobernado por Saul. 5) El estado monarquico con
sus ciudadanos, gobernado por David y Salomoén. 6) El estado del norte sepa-
rado de la autoridad davidica a la muerte de Salomoén. 7) La unidon cooperativa
entre el reino de Israel, con su capital en Samaria, y el Jud4, con su capital en
Jerusalén durante los siglos IX y VIII a.C. 8) Juda y los habitantes de Judea
como el remanente de la vieja unidon del Norte y del Sur tras la conquista de
Samaria por parte de Asiria en el 722/721. 9) Los adherentes a varias formas de
la religion hebrea y del AT (John H. Hayes, “Israel” en Mercer Dictionary of
the Bible (MDB), ed. Watson E. Mills [Macon, Georgia: Mercer University
Press, 1991]: 417-420. A estos referentes se pueden afiadir otros como territo-
rio geografico, comunidad escatolégica (Qumran) o incluso categoria filosofica
(Filén), como se mostrara mas adelante.

%> Jacob Neusner, “Israel the People in Judaism, the Classical Statement”, Ency-
clopaedia of Judaism (Leiden: Brill, 2000), 1: 484. Mas adelante sefiala: “Eve-
ry Judaism uses the word ‘Israel’ to refer to the social entity that it proposes to
establish of define, and each Judaism deems its ‘Israel’ to form a continuity of
the Israel of whom the Hebrew Scriptures (‘Old Testament’) speak.” (ibid.,
499).



La hipotesis de esta investigacion es que Pablo argumenta a
partir del “sistema™® del NT en el que se la venida del Mesias ha
producido una universalizacion de las promesas hechas en el AT al
pueblo de Israel. De esta forma, en el sistema en el que Pablo ope-
ra, el criterio étnico desaparece como elemento para determinar la
pertenencia al pueblo del pacto. En su lugar la fe se convierte en el
criterio ultimo de inclusién. Asi pues, “no son hijos de Dios los
hijos de la carne, sino que se cuentan como ‘descendencia’ los hi-
jos de la promesa” (Ro 9:8). Por eso el apdstol realiza una distin-
cion entre el Israel étnico y los verdaderos pertenecientes a Israel:
“no todos los [descendientes] de Israel son Israel” (Ro 9:6), y seia-
la que: “No es judio el [judio] aparente, ni [es] circuncision la [cir-
cuncision] que aparece en [la] carne, sino el judio que [lo es] inte-
riormente, y la circuncision del corazon —por [el] espiritu, no por
[la] letra—" (Ro 2:28).

En la misma linea, la metafora del olivo utilizada en refe-
rencia al pueblo de Dios (11:17-42), del que algunos han sido
“desgajados” y otros “injertados”, resulta dptima para explicar el
proceso mediante el cual “a Israel le vino un endurecimiento par-
cial hasta que entre el numero total de los gentiles [...] y asi todo
Israel sera salvo” (11:25-26).

Por tanto, en el contexto historico, literario y teoldgico de
Ro 9-11, Pablo estd exponiendo la comprension de Israel a través
de una hermenéutica cristologica. El nombre Israel no es un con-
cepto étnico sino religioso que denomina al pueblo de Dios. Por
tanto en Ro 11:26, la afirmacion soterioldgica se refiere a la salva-
cion de “todo Israel”, comunidad formada por “todo aquel que
cree” como descendiente de Abrahan segun la promesa.

Para sustentar esta hipdtesis, esta investigacion se plantea
los siguientes objetivos: 1) Repasar la historia de la interpretacion
de Romanos 11:26 para determinar fortalezas y flaquezas de cada
acercamiento, asi como elementos en comun en las diferentes pro-
puestas. 2) Clarificar el conjunto de referentes del término Israel en
la literatura biblica y parabiblica anterior a Pablo y extraer claves

%% Para Neussner un “sistema” religioso implica: una cosmovision, una forma de
vida y una forma de relacionarse con una entidad definida (Jacob Neussner,
““Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, Journal of the American Acade-
my of Religion (JAAR) 55,1n° 2 [1987]: 331.

10



hermenéuticas biblicas aplicables a la interpretacion de la nocion
de Israel en el NT. (3) Determinar, mediante una exégesis global
del capitulo 11 de Romanos, en el contexto de la epistola, las con-
notaciones semanticas concretas de la expresion “todo Israel” que
Pablo asume en la expresion “todo Israel sera salvo” en Ro 11:26.

Presuposiciones

La presente investigacion parte de una perspectiva canonica
y procede a un estudio sincronico de los textos, en armonia con el
método historico-gramatical, prescindiendo de cualquier tipo de
técnicas excavativas.’’ Estas premisas implican, entre otras cosas,
considerar las etimologias, explicaciones y aplicaciones del nombre
Israel en toda la Escritura como validas, y portadoras de un mensa-
je teoldgico coherente.

En el caso especifico de Romanos, no se discute la autoria
del apostol Pablo,’® y se supone que el argumento que este desarro-
lla a lo largo de la epistola, y de forma especifica en los capitulos
9-11, aclara suficientemente las posibilidades de interpretacion de
Ro 11:26.”

37 E.g., critica de las fuentes, critica de las formas, critica de la redaccién... Para
un estudio sobre el propdsito de esas técnicas véase John Barton, Reading the
Old Testament: Method in Biblical Study (London: Longman & Todd, 1996).
Para una critica sobre esta metodologia y las presuposiciones del método histo-
rico-critico ver Eta Linnemann, Historical Criticism of the Bible: Methodology
or Ideology?, trad. Robert W. Yarbrough (Grand Rapids, Michigan: Baker
House, 1990); desde un punto de vista de un erudito judio, ver comentario so-
bre el método historico-critico y el efecto de la descomposicion de fuentes en
la teologia, en Jon D. Levenson, The Hebrew Bible, the Old Testament, and
Historical Criticism. Jews and Christians in Biblical Studies (Louisville, Ken-
tucky: John Knox Press, 1993), 1-32.

*¥ Hoy en dia no se cuestiona entre los eruditos la autoria del apéstol Pablo sobre
Romanos (véase Sanday y Headlam, Romans, xiii; Cranfield, Romans, 1:1;
Moo, The Epistle to the Romans, 2; Fitzmyer, Romans, 40).

%% Cranfield, Romans, 2:447, apoya este principio hermenutico sefialando que: “It
is of the utmost importance to take these three chapters together as a whole,
and not to come to conclusions about Paul’s argument before one has heard it
to the end”.

11



Metodologia

Hasta la fecha se conocen varios estudios parciales que han
revisado la historia de la interpretacién de Ro 11:26.*° Pero no se
ha realizado todavia un estudio que abarque a los autores mas re-
presentativos desde el siglo II hasta la actualidad. Por eso, como
primer paso metodologico, esta investigacion pretende cubrir par-
cialmente dicha carencia y analizar las principales propuestas de
interpretacion realizadas a lo largo de la historia.

En cuanto al acercamiento al texto propiamente dicho, la
metodologia seguida en importantes estudios realizados sobre este
versiculo no resulta del todo satisfactoria, ya que en general se da
mas peso a los paralelos lingiiisticos que al contexto biblico de la
declaracion. Un ejemplo de ello lo constituye la ultima tesis docto-
ral dedicada al tema, en la que William Fung analiza “todo Israel”
como una expresion idiomadtica, y tras rastrear sus diferentes usos
en la literatura anterior a Pablo llega a la conclusion de que se re-
fiere a los miembros del pueblo de Israel “elegidos”. Asi, cuando lo
aplica al versiculo 11:26 sostiene que hace referencia a la salvacion
del conjunto de judios “elegidos” durante la historia.*’ Sin embar-

*0 William Fung en su tesis doctoral, en vez de presentar las diferentes interpre-
taciones del versiculo, analiza brevemente las interpretaciones mas relevantes
respecto a la “salvacion de Israel” como concepto teoldgico. Por otra parte,
trabaja con fuentes secundarias, y no llega a transmitir un panorama general
sobre las interpretaciones del versiculo a través de la historia ni en la época ac-
tual (¢f. Fung, “Israel’s Salvation”, 9-34). Mas util resulta el estudio de Kart H.
Schelcke, Paulus Lehrer der Viter (Diisseldorf: Patmos Verlag, 1956), 400-
402, en el que vierte algunas citas de comentaristas antiguos sobre los versicu-
los mas destacados de Ro 11; sin embargo, no trata de aportar un analisis ex-
haustivo al respecto. El estudio mas completo encontrado abarca los siglos I11I-
XII (Francisco J. Caubet Iturbe, ““Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26’
su interpretacion por los escritores cristianos de los siglos III-XII”, Estudios
Biblicos (EstBib) 21 [1963]: 127-150). Su analisis es util y sera tenido muy en
cuenta en el repaso historico en este capitulo. Sin embargo, no abarca a autores
anteriores, como Ireneo de Lyon o Clemente de Alejandria, y en su muestra
deja fuera autores relevantes. El estudio de Jeremy Cohen, “The Mystery of
Israel’s Salvation: Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”, Har-
vard Theological Review (HTR) 98, n° 3 (2005): 247-281, aunque solo se cen-
tra en unos pocos autores de la época medieval, sera también considerado.

*! Fung, “Israel’s Salvation”, 214-215. A la misma conclusion llega Ben Merkle
en un articulo anterior (Merkle, “Romans 11 and the future of ethnic Israel”,
709-721), con la misma aproximacion metodologica.

12



g0, una supuesta expresion paralela no constituye por si misma una
guia suficiente para la exégesis,”” y mucho menos sin demostrar
que tenga el mismo sentido idiomatico.* El adjetivo mac (todo)
modifica al nombre al que acompafia, dandole un sentido de pleni-
tud. Pero en la expresion de Ro 11:26, es preciso determinar prime-
ro el referente del término Israel segin las claves hermenéuticas
que utiliza el apodstol, y solo entonces aplicar el sentido de plenitud
de la particula mac a ese referente.

Otra carencia de los acercamientos existentes es que no pa-
recen tener suficientemente en cuenta el contexto de Ro 9-11. Los
comentaristas restringen demasiado el analisis de Ro 11:26 a unos
pocos versiculos anteriores y posteriores, mientras que ampliando
el contexto de la declaracion, se percibe mejor el proposito de la
misma. De hecho, se ha observado un patréon més o menos general
segun el cual los comentaristas que analizan 11:26 a partir de 9:6
entienden que Pablo se refiere al Israel espiritual como conjunto de
creyentes, mientras que los que comienzan su analisis exegético en
el capitulo 11 optan por la referencia a una futura salvacion del
pueblo étnico.**

La metodologia elegida para esta investigacion pretende
evitar las carencias detectadas. Para ello el primer capitulo se desti-
na a revisar la interpretacion de Ro 11:26 desde el siglo I d.C. has-
ta nuestros dias. En el segundo capitulo se rastrean los diferentes
referentes que el término Israel ha adoptado en la literatura biblica
y parabiblica relevante, y se destacan algunos principios hermenéu-
ticos clave para la interpretacion del concepto Israel en el NT rela-
cionados con la simbologia y la tipologia biblica. Finalmente el

*2 Donald Guthrie sefiala: “The NT theologian must bear in mind that a parallel
must not be treated as a source and cannot be regarded as providing on its own
a guide to exegesis” (Donald Guthrie, New Testament Theology [Leicester, Il-
linois: InterVarsity Press, 1981], 35).

* El enfoque de estudiar “todo Israel” como frase idiomatica también es seguido
por Scott, “And then all Israel will be saved”, 489-527, que siguiendo la misma
metodologia llega a la diferente conclusion de que “todo Israel” hace referencia
al sistema de las doce tribus descendientes de Jacob, pero nunca hace referen-
cia a todos los individuos de la nacidn (ibid., 507). Parece alcanzar conclusio-
nes precipitadas y descartar otras opciones de forma prematura.

* Mark Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation (Louis-
ville, Kentucky: Westminster/ John Knox Press, 2005), 121.

13



tercer capitulo presenta un breve repaso de los temas mas relevan-
tes de la epistola y extrae las ideas clave de los capitulos 9 y 10
para fundamentar s6lidamente el contexto de la declaracion de Pa-
blo, y procede como paso final a una exégesis del capitulo 11 con
especial detenimiento en el significado de Ro 11:26 dentro de las
diversas posibilidades hermenéuticas propuestas hasta la fecha.

Limitaciones del estudio

Dado que revisar todas las interpretaciones realizadas sobre
Ro 11:26 a lo largo de la historia escapa a los propdsitos de esta
investigacion, el repaso histérico se centra en los comentarios a
Romanos mas destacados e influyentes.* Tampoco es el objetivo
de esta investigacion debatir en profundidad los diferentes aspectos
de la soteriologia y escatologia paulinas, proceder a un nuevo estu-
dio teologico sobre el Israel de Dios en la teologia biblica,*® o plan-
tear un estudio sistematico sobre el dispensacionalismo. El estudio
procura cefiirse a las posibilidades hermenéuticas del pasaje en
base a criterios exegéticos biblicos.

Finalmente, aunque un analisis exegético de los capitulos 9-
11 de Romanos podria ser util para la interpretacion de 11:26, las
restricciones de espacio que este tipo de investigacion imponen, y
la propia naturaleza de la tarea, descartan la necesidad de un estu-
dio exhaustivo de los tres capitulos, por lo que se limitara el mayor
esfuerzo exegético al analisis del capitulo 11.

45 . - . .
No obstante, en algunos casos se incluiran comentarios secundarios sobre este
u otros versiculos cercanos para reconstruir la interpretacion de algunos autores
y ampliar asi la vision de conjunto.

* Ver el excelente estudio que fundamenta los principios hermenéuticos clave
para interpretar el concepto Israel en el texto biblico, Hans LaRondelle, The
Israel of God in Prophecy [Berrien Springs, Michigan: Andrews University
Press, 1983].

14



Capitulo |

HISTORIA DE LA INTERPRETACION
DE ROMANOS 11:26

Es un asunto de mera honestidad intelectual comenzar una
investigacion teologica sobre la epistola a los Romanos revisando
los intentos de interpretacion anteriores.' El repaso historico sobre
las lecturas que se han hecho de un pasaje siempre facilita su com-
prension ofreciendo el acervo del trabajo acumulado a lo largo del
tiempo.” Este ejercicio permite evaluar las diferentes perspectivas y
patrones de acercamiento que se han adoptado, haciendo posible
capitalizar los aciertos y evitar los errores.’

En el caso de Ro 11:26, las diferentes opciones de interpre-
tacion que presenta casi cada término significativo, asi como el
lugar que ocupa el versiculo en el razonamiento de Ro 9-11 han
tenido implicaciones muy diferentes en la construccion de la esca-
tologia cristiana, sobre todo respecto al lugar del pueblo de Israel
en la historia de la salvacion.” Por eso, el analisis histérico de las
interpretaciones de este versiculo resulta especialmente relevante
para el presente estudio.

" Asi lo sefiala Klaus Haacker: “Every modern attempt to delineate the theology
of Romans (as of the apostle Paul in general) is indebted to earlier interpreta-
tions [...] Therefore it is a matter of fairness to pay tribute to at least some
highlights of the reading of Romans through the centuries” (Klaus Haacker,
The Theology of Paul’s Letter of the Romans [Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2003], 150).

* David Weaver, “From Paul to Augustine: Romans 5:12 in Early Christian Exe-
gesis”, Vladimir Theological Quarterly (VThQ) 27, n° 3 (1983): 187.

? James A. Nestiger lo expresa asi: “By living access to historical interpretations
of the text, such study can deepen —without controlling— a contemporary
hearing. It can also open systematic perspectives, showing how particular texts
have informed or been informed by the church’s reflection on its witness”
(James A. Nestinger, “Major Shifts in the Interpretation of Romans” World &
World (WW) 6, n° 4 [1986]: 374).

4 Cohen, “Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”, 249.

15



De la Iglesia primitiva a la Reforma

Este largo lapso de tiempo fue testigo de innumerables
disputas teoldgicas e importantes acercamientos al texto biblico. De
hecho, muchas de las interpretacion teologicas posteriores, como se
vera, constituyen simples modificaciones de las realizadas durante
estos catorce siglos. Puesto que la division para el estudio de esta
época suele hacerse en relacion con la procedencia y naturaleza de
sus protagonistas, el repaso historico a las interpretaciones de Ro
11:26 seguira el mismo criterio.

Padres apostolicos (siglos I-11 d.C.)

De los dos primeros siglos de la era cristiana no se conser-
van apenas referencias a los escritos del apostol Pablo, y ain me-
nos comentarios.” No hay registros de grandes intentos de exégesis
del texto entre autores cristianos,’ ni se tiene noticia de comentarios
a libros biblicos.” Sin embargo, si ha trascendido la fuerte polémica
que afectd este periodo, centrada en la disyuntiva entre la continui-
dad o discontinuidad entre el NT y el AT y la relacion de este con
Cristo.® En tltima instancia, tal debate implicaba la relacion entre

> John D. Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian
Faith”, Int 34 (1980): 7.

=N

Charles Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, en His-
torical Handbook of Major Biblical Interpreters, ed. Donald McKim (Downers
Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998), 2; el proceso mediante el cual el NT
comenz6 a ser analizado exegéticamente de forma parecida al AT parece ha-
berse generalizado en la comunidad cristiana hacia finales del siglo II (c¢f. R. P.
C. Hanson, “Biblical Exegesis in the Early Church”, en The Cambridge Histo-
ry of the Bible, vol. 1 From the Beginnings to Jerome, ed. P. R. Ackroyd
[Cambridge: Cambridge University Press, 1970], 416).

-

Joseph Trigg, “The Apostolic Fathers and Apologists”, en A History of Biblical
Interpretation, ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson, vol. 1 The Ancient Peri-
od (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003), 395. El primer comentario a un
libro candnico que se ha conservado es el comentario al libro de Juan realizado
por el gndstico Heracleon, hacia el 175 d.C. (Hanson, “Biblical Exegesis in the
Early Church”, 419).

Hanson, “Biblical Exegesis in the Early Church”, 424-425; James L. Kugel y
Rowan A. Greer, Early Biblical Interpretation (Philadelphia: Westminster
Press, 1986), 122-123; William W. Klein, Craig L. Blomberg, Robert L. Hub-
bard y Kermit A. Ecklebarger, Introduction to Biblical Interpretation (Dallas:

16

0



el pueblo judio y el cristianismo emergente.” Y aunque el capitulo
11 de Romanos era susceptible de haber desarrollado un rol prota-
gonista al respecto, no ha quedado registro de la interpretacion de
este pasaje durante este periodo.'” Un ejemplo ilustrativo lo consti-
tuye Marcion, como uno de los autores mas relevantes y polémicos
de esta época'’ y primer recopilador del corpus paulino.'? A pesar
de su importancia, solo se conservan unos pocos fragmentos de su
obra, y entre ellos no se encuentran comentarios sobre los pasajes
clave de Romanos 9-11, ya que en su version de la epistola, el texto
salta del 10:14 a 11:33-34, dejando de lado la discusion sobre Israel
que presentan estos versiculos.'”

Padres apologistas (siglos II-11I d.C.)

Los apologistas dan testimonio de las tensiones que se vi-
vieron entre cristianos, judios y paganos en los primeros siglos."*

Word Publications, 1993), 31. A partir del siglo II d.C. la discontinuidad entre
Israel y la iglesia se hizo mas radical (¢f. Peter Richardson, Israel in the Apos-
tolic Church [Cambridge: Cambridge University Press, 1969], 1).

o

Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition: A History of the Development of
Doctrine vol. 1 (Chicago: University Press, 1971), 18. Como sefiala Kannen-
giesser, los intentos por demostrar la continuidad del AT se plasmaron, entre
otras formas, en la creacion de libros apdcrifos, o la interpolacion de obras an-
teriores, que trataban de argumentar la centralidad del AT en términos cristia-
nos (Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 2).

Y en todo caso, parecen obviarse los versiculos 25-27 (cf. Caubet, “Et sic
omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 129). Para un estudio sobre el concepto
de Israel en los Padres apostolicos véase Richardson, Israel in the Apostolic
Church, 14-32.

" Los Padres de la Iglesia lo catalogaron como gnéstico (cf. Hubertus R. Drob-
ner, Manual de patrologia, trad. Victor Abelardo Martinez [Barcelona: Herder,
1999], 130; José Orlandis, Historia de la Iglesia: 1. La Iglesia Antigua y me-
dieval [Madrid: Pelicano, 1988], 83-84).

2 Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”,
5-6.

13 Véase Adolf von Harnack, Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott. Eine
Monographie zur Geschichte der Grundlegung der katholischen Kirche (Leip-
zig: Hinrichs, 1924), 108-109.

" Hubert Jedin, Manual de historia de la Iglesia, vol. 1 (Barcelona: Herder,
1966), 268-280; Justo. L. Gonzalez, Historia del Cristianismo, vol. 1 (Miami:

17



Ademés de defender la fe cristiana ante las autoridades gentiles,"
estos escritos trataron de articular una teologia que respondiera a la
polémica relacion de continuidad o ruptura entre la iglesia y el
pueblo judio.'® Para ello los primeros defensores del cristianismo
vieron necesario explorar los antecedentes proféticos de Jesus en el
AT por todas las vias posibles, y demostrar asi el cumplimiento en
Jestis de las profecias mesianicas,'” salvaguardando la integridad de
las Escrituras.'® En esta empresa, una de las mas poderosas herra-
mientas teologicas fue el desarrollo de la tipologia."” Justino Martir

Unilit, 2003), 76; James P. Eckman, Exploring Church History (Wheaton:
Crossway, 2002), 21; Daniel Ruiz Bueno, Padres apostélicos y apologistas
griegos (s. II), Biblioteca de Autores Cristianos, 629 (Madrid: Editorial Catoli-
ca, 2002), 840-844.

"> Los objetivos eran, segin Trevijano: salir del paso de que la Iglesia era un
peligro para el Estado, exponer la doctrina correcta frente a las acusaciones pa-
ganas y presentar al cristianismo como la verdadera filosofia ensefiada por el
Logos divino (Ramén Trevijano Etcheverria, La Biblia en el cristianismo anti-
guo: Prenicenos. Gnosticos. Apocrifos [Estella, Navarra: Verbo Divino, 2001],
100).

'® Para un estudio sobre la progresiva separacion entre el cristianismo y el ju-
daismo en estos afios, y especialmente a partir del afio 70 d.C. véase Steven T.
Katz, “Issues in the Separation of Judaism and Christianity alter 70 C. E.: A
Reconsideration”, JBL 103 (1984): 44-76; Richardson, Israel in the Apostolic
Church, 33-47; Christian Grappe, “La séparation entre juifs et chrétiens a la fin
du premier siécle: circonstances historiques et raisons théologiques”, Etudes
théologiques et religieuses 80, n° 3 (2005): 327-345.

" Lo cual se convirtié en el principal principio hermenéutico (cf. Klein et al.,
Introduction to Biblical Interpretation, 31; véase también Robert M. Grant, y
David Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible [Philadelphia:
Fortress Press, 1984], 8-38).

'8 Véase Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period
(Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975), 36-198.

' Gerald Bray, Biblical Interpretation (Downers Grove, Illinois: InterVarsity
Press, 1996), 80; H. T. Sell, Studies in Early Church History (Willow Grove:
Woodlawn Electronic Publishing, 1998). Esta clave hermenéutica desempefio
un importante rol en la exégesis cristiana temprana ya que implicaba una refle-
xién teoldgica sobre las conexiones entre el evangelio cristiano y el AT judio.
Dicha reflexion se mostréo muy fructifera, y al estar fundamentada en el texto
biblico result6 decisiva en la lucha, por ejemplo, contra los intentos de Marcion
y los gnosticos por eliminar el componente literal e histérico de la historia de la
salvacion narrada en el AT. Como sefiala Thomas F. Torrance: “Patristic ty-

18



(100-165 d.C.) constituye un buen representante de este tipo de
exégesis, pues en su metddico estudio de la Biblia,”® recurre fre-
cuentemente a ella.”’ Su hermenéutica, aunque en ocasiones se
acerca a la alegoria helenistica, difiere de la de Filon de Alejandria,
pues la tipologia de Justino esta fundada en la historia y vinculada
con el cumplimiento del pacto en Jesucristo,”> a quien ve como
centro de la historia del AT.”’ En este sentido, su aportacion a la
interpretacion de la “salvacion de Israel” es importante ya que
constituye el primer autor posbiblico documentado que aplica la

pology had its roots in Palestinian Judaism. It had its significance within the
inseparable relation of Word and event and dramatic images that it envolved,
and it arose through the use of cultic patterns to point ahead to the enactment
and fulfilment in decisive events within the history of the covenant people of
God. It was the fulfilment of the ancient promises and figures in the birth and
life and death of Jesus Christ that brought it into prominence in early Christian-
ity, for with that fulfilment it was possible to interpret the history of Israel as
the pre-history of the Incarnation, and to see how the patterns of Israel’s life,
manifested in the great events of its history and reflected in the cult, partially
realized in the ordeal of suffering, and interpreted by the prophets, all con-
verged in the fact of Christ (Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics
[Edinburgh: T&T Clark, 1995], 101-102). Véase el estudio clasico de Leon-
hard Goppelt, Typos: The Typological Interpretation of the Old Testament in
the New (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1982); también Craig A. Evans
y James A. Sanders, Early Christian Interpretation of the Scriptures of Israel,
JSNTSup 148 (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997).

%% Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 3; Trevijano, La
Biblia en el cristianismo antiguo: Prenicenos. Gnosticos. Apdcrifos, T1.

*! Justino lleg6 a diferenciar entre los typoi (tipos), y los logoi (profecias verba-
les de eventos futuros). Y realizo una distincion entre la interpretacion que rea-
lizaban los judios, que denomin6 “carnal”, y la interpretacion cristiana que él
considerd “espiritual” y cristocéntrica (Bray, Biblical Interpretation, 81; Trevi-
jano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 95).

* Torrance, Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 105; Kugel y
Greer, Early Biblical Interpretation, 146. Para Justino el judaismo no tenia
ningun valor teologico separado de Cristo (c¢f. Harold Remus, “Justin Martyr’s
Argument with Judaism”, en Anti-Judaism in Early Christianity, vol. 2, ed.
Stephen G. Wilson [Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, 1986], 67;
Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 73).

> Ramoén Trevijano, Patrologia, Serie Manuales de Teologia, 5. Biblioteca de
Autores Cristianos (Madrid: Editorial catolica, 1994), 114.

19



palabra Israel a la comunidad cristiana.”* Su apelacién es un testi-
monio temprano del concepto de Israel empleado con un sentido
més amplio que el meramente nacional o étnico.” Justino identifica
a Israel con Cristo,”® y sostiene que los cristianos forman la verda-
dera “raza de Israel” como “verdaderos hijos de Dios”.*” Aunque se
desconoce la interpretacion especifica que Justino hizo de Ro
11:26, es posible percibir con ciertas garantias su posicion ya que,
segun ¢€l, la creencia en un futuro reino eterno dado a “los hijos de
Abraham segln la carne” a pesar de su infidelidad, queda descrita
por las Escrituras como “pura fantasia”.*®

Ireneo de Lyon (140-202 d.C.), segtn el historiador Euse-
bio, recibid instruccion directa de Policarpo, quien a su vez habia
sido discipulo directo del apostol Juan.”® Ireneo es considerado el
primer gran tedlogo del cristianismo,”” fundador de la dogmatica,”'
y —aunque no llegd a completarla— es el primer autor conocido
que intenta escribir una teologia cristiana. Su pensamiento trata de
superar las polémicas sobre la relacion entre el AT y el NT demos-
trando que el AT predice a Cristo,”> convirtiéndose en el primer

** Justino Martir, Didlogo con Trifon, 11.5. Cf. 14.1; 29.1, 2; 55.3; 63.5; 87.5;
116.3.

3 Richardson, Israel in the Apostolic Church, T4.

*® Didlogo con Trifén, 134: “Jacob fue llamado Israel; e Israel ha sido demostra-
do que es el Cristo, quien es llamado Jests”.

*7 Justino Martir, Didlogo con Trifén, 123.9. Para un estudio sobre el concepto
de los judios en Justino, véase e.g. Ben Zion Bokser, “Justin Martyr and the
Jews”, Jewish Quarterly Review (JOR) 64, 1n° 2 (1973): 97-122.

% «y sobre todo eso, a si mismos y a vosotros os engafian dando por supuesto
que, de todos modos, a cuantos descienden, segin la carne, de Abrahan, por
mas que sean pecadores, incrédulos y desobedientes a Dios, ha de darseles el
reino eterno; cosa que las Escrituras demuestran ser pura fantasia” (Justino
Martir, Didlogo con Trifon, 140).

2 Eusebio, Historia Eclesiastica, 20.3.8.

3% José Vives, Los Padres de la Iglesia (Barcelona: Herder, 1971), 112; su teolo-
gia se puede considerar buena representante de la doctrina comun a fines del
siglo I1 d.C. (Gonzalez, Historia del Cristianismo, 1:88).

3! Drobner, Manual de patrologia, 138.

32 Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 75.

20



autor que menciona explicitamente una Escritura compuesta por
ambos testamentos.”®> En su desarrollo teologico se aprecian gran-
des lineas que revelan la unidad como tema central.’* Toma la
orientacion tipoldgica de Justino y elabora un sistema de interpre-
tacion caracterizado por la “recapitulacion” como principio herme-
néutico integrador,”> manteniendo asi la armonia entre ambos Tes-
tamentos y la unidad del plan de salvaciéon.’® Ireneo dedico gran
parte de su obra a refutar gran niimero de herejias que comenzaban
a surgir dentro del cristianismo. En una de sus reflexiones respecto
a la incredulidad de algunos judios cita Ro 11:26 y sostiene que tal
incredulidad no tiene excusa, pues todos los que se aproximaron a
Jesus y creyeron en ¢l, fueron salvos. La Ley nunca fue un impe-
dimento para creer en el Hijo de Dios. Al contrario, al interesarse
por ella, los judios se acercaron a Cristo.”’ En este comentario Ire-

¥ Vease al respecto Alan J. Hauser, y Duane F. Watson, “Introduction and
Overview”, en A History of Biblical Interpretation, vol. 1. The Ancient Period,
ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
2003), 42; también Trigg, “The Apostolic Fathers and Apologists”, 327.

** La unidad de Dios, de Cristo, del plan de salvacion, de la Iglesia y del hombre
con Dios (¢f. Trevijano, Patrologia, 78).

%> Bray, Biblical Interpretation, 81. Tal método —recapitulatio— consiste en
demostrar que la historia salvifica, comenzada en la creacion y recapitulada en
Cristo, se concluira después del milenio, en el Reino. El uso del término parece
un intento por parte de Ireneo de incorporar toda la proclamacion biblica sobre
la obra de Cristo en una sola palabra (Trevijano, La Biblia en el cristianismo
antiguo, 75; véase también Christopher R. Smith, “Chiliasm and Recapitula-
tion in the Theology of Irenaeus”, Vigiliae cristianae 48, n° 4 [1994]: 313-331;
Jean Laporte, Los Padres de la Iglesia: Padres griegos y latinos en sus contex-
tos [Madrid: San Pablo, 2004], 49-57).

%% Torrance, Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 102. La teologia
de Ireneo transmite una grandiosa y muy amplia vision de la historia, en la que
los propositos de Dios se van cumpliendo (¢f: Gonzalez, Historia del Cristia-
nismo, 1:90).

37 “En cambio, cuanto temian a Dios y se preocupaban por su Ley se acercaron a
Cristo y se salvaron, como él mismo dijo a sus discipulos: ‘Id a las ovejas per-
didas de Israel” (Mat 10:6). Cuando el Sefior permaneci6 por dos dias con los
samaritanos ‘muchos de ellos creyeron por sus palabras y decian a la mujer: ya
no creemos por lo que nos has dicho: nosotros mismos hemos oido y sabemos
que este es en verdad el Salvador del mundo’ (Juan 4:41-42). Y Pablo dice:
‘Asi se salvara todo Israel” (Ro 11:26). También llamoé a la Ley nuestro peda-
gogo hasta la venida de Jesucristo (Gal 3:24). {Que no se culpe a la ley por la

21



neo se refiere a los samaritanos al hablar de las “ovejas perdidas”
de Israel, justo antes de mencionar Ro 11:26. Es dificil determinar
la intencion de tal cita, sin embargo, el contexto permite suponer
que Ireneo considera a los samaritanos —sin ser judios—, como
parte de Israel.”® De ser asi, indicaria el uso de un concepto de Is-
rael mas amplio que el étnico. En cualquier caso, Ireneo describe la
salvacion de Israel unicamente a través de la fe en el Hijo de
Dios.”

Otro autor relevante de este periodo es Tertuliano (160-220
d.C.). Aparte de Agustin, se suele considerar el més importante y
original de entre los escritores latinos.* Sus obras ejercieron un
gran impacto en el pensamiento teoldgico de la época,*' ya que
intenté sintetizar la cultura helenistica con el cristianismo.** Tertu-
liano no comenta explicitamente Ro 11:26, pero en una explicacion
en la que describe a Israel como “la circuncision” y la “raza de
Abraham”, contempla su aceptacion final una vez que reconozca a
Jestis en su venida.*’ Sin embargo, esta interpretacion parece ser

incredulidad de algunos! Pues la ley a nadie prohibid creer en el Hijo de Dios.”
Ireneo, Contra las herejias, 4.2.7.

%% Fitzmyer, Romans, 624, sostiene que aqui Ireneo esti hablando de un Israel
espiritual.

% Uno de los elementos soteriologicos méas importantes en Ireneo es precisamen-
te la importancia que otorga a la unién con Cristo, ya que es a través de esa
union que tiene lugar la regeneracion por el poder del Salvador (¢f. Torrance,
Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 69).

0 Johannes Quasten, Patrologia I: Hasta el Concilio de Nicea, Biblioteca de
Autores Cristianos 206 (Madrid: Editorial Catélica, 1961), 530.

4 Vives, Los Padres de la iglesia, 362; Gonzalez, Historia del cristianismo,
1:97.

* Trevijano, Patrologia, 116; aunque el grado en el que esto se refleja en su obra
sigue siendo discutido (c¢f. Drobner, Manual de patrologia, 174).

# «“A Cristo, no obstante, ‘la orden de Melquisedec’ le resultard apropiada; por-
que Cristo es el adecuado y legitimo Sumo Sacerdote de Dios. El es el pontifi-
ce del sacerdocio de la incircuncision, constituido como tal, aun entonces, por
los gentiles, por los cuales debia ser mas ampliamente recibido, aunque en su
ultima venida favorecera con su aceptacion y bendicion también a la circunci-
sion, incluso a la raza de Abrahan, quien mas tarde debe reconocerle (Tertu-
liano, Contra Marcion, 5.9.9).

22



matizada por ¢l mismo cuando sostiene que las profecias referentes
a la restauracion de Israel son aplicables de forma espiritual a Cris-
to y a su iglesia.**

Clemente de Alejandria (150-215) es considerado por algu-
nos autores el padre de la filosofia cristiana.* Aunque busca apoyo
en la literatura y la filosofia paganas,*® para presentar el cristianis-
mo entre las clases cultas como una religion avanzada y superior,"’
desarrolla una destacada labor como exegeta,” recurriendo a la
tipologia como Justino e Ireneo.* Para él, la Escritura es la voz del
Logos divino, y el evangelio es el cumplimiento y la realizacion de
la Ley. Por eso el AT debe ser interpretado a la luz de Cristo.”” Al
respecto de la salvacion de Israel, Clemente menciona al “verdade-
ro Israel” en oposicion a los judios del “Israel étnico” que, segin
él, crucificaron injustamente a Jestis.”' Ademas, en al menos una de
sus obras cita Ro 11:26,” y lo interpreta en referencia a un “Israel
espiritual”.”

Origenes (185-254 d.C.), para algunos el padre de la iglesia
con el pensamiento mas profundo y original anterior a Agustin de
Hipona,”* fue uno de los tedlogos mas influyentes de la iglesia pri-
mitiva,” y el mas fértil de los escritores de la iglesia antigua.’

a4 Tertuliano, Contra los judios, 3.342.

* Norman Gulley, Systematic Theology: Prolegomena (Berrien Springs, Michi-
gan: Andrews University Press, 2003), 529.

* En su obra hay citas de mas de 360 autores profanos.
* Drobner, Manual de patrologia, 151.

* Trevijano, Patrologia, 153.

* Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 101.

* Manlio Simonetti, Biblical Interpretation in the Early Church: An Historical
Introduction to Patristic Exegesis, trad. John A. Hughes (Edinburgh: T&T
Clark, 1994), 35

> Clemente de Alejandria, Paedagogus, 2.8.

>* Excerpta ex Theodoto 56. 4-5.

53 Asi lo sefiala también F itzmyer, Romans, 624.
4 Vives, Los Padres de la iglesia, 250.

>3 Karlfried Froehlich, Biblical Interpretation in the Early Church (Philadelphia:
Fortress Press, 1984), 16; para un estudio sobre el surgimiento de Origenes y

23



Discipulo destacado de Clemente,”” en sus obras se percibe la in-
fluencia del alegorismo de Alejandria, las escuelas platonicas, es-
toicas y la filosofia gnostica.” Si bien no acepta la historicidad de
algunos pasajes biblicos y no los interpreta literalmente,” realizo
importantes avances en critica textual con el desarrollo de las
Héxaplas.®® Aunque se le ha asignado un papel fundamental en el
surgimiento del supersesionismo,’' su opinién representa en gene-
ral una mayor apertura hacia los judios que la de sus contempora-
neos.”” Su exégesis a Romanos constituye probablemente el primer
comentario que se escribio sobre la epistola.”” En una de sus obras,
al comentar la idea contenida en Ro 11:26, reconoce que es un
asunto complejo: “Quien serd ese todo Israel que serd salvado, o
qué serd esa plenitud de los gentiles, s6lo Dios lo sabe y su Unigé-
nito y quizas algunos de sus amigos, a los que ha dicho: ‘Ya no os
llamo siervos, sino amigos, porque os he dado a conocer todo lo

que he oido al Padre’”.%*

su contexto historico y teoldgico véase al respecto Alistair Stewart-Sykes,
“Origen, Demetrius, and the Alexandrian Presbyters”, VThQ 48, n° 4 (2004):
415-429.

>® Drobner, Manual de patrologia, 157.
3" Gonzélez, Historia del cristianismo, 1:98.

% Bray, Biblical Interpretation, 93; Véase al respecto Trevijano, Patrologia,
162-164.

% Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 530.
% Laporte, Los Padres de la Iglesia, 444-445.

%1 El supersesionismo sefiala la sustitucion del pueblo de Israel por la iglesia
dentro del plan de salvacion. Para un conciso estudio sobre los tipos de super-
sesionismo véase R. Kendall Soulen, The God of Israel and Christian Theology
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 1-24; véase también Craig Blaising, “The
Future of Israel as a Theological Question”, 435-437; Stendahl hace una intere-
sante reflexion al respecto del supersesionismo y los reclamos de ser “pueblo
especial” desde la época de Qumran (Krister Stendahl, “Qumran and Superses-
sionism—and the Road Not taken”, PSB 19, n° 1 (1998): 134-142).

62 Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 121.

% Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”,
5; Cranfield, Romans, 1:30.

% Commentarii in Epistulam ad Romans 4.304.

24



La complejidad que Origenes percibe en este versiculo que-
da reflejada en su obra, ya que no siempre ofrece la misma inter-
pretacion al pasaje. Por ejemplo, en una de sus homilias sostiene
que la mujer de Lot es una figura que representa al “Israel del de-
sierto” que mird hacia atras y se quedo alli. Las hijas representan la
division del pueblo y la forma carnal de engendrar propia de la
Ley.” Origenes aqui emplaza la entrada de la totalidad de los gen-
tiles y la salvacion de “todo Israel” al final del “siglo presente”,
como un acontecimiento escatoldogico. Aunque no explica en qué
consiste la salvacion de Israel, la relaciona estrechamente con la
entrada de los gentiles en el pueblo de Dios. Més adelante propone
una interpretacion alegérica de la experiencia de Agar,’® en la que
identifica a Israel con la sinagoga y con el pueblo “seglin la carne”.
Aunque parece referirse a los judios, Origenes no es del todo claro,
porque maneja el concepto de pueblo “seglin la carne” y luego no
explica como pueden entrar los gentiles a ese pueblo para que “to-
do Israel” se salve. En otro pasaje identifica al Israel que ha sido
endurecido —el “Israel segun la carne”— con el Israel que serad
salvo.’” Y mas adelante identifica a Etiopia con los gentiles, y sos-

6% «“La generacion carnal de la Ley no entra en la Iglesia de Cristo ni a la tercera
generacion —por la Trinidad—, ni a la cuarta —por los evangelios—, ni hasta
el fin del siglo tal vez, después del siglo presente, cuando haya entrado la tota-
lidad de los gentiles y asi todo Israel se haya salvado.” Origenes, Homilias so-
bre el Génesis 5.5.

66 “E[ pueblo segun la carne fue abandonado y yace postrado en el hambre y la
sed, sufriendo no un hambre de pan y una sed de agua, sino la sed de la palabra
de Dios, hasta que se abran los ojos de la sinagoga. Esto es lo que el Apostol
llama misterio, porque la ceguera golpe6 parcialmente a Israel, hasta que entra-
se la totalidad de los gentiles, y entonces todo Israel se salvara. Esta es, pues, la
ceguera de Agar, que engendrd segln la carne, y que permanece en ella hasta
que el velo de la letra sea quitado por medio del angel de Dios y vea el agua
viva”. Homilias sobre el Génesis 7.6.

67 «“Veo en efecto que el primer pueblo, el que existi6 antes que nosotros, fue
hecho como piedra, duro e incrédulo; pero no como para permanecer en la na-
turaleza de la piedra por siempre, sino mientras pasa este pueblo que te has ad-
quirido: la ceguera, ha alcanzado sélo en parte a Israel —al Israel segun la car-
ne— hasta que entre la plenitud de las naciones. Cuando haya entrado la
plenitud de las naciones, entonces todo Israel, que por la dureza de su incredu-
lidad habia sido hecho como piedra, sera salvado”. Homilias sobre el Exodo
6.9.

25



tiene que a pesar de sus pecados Dios no los rechaza.’® De esta
forma, interpreta Ro 11:26 haciendo referencia a la salvacion futura
del “Israel entero”, después de la entrada de los gentiles y la
reunion de todos los pueblos. Resulta dificil percibir a qué se refie-
re cuando habla de “Israel entero,” porque si bien en pasajes ante-
riores identifica a Israel como el pueblo “segun la carne”, en este
parece ampliar el concepto a los pueblos que entraran en la comu-
nidad de los salvos. Cuando comenta Cnt 2:13, explica que la igle-
sia también se simboliza con esta paloma, cuyas dos alas represen-
tan los dos llamados de Isracl.”” Establece una diferencia entre el
primer llamado de Israel y el segundo de “todo Israel”, que es el
que se salva. Pero no menciona de forma explicita a quién se refie-
re ese “todo Israel” y si incluye a los gentiles en €l o no. En su obra
Contra Celso, finalmente critica al filésofo por ensalzar a algunos
pueblos paganos y no mencionar entre ellos a los judios sino augu-
rar su destruccion futura.”® Aunque esta clara su nocion de dispen-
sacion futura para Israel, llama la atencion que mencione de forma
especial a “todo Israel”, y lo haga como un concepto del que “no

6% «“El que los habitantes de allende los rios de los etiopes vengan, ellos también,
al Sefior y traigan ofrendas, puede interpretarse también como dicho de aque-
llos que, después de haber entrado la totalidad de los gentiles —que se compa-
ra a los rios de Etiopia—, vendran también ellos, y asi todo Israel se salvara; y
en cuanto a los de estar allende los rios de los etiopes, entiéndase como que es-
tan mas alla y después de estos espacios en que fluye y rebosa la salvacion de
los gentiles. Y asi parece cumplirse aquello que dice: Aquel dia —Israel ente-
ro— no seras ya avergonzado por ninguna de tus maquinaciones con las cuales
obraste impiamente contra mi origenes”. Comentario a Cantares, 2.1.5.

%9 «“Efectivamente, primero fue llamado Israel, y luego, cuando ¢l tropez6 y cayo,
fue llamada la Iglesia; pero, cuando haya entrado la totalidad de los gentiles,
entonces nuevamente sera llamado todo Israel, y se salvara. La iglesia duerme
entre esos dos lotes o llamadas, y por eso le dio también alas plateadas de pa-
loma [...] la segunda llamada que habra, segin el Apoéstol, para Israel, no sera
en la observancia de la ley, sino en el gran valor de la fe”. Comentario a Can-
tares, 4.2.13.

70 «“Esto dice ya de ellos como un augur, por no ver la dispensacion de Dios acer-
ca de los judios y su sagrada y antigua republica; como tampoco vio que, por
su caida, vino la salud a las naciones, y que su caida es riqueza del mundo y su
menoscabo riqueza de las naciones, hasta que entre la plenitud de las naciones
y después de ello se salve todo Israel, del que no tiene idea Celso”. Contra Cel-
so, 6.80.

26



tiene idea Celso”, dando a entender que se trata de una categoria
especial.

Hay mas obras en las que Origenes hace referencia Ro
11:26,”" y aunque no es necesario comentar todas, se puede sefialar
como ejemplo de sus diferentes interpretaciones que a veces —
como en su comentario a Romanos— entiende “todo Israel” en un
sentido étnico’” y “segun la carne”’, en otras como un “Israel espi-
ritual”,”* y finalmente en otras parece hacer referencia al “remanen-
te de Israel”.” En la concepcion de Origenes, la iglesia comprende
a la congregacion de todos los que son salvados desde el comienzo
de la humanidad,’ lo cual se podria identificar con “todo Israel”,
pero no se puede ser concluyente porque Origenes no ofrece una
interpretacion unica al respecto.

Eusebio de Cesarea (260-340), discipulo de la escuela fun-
dada por Origenes,”’ es considerado el erudito mas sistematico que
produjo la iglesia antigua.”® Aunque también compuso obras apo-
logéticas y exegéticas (Praeparatio evangelica, Demostratio evan-
gelica, Comentario de Isaias, etcétera), su mayor aporte a la litera-
tura cristiana son sus obras historicas.” A pesar de que cita Ro
11:26 en numerosas obras,”’ no lo explica claramente en ninguna

" Comentario a la epistola a los Romanos 4.2; 7.13; 8.9; Homilias sobre Jere-
mias 4.6; 5.2; Comentario a Juan 13.392; Homilias sobre Josu¢ 11.3; Homilias
sobre Jueces 5.5; 6.1; Fragmentos de las catenas sobre Lamentaciones 254.13;
275.9; 278.8; Homilias sobre Levitico 3.5; 5.11; Fragmentos de las catenas
sobre Lucas 125; Homilias sobre Lucas 33; Comentario a Mateo 10.12; 14.20;
16.3; 16.26; 17.5; Homilias sobre Numeros 6.4;7.4;17.2; 18.4.

> Comentario a la epistola a los Romanos 8.13.
" Homilias sobre Jeremias 5.4

" Comentario a Mateo 17.5

3 Cf. Fitzmyer, Romans, 624.

76 Vives, Los Padres de la Iglesia, 253.

" Drobner, Manual de patrologia, 249.

"8 Bray, Biblical Interpretation, 86.

" No obstante, incluso en su Historia eclesidstica se nota un proposito apologé-
tico (cf- Gonzdlez, Historia del Cristianismo, 1:147).

80 Fragmenta varia 327.4; Intr. General elemental 2.15; 3.36; 4.8; 3.41; Comen-
tarios a los Salmos 61.4; Comentarios a Isaias 2.50; 1.32.

27



de ellas. Lo mas cercano a una interpretacion explicita del versiculo
se encuentra en su Demonstratio Evangelica en la que sefiala que la
paz que predijeron los profetas comenz6 a realizarse desde los
tiempos de Augusto, pero vendrd un tiempo cuando se cumplird la
profecia, con la entrada en la comunidad de salvacion de la pleni-
tud de los gentiles.®' El que no mencione a los judios en este pasaje
podria significar que no consideraba que tuviese relaciéon con una
futura conversion de ellos.*

Padres griegos
Escuela de Alejandria

La escuela de interpretacion biblica surgida en Alejandria se
caracterizd por el uso del método alegérico derivado de Filon y
tuvo una marcada influencia filosofica griega.*’ Recientemente, se
ha puesto en tela de juicio la division del periodo patristico con un
modelo dicotdmico que enfrente las escuelas de Alejandria y An-
tioquia, porque requiere una serie de presuposiciones que no se
corresponden siempre con los testimonios.** Sin embargo, con la
prudencia de no llegar a conclusiones precipitadas, tal division re-
sulta util para organizar un estudio sistematico de sus autores.*

8! Demostracién evangélica 9.17.19.

82 Véase en esta direccion a Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI,
267, 131.

%3 Grant y Tracy, 4 Short History of the Interpretation of the Bible, 52-53; véase
al respecto Annewies Van den Hoek, “The ‘Catechetical’ School of Early
Christian Alexandria and its Philonic Heritage”, HTR 90, n° 1 (1997): 59-87.

* Donald Fairbairn, “Patristic Exegesis and Theology: The Cart and the Horse”,
Westminster Theological Journal (WTJ) 69 (2007): 1-19, considera el modelo
dicotomico Alejandria-Antioquia reduccionista y poco acertado. Sefiala la dis-
paridad que habia entre los autores dentro de cada escuela, y los prejuicios que
se suelen imponer ante estas formas de interpretacion: “These anomalies and
others like them serve to cast a shadow over the prevailing model of a dichot-
omy of exegetical method between Antioch and Alexandria, and in the past
half-century they have led patristics scholars to modify their assessment of ear-
ly-church exegesis markedly” (ibid., 8).

85 Para un estudio conciso sobre los elementos més relevantes de estas escuelas,
como las formas de tratar la alegoria, y las diferentes concepciones sobre la fi-
lologia y la historia véase Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exe-
gesis”, en A History of Biblical Interpretation, vol. 1 The Ancient Period, ed.

28



De Atanasio (295-373), mas pastor que tedlogo,*® no se
conserva ningun comentario explicito de Ro 11:26, pero en una de
sus obras senala que Israel es la higuera que maldijo Jesus, y que
aunque dispuso que en adelante nadie comiera de sus frutos, perdo-
no a la raiz para que en ella fuesen injertados los gentiles. Por eso
los judios, a no ser que permanezcan en su estado de incredulidad,
pueden ser reinjertados en su tronco.”’

Didimo el Ciego (313-398) destaca entre los maestros de la
escuela de Alejandria como su comentarista mas prolifico,*® ejer-
ciendo una fuerte influencia en el pensamiento teoldgico de su
tiempo.*” Aunque no escribe un comentario completo a la epistola a
los Romanos, se han conservado algunas referencias a Ro 11:26.
Didimo presenta la situacion de alejamiento de Israel como un cas-
tigo divino. Sin embargo, sostiene que gracias a la misericordia de
Dios, es posible que —tras la entrada de la totalidad de los genti-
les— los judios puedan ser salvos.”’ Al mencionar la salvacion de
“todo Israel”, matiza que se refiere inicamente a los que sean dig-
nos de ser llamados “Israel”. Esta aclaracion es de suma importan-
cia, porque entiende que el Israel que se salva depende de ser
“digno de ese nombre”. Con este planteamiento Didimo parece

Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
2003), 334-354

% Trevijano, Patrologia, 180.

%7 Epistola 6°vestal, Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cursus Completus. Series
Graeca. Paris: Apud Garnier Frates, 1862, 26, 1383-1389.

% Bray, Biblical Interpretation, 85.

% Johannes Quasten, Patrologia II: La edad de oro de la literatura patristica
griega, Biblioteca de Autores Cristianos 217 (Madrid: Editorial Catdlica,
1962), 89.

%0 “Segun esta interpretacion debemos considerarlos castigados por el Sefior no
para un tiempo breve, sino para todo el tiempo futuro, hasta el fin del mundo
[...] sin embargo, puesto que el que los habia castigado es por naturaleza be-
nigno y misericordioso, les concedidé un tiempo de penitencia, por si quieren
convertirse a una vida mejor [...] Por esto se dice: se acord6 de los tiempos an-
tiguos. Y acordandose de los tiempos futuros les abrié un tanto la puerta que
les estaba cerrada, para que después que haya entrado la totalidad de los genti-
les, entonces todo Isracl —aquel que haya sido digno de este nombre— se sal-
ve”. Trat. Esp santo, 216-218.

29



incluir en el concepto de Israel un referente espiritual. Sin embar-
go, no clarifica del todo qué entiende por “entrada de los gentiles”,
y quiénes son los que conforman ese “todo Israel” que se salvara.

Cirilo de Alejandria (370-444) marca el fin de un periodo
de interpretacion en la iglesia griega.”’ Sus obras exegéticas —
fundadas en una interpretacion alegérica— constituyen su mayor
herencia literaria.”> Después de él, la tradicion exegética —al me-
nos en la escuela de Alejandria— fue decayendo. Para Cirilo Ro
11:26 hace referencia al Israel que fue rechazado, y cuya salvacion
tendré lugar tras la entrada de los gentiles.”” Sin embargo, no espe-
cifica como tiene lugar dicha “entrada”.

Escuela de Antioquia

La escuela de Antioquia, fundada por Luciano de Samosata
(312), surgi6 en respuesta a la exégesis alegorica que proliferaba en
la escuela de Alejandria.”* Se caracterizo por un acercamiento al
sentido literal del texto, y por un cuidadoso estudio historico y
gramatical de la Escritura.”” La teologia antioquena —a diferencia
de la alejandrina— tiende a recurrir a la tipologia para explicar la
historia de la salvacion.”® Y aunque sus comienzos fueron modes-
tos, dio lugar a una prolifica tradicién exegética.

Efrén Siro (306-372) en su comentario a Romanos hace una
sencilla exposicion del capitulo 11, en la que sefala que la entrada
de los gentiles en la iglesia resultd de la predicacion apostodlica, y

°! Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 8.
%2 Trevijano, Patrologia, 230.

%3 “Con una cita sagrada confirma la esperanza de que también el Israel rechaza-
do se ha de salvar en su momento. Porque Israel se salvara a su tiempo, llama-
do al fin tras la vocacion de los gentiles.” Cirilo de Alejandria, Fragmentos a
la Carta de san Pablo a los Romanos, 74.849.

% Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 13. Esta rival-
idad comenz6 a fraguarse durante el siglo IV (¢f. William M. Green, “Patristic
Interpretation of the Bible”, Restoration Quarterly (ResQ) 5 n° 4 (1961): 232.

% Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exegesis”, 334-354.

% Ulrich Wickert, “Antiochian Theology”, The Encyclopedia of Christianity, 3
vols., ed. E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley, G. W (Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 2003), 1:82.

30



de esta forma la persuasion a los judios tuvo lugar por medio del
apostol Pablo. Sin embargo, no menciona una conversion futura del
pueblo judio.”

Apolinar de Laodicea (310-392) es uno de los primeros re-
presentantes destacados de la escuela de Antioquia. Aunque escri-
bi6 numerosos escritos de caracter exegético, se han conservado
muy pocos a Romanos,” y todos en las catenae. Su interpretacion
de este pasaje pretende que hasta que hayan entrado los gentiles, la
insensibilidad prevalece en Israel. Pero después de su ingreso, el
resto del pueblo, “aquel que sigue al verdadero Israel”, se salvara.”
Aunque no explica del todo la entrada de los gentiles, es muy signi-
ficativo que en el contexto de este versiculo haga referencia al
“verdadero Israel”, porque parece relacionar ambos conceptos.

Diodoro de Tarso (circa 392), considerado uno de los ma-
yores maestros de esta escuela,'” en su exégesis rechazé el uso de
la alegoria que realizaba la escuela de Alejandria.'”’ Sin embargo,
en su comentario sobre Ro 9:6 interpreta el concepto de Israel en
un sentido espiritual y amplio.'”” Mas adelante, no obstante,
cuando comenta Ro 11:26 da a entender que la salvacién no se
refiere a todos y cada uno de los judios, sino que es una afirma-

°7'S. Ephraem Syri, Commentarii in Epistolas D. Pauli (Venetiis, 1893), 2-46.
Sobre los judios unicamente sefiala “et aperuit pisis protam ad vitam, ad eam,
de qua praedictum fuerat: ‘Veniet ex Sion Salvator, et avertet impietaten a Ja-
cob’ (Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 131-
132).

%% Drobner, Manual de patrologia, 291.

P K. Staab, Paulus Kommentare aus der Griechischenkirche, aus Katenen-
hadschriften gesammelt und herausgegeben (Minster: Neutestamentliche Ab-
handlungen, XV, 1933). Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret,
Ro X1, 26, 132-133.

1% Quasten, Patrologia I: Hasta el concilio de Nicea, 415.

! Bray, Biblical Interpretation, 87.

192 “pyesto que habia declarado que lo prometido a los israelitas habia sido tras-

ferido a los gentiles, lo que precisamente constituia una acusacion de que Dios
engafiaba en lo tocante a las promesas, ahora accede a demostrar la veracidad
de Dios, en el sentido de que la Escritura manifestaba que podian ser llamados
israelitas e hijos de Abrahan, no los israelitas segtn la carne. Fragmentos sobre
la Carta a los Romanos. 15:96-97.

31



cion general que hace referencia al remanente anunciado por el
profeta Elias, o a los que un dia vengan a la fe.'” De esta forma,
no llega a aclarar el referente de la expresion “todo Israel”, que
podria ser tanto el remanente fiel como el conjunto de los judios
dispersos por el mundo.

Teodoro de Mopsuestia (350-428), discipulo de Diodoro
de Tarso, es considerado por algunos autores el mayor represen-
tante de la escuela de Antioquia.'® La mayor parte de sus obras
se perdieron al ser condenadas en el concilio de Constantinopla
por su afinidad con el nestorianismo.'* Teodoro sefiala respecto
a este versiculo que vendréd un tiempo en que los judios conoce-
ran también la verdad una vez que los gentiles la hayan admiti-
do, y asi todo Israel sera salvo.'"® No llega a describir explicita-
mente en qué consiste ese “todo Israel”, sin embargo, en el
comentario a Romanos interpreta este versiculo en referencia a
un “Israel espiritual”.'"’

Juan Criséstomo (345-407), también discipulo de Diodoro,
fue de las figuras mas prominentes entre los antioquenos,'” y el
padre griego del que se ha conservado la produccion literaria mas
extensa.'”” También reacciond con fuerza contra la interpretacion
alegodrica de Origenes, defendiendo en sus escritos una estrecha

193 «“Todo Israel sera salvo’ no significa todos en masa, sino ciertamente aque-
llos que, captados por Elias o procedentes de la dispersién de todas las partes
del mundo entero, se acercaran a la fe”. Fragmentos sobre la Carta a los Ro-
manos 15.104.

104 Asier y Watson, “Introduction”, 47; M. F. Wiles, “Theodore of Mopsuestia as
Representative of the Antiochene School”, en The Cambridge History of the
Bible, vol. 1 From the Beginnings to Jerome, ed. P. R. Ackroyd (Cambridge:
Cambridge University Press, 1970, 489).

1% Drogner, Manual de patrologia, 350.

106 Patrologiae Graeca, 66.857 (Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus

fieret, Ro XI, 26”, 134).
"71n ep. Ad Romanos 11.26. Cf. Fitymyer, Romans, 624.

108 Simonetti, Biblical Interpretation in the Early Church, 74; Laporte, Los Pa-
dres de la Iglesia, 655.

1% Trevijano, Patrologia, 218-221.

32



relacion entre el AT y el NT."'” Respecto a Ro 11:26 sefiala que los

judios también seran llamados puesto que llegard un dia en el que
crean de nuevo y encuentren la absolucion de sus pecados,''" tras la
entrada en la iglesia de los gentiles que crean en el Hijo de Dios.
Teodoreto de Ciro (393-466) recibio en Antioquia una pre-
paracion académica esmerada.''? Es considerado como uno de los
exponentes menos radicales de esta escuela,'”” su Giltimo gran exe-
geta,''* y el mayor biblista.'"” En Ro 11:26 concibe el término Is-
rael en referencia a una categoria mas amplia que la étnica.''
Aunque establece una diferencia entre “los gentiles” y “aquellos”, a
continuacion explica que el término Israel se refiere tanto a judios

" Christopher A. Hall, “John Chrysostom” en Reading Romans Through the
Centuries, ed. Greenman, Jeffrey P.; Larsen, Timothy (Grand Rapids, Michi-
gan: Brazos Press, 2005), 42-43.

"1 “Esto de veras también lo dice aqui: que no todo el pueblo se ha apartado,

sino que ya muchos creyeron, y han de creer de nuevo [...] cuando sean circun-
cidados, ni cuando sacrifiquen, ni cuando cumplan las otras normas, sino cuan-
do encuentren absolucion de sus pecados. Si, pues, esto ha sido prometido,
aunque todavia no ha surgido entre ellos, ni se han apartado mediante la abso-
lucion de bautismo, tendra lugar plenamente igual [...] Porque, en efecto voso-
tros habéis sido llamados, ellos se volvieron mas obstinados. Sin embargo,
Dios no retir6 por eso la llamada; sino que espera que entren todos de los genti-
les que van a creer, y entonces también ellos vendran”. Homilias sobre la carta
a los Romanos 19, 6-7.

"2 Viciano, Patrologia, 181.

'3 Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exegesis” en A History of

Biblical Interpretation, ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 2003), 334-354.

"4 Bray, Biblical Interpretation, 88

5 Drobner, Manual de patrologia, 487.

1% “Una vez que los gentiles hayan escuchado la proclamacion del evangelio,

creeran también aquellos, pues Elias estuvo muy cerca presentandoles la ense-
flanza de la fe. Esto, efectivamente, lo dijo el Sefior en los santos Evangelios
[...] A todos los que creen Pablo los llama ‘Israel’, ya sean judios y tengan un
parentesco fisico con Israel, ya sean gentiles unidos a ¢l por el parentesco de la
fe”. Carta a los Romanos. Para un estudio completo sobre la interpretacion de
Teodoreto sobre este versiculo véase Joel A. Weaver, “Theodoret of Cyrus on
Romans 11:26: Recovering an Early Christian Elijah Redivivus Tradition” (Te-
sis doctoral, Baylor University, 2004).

33



como gentiles, ya que todos estan unidos por el “parentesco de la
fe”.

Genadio de Constantinopla (circa 471) fue patriarca de esta
ciudad entre el 458 y el 471 d.C.""” En su comentario a la epistola a
los Romanos, sefiala sobre 11:26 que una vez que sus pecados son
perdonados, no hay motivo para mantener a Israel alejado de la
salvacion.''"® Sin embargo, no aclara suficientemente en qué consis-
te la entrada de los gentiles, ni la composicion de ese “todo Israel”.

Padres latinos

Los Padres de Occidente no desarrollaron escuelas compa-
rables a las de Alejandria y Antioquia, sin embargo, recibieron in-
fluencia de ambas.'” Gregorio de Elvira (325-392) fue uno de los
primeros representantes de la homilética en la iglesia occidental.'*
En su obra describe una marcada separacion entre la iglesia y “los
de la sinagoga”. Para ¢l, Ro 11:26 hace referencia a los judios que
crean en el nombre de Cristo, y que, de esta forma, llegaran a ser
un gran pueblo junto con los gentiles, con lo cual obtendran la sal-
vacion en conjunto.'!

Hilario de Poitiers (circa 315-367) bajo la influencia de
Tertuliano, Cipriano y Novaciano, presenta un pensamiento im-

"7 Quasten, Patrologia II: La edad de oro de la literatura patristica griega, 549.

'8 “Quitados y perdonados los pecados, la salvacién parece clara e incontrover-

tible”. Genadio, Frag. Carta a los Romanos, 15:401.

19 William M. Green, “Patristic Interpretation of the Bible”, 232.

120 Viciano, Patrologia, 306.

121 “ya nuestro pueblo, el de los que ya nacimos de la libre Sara, es decir, de la
noble Iglesia, reinaba antes de Cristo, cuando tenian que ser agregados todos
aquellos provenientes de la sinagoga, que hubiesen creido en el nombre de
Cristo, como de ellos mismos escribi6 el Apostol, diciendo: No quiero que ig-
noréis, hermanos, este misterio, no sea que os creais sabios; la reprobacion de
Israel ha tenido lugar para que se realice la total admision de los gentiles; pero,
cuando se haya cumplido esta admision de los gentiles, el resto de Israel sera
salvo. Este es, por tanto, el resto de Israel, el que como he dicho muchas veces,
con la venida de Elias ha de creer en Cristo, por lo que, junto con nosotros, lle-
gara a ser un gran pueblo y obtendra la misma gloria del reino celestial”. Gre-
gorio Elvira, Tratados sobre los libros de las Santas Escrituras, trat I1I, 30,31.
(Cursiva afiadida)

34



pregnado de una fuerte orientacion soteriologica y escatologica, de
elevada calidad exegética.'** Hilario considera a “Isracl” como una
categoria espiritual, no étnica, formada por aquellos que no andan
segun la letra sino segun el espiritu, es decir, los que caminan en la
ley de Cristo.'” En su interpretacion de 11:26, conecta este ver-
siculo con la descripcion de “enemigos” de 11:28 y sostiene que,
como tales, seran sujetados bajo los pies de Cristo.'** Sin embargo,
no describe la naturaleza de esa sujecion.

Ambrosio de Milan (340-397), aunque destacé por su labor
pastoral,'® escribié numerosas obras de caricter exegético segun el
modelo de exégesis biblica de Filon, e influenciado por Orige-
nes.'”® Ambrosio se refiere a Ro 11:26 para explicar de forma ale-
gorica el milagro de la mujer que padecia de flujo en Lucas 8:43-
48, concluyendo que por el delito de los judios vino la salvacion a
los gentiles, hasta que hayan entrado las naciones.'”’” Ambrosio
enfatiza la discontinuidad del pueblo judio y la iglesia de forma
dicotémica. En esta argumentacion introduce la entrada de los gen-
tiles, pero no explica donde tiene lugar ni qué ocurre con Israel. Por

'22 En especial, destaca por su lucha contra el arrianismo en De trinitae (cf.

Drobner, Manual de patrologia, 284-285).

123 Hilario, Exposicion Juan de Damasco, De trinitae, 11. 28.

124 Hilario, De Trinitae, 11.35; véase también De Trinitae 11, 34; Mat.Com 10,

14; Psalm 58, 11; 126,10; 59,7; 121,4; 126,8.

12 Drobner, Manual de patrologia, 339; Laporte, Los Padres de la Iglesia, 206.

126 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 10; Trevijano,

Patrologia, 235.

127 «: Qué quiere decir que la hija del jefe de la sinagoga se moria a los doce afios

y que esta mujer sufria un flujo de sangre durante doce afios? ;No es para dar-
nos a entender que, mientras la Sinagoga estuvo en vigor, la Iglesia sufria? El
defecto de una es la virtud de la otra, pues por su delito vino la salvacion a los
gentiles (Ro 11:11), y el fin de una es el comienzo de otra; principio no en or-
den a la naturaleza, sino en cuanto a la salvacion, pues la ceguera ha venido
parcialmente a Israel, hasta que la totalidad de las naciones haya entrado (Ro
11:25). La sinagoga es, pues, mas antigua que la iglesia, no en el tiempo, sino
desde el punto de vista de la salvacion; pues mientras la primera ha creido, esta
no creia y languidecia, presa de diversas enfermedades del alma y del cuerpo,
sin remedio que la pudiese curar.” Ambrosio, Trat. Evang lucas, 6, 57. Véase
también Abr 2, 11, 89; Ep 19, 1; 21, 8; Ep 4 69,26; Ep B 14, 57; lob. Dav
3,5,12; Joseph 14, 84; Patr 3, 14; Ps. 118 19,4; Psalm 36,16; 40,33; 61,29.

35



ello, es dificil reconstruir de modo claro su interpretacion acerca de
la salvacion de “todo Israel”.

Ambrosiaster (s. IV), gran desconocido,'*® sostiene que la
situacion de ceguera y rechazo de los judios es temporal, y que su
situacion de penitencia es consecuencia de haber rechazado a Cris-
to.'” Por ello, un dia, su situacion cambiara, volveran a recuperar
su capacidad de elegir libremente y se reconciliaran con Dios.'"

Jeronimo (347-420), considerado uno de los cuatro grandes
doctores de la iglesia latina,"' realizé un enorme aporte al campo
de la exégesis biblica a lo largo de su prolifica obra, sobre todo en
el campo de las traducciones de la Biblia con su Vulgata,”* que
llegd a ser el texto oficial de la Biblia para la Iglesia Occidental
durante casi mil afios."*> Su método exegético riguroso, mostrd un

128 7114 . L oo -
Ultimamente parece que se le ha asociado a un tal Décimo Hilariano Hilario

que vivié durante el pontificado del papa Damaso 1 (366-384). Gerald Bray,
“Ambrosiaster” en Reading Romans Through the Centuries, ed. Jeffrey P.
Greenman,; Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005),
21-22.

12 Gerald Bray, “Ambrosiaster”, en Reading Romans Through the Centuries, ed.
Jeffrey P. Greenman y Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos
Press, 2005), 36-37.

130 «Apartando de sus corazones el espiritu de temor, que les hace estar ciegos,
Dios les devolvera el libre arbitrio de su voluntad; y porque su incredulidad no
procedia de la maldad sino del error, se convertiran y después seran salvados.
‘Como esta escrito’ Pablo pone el ejemplo del profeta Isaias para probar el don
reservado por Dios para ellos, y ensefiar que los judios creyentes pueden ser
liberados con la misma gracia con la que nos libera a nosotros, porque la gracia
de Dios no se ha extinguido, sino que siempre es abundante [...] porque son
hijos de las personas buenas, por cuyos privilegios y méritos han recibido mu-
chos beneficios de Dios, seran recibidos con alegria al volver a la fe.” Ambro-
siaster, Comentario de la carta a los Romanos, 81:383. Véase también: Ep.
Pavl 380, 15; 384, 4; 340, 1; 382, 21; B41,6. QV.1 44, 3; 47, 2.

! Bray, Biblical Interpretation, 91.

132 : . . r ’ . .y
Respecto a si toda la obra puede atribuirse a él, véase discusion en B. M.

Metzger, The Early Versions of the New Testament (Oxford: Clarendon Press,
1977), 356-362. También resultd una figura relevante en la determinacion del
Canon del NT (c¢f. F. F. Bruce, El Canon de la Escritura, trad. Elena Flores.
Hermeneutica y exégesis, 4 (Terrassa: Clie, 2002), 228-229.

'3 Christopher Ocker, “Biblical Interpretation in the Middle Ages”, 79.

36



especial interés por la filologia,"** plasmado en su interés por la
version original del Antiguo Testamento —la hebraica veritas—
transmitida por los judios. Aunque se encuentran parecidos con el
método alegérico y la influencia de Origenes es notable,"” su uso
de la tipologia queda probablemente mas cerca de la retdrica greco-
latina."*® Jerénimo tuvo en una alta consideracion los escritos del
apostol Pablo,"’ y aunque no comenta explicitamente Ro 11:26, lo
menciona varias veces. Por ejemplo, en el comentario al Eclesiastés
describe que hay tiempo para todo, incluso para Israel: “tiempo de
batalla” y tiempo en el que toda la nacién se salvara."*® Aqui Jer6-
nimo parece interpretar Romanos 11:26 en referencia a una situa-
cion final de paz y salvacion para los judios. En el comentario a
Mateo establece también una extrafia relacion entre Romanos 11:26
y el milagro de la mujer hemorroisa."*” Mas adelante explica que la
mujer se refiere al pueblo pagano de los gentiles que son sanados
justo cuando los judios comienzan a creer. Parece aplicarlo a una
situacion temporal de pérdida de privilegios de Israel por causa de
los gentiles hasta que se produzca la restauracion final. Sin embar-

134 Christoph Markschies, “Jerome”, The Encyclopedia of Christianity, 3:17.

13 Trevijano, Patrologia, 244-255.

3¢ Cf. Michael Graves, Jerome’s Hebrew Philology: A Study Based on his
Commentary on Jeremiah (Leiden-Boston: Brill, 2007).

B7L. J. Van der Lof, “L’apétre Paul dans les lettres de Saint Jérome”, Novum
Testamentum (NovT) 19, 1n°2 (1967): 150-160.

% “Tiempo de buscarlos y de conservarlos, tiempo de perderlos y tiempo de
expulsarlos. Tiempo de desgarrar Israel y tiempo de coserlo de nuevo [...]
tiempo del amor con que [Dios] los am6 en tiempo de los padres y tiempo de
odio puesto que pusieron sus manos sobre Cristo. Tiempo ahora de batalla por-
que no hicieron penitencia y tiempo de paz en el futuro, cuando, al llegar la
plenitud de las gentes, toda Israel serd salvada.” Jeronimo, Comentario al Ecle-
siastes, 3.2.

139 «“E] octavo milagro es el del magistrado que pide la resurreccion de su hija, no
queriendo que sea excluida del misterio de la verdadera circuncision; pero se
interpone una mujer que padecia hemorragias y es sanada en octavo lugar, de
modo que la hija del magistrado pierde su puesto y pasa al noveno, conforme a
la palabra del salmo: Se adelantara Etiopia tendiendo sus manos a Dios, y:
Hasta que entre la totalidad de los gentiles, y asi todo Israel sera salvo”. Jero-
nimo, Comentario al evangelio de Mateo, 9.18.

37



go, no explica suficientemente ni la entrada de los gentiles, ni quién
conforma el “todo Israel” que sera salvo.

Agustin de Hipona (354-430) es probablemente el mas des-
tacado Padre de la iglesia y el tedlogo mas influyente de la Iglesia
Occidental.'* Sus obras, en las que se percibe la influencia de Hi-
lario de Poitiers y Ambrosio de Milan,'*' fueron las mas citadas
entre los tedlogos durante la Edad Media.'*> Agustin subray6 la
importancia del conocimiento de las lenguas biblicas para hacer
una correcta interpretacion de las Escrituras,'® y en su exégesis
domina una visién cristocéntrica.'* Comenzé un comentario a
Romanos, pero abandoné el proyecto en el versiculo 7 del primer
capitulo."” Aunque ha sido pasado por alto en algin estudio sobre
Romanos 11:26,'* su interpretacion cristocéntrica sefiala que el
Israel del que habla Pablo en este versiculo no es el Israel segun la
carne, sino el verdadero Israel,'"’ a quien identifica con el pueblo
de Dios a lo largo de la historia.'**

140 Bray, Biblical Interpretation, 92; Drogner, Manual de Patrologia, 417.

4! Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 10.
142 Gonzalez, Historia del Cristianismo, 1:231.

'3 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 532.

' Drobner, Manual de Patrologia, 445, sefiala que en su obra se perciben dos

constantes: “la busqueda de Cristo y el alto aprecio de la Biblia como fuente
basica de la revelacion”.

145 Pamela Bright, “Agustine” en Reading Romans Through the Centuries, ed.

Jeffrey Greenman; Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press,
2005), 60.

'4¢ Reasoner en el analisis que hace sobre Agustin no describe suficientemente su

pensamiento y no reconoce que en este versiculo habla del verdadero Israel,
simplemente recoge que Agustin no menciona la “salvacion futura de los ju-
dios” (Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 123).

7 “Dice “en parte’, porque no todos los israclitas quedaron ciegos, ya que habia
quienes habian creido en Cristo. Y entra la plenitud de los gentiles cuando en-
tran aquellos que han sido llamados segun el proposito divino. Asi se salvara
todo Israel, pues de los judios y de los gentiles que fueron llamados segun el
propésito divino se forma el verdadero Israel, del que dice el Apostol: Y sobre
el Israel de Dios’”. Agustin, Carta a Paulino, 149.2.19

8 Gerard O’Daly, “Augustine’s Theology”, The Encyclopedia of Christianity,
1:164.

38



Pelagio (380-450) es uno de los comentaristas de Pablo mas
polémicos. Aunque por la confusa historia de sus obras se hace
dificil determinar cuales son auténticas, no se duda de la autentici-
dad de su comentario a las epistolas de Pablo.'* En dicha obra se-
nala que el endurecimiento de Israel ocurrié hasta que llegd el
tiempo de admitir a los gentiles a la salvacion, de forma que Israel
pudiese ser salvo en el futuro.”® Pelagio menciona “Israel en su
totalidad” justo después de sefialar la admision de los gentiles a la
salvacion. Aunque no es muy explicito, parece considerar una dife-
rencia entre “Israel en su totalidad” y el “Israel” que menciona an-
teriormente. De ser asi, estaria considerando a “Israel en su totali-
dad” como una categoria méas amplia que el Israel nacional en la
que entran los gentiles “admitidos a la salvacion”.

Cesareo de Arlés (470-543) se distingui6 por su labor pasto-
ral®! y de legislador monéstico."”> No explica directamente Ro
11:26 pero en uno de sus escritos en el que hace referencia a los
144.000, menciona el injerto de Ro 11:24 en referencia a todos los
creyentes —judios y gentiles— que han sido integrados en la raiz,
el Sefior.'” Esta referencia y la mencién explicita a tanto judios

' Viciano, Patrologia, 122-123.

150 : :
“Y todo esto para que los gentiles no se enorgullezcan contra ellos ‘este mis-

terio’. Es un arcano desconocido para los hombres, que los gentiles hayan sido
salvados porque la ceguera de Israel les brindd la ocasion para la salvacion.
‘Pues no quiero que ignoréis’. Ni digais al modo humano: ‘Por el endureci-
miento parcial que sobrevino a Israel’. Los pecados y las deslealtades (perfi-
dias) imperaron en Israel, hasta que llego el tiempo de que los gentiles todos
fueran admitidos a la salvacion, y de esta forma Israel en su totalidad fuera sal-
vada por la sola fe [...] Algunos consideran todo esto como futuro; a los cuales
se ha de responder: luego también este testimonio: ‘Vendra de Sion el Liberta-
dor’ de Israel, todavia pertenece al futuro, y también Cristo vendra para liberar,
y si fueron cegados temporalmente por Dios, y no por si mismo ;qué sera de
aquellos, que ahora perecen sin creer?” (Pelagio, Comentario a la Carta a los
Romanos, 129-130).

"I Di Berardino, Patrologia IV, 365.

12 Laporte, Los Padres de la Iglesia, 297.

'3 “Ciento cuarenta y cuatro millares es la Iglesia toda entera [...]. No dijo:
después de esto yo vi a otro pueblo, sino yo vi al pueblo, es decir, al mismo
que €l habia visto en el misterio de los ciento cuarenta y cuatro mil; él lo vio
innumerable de toda tribu, lengua y nacion, porque todas las naciones han sido
injertadas, creyendo, en la raiz...El Sefior, en el Evangelio, muestra que toda la

39



como gentiles parece una clara alusion al pasaje de Ro 11, sin em-
bargo, no se puede afirmar a ciencia cierta si sostenia otra interpre-
tacion del versiculo 26.

Gregorio Magno (540-604) fue un erudito relevante en su
tiempo, aunque su obra no destacé tanto por la exégesis profunda
de los textos como por la separacion de los tres sentidos de la Es-
critura,”™* y el desarrollo su sentido moral (moralitatis gratia)."
Tuvo una importante influencia en la Edad Media y en cierta forma
sent6 las bases de la exégesis del periodo subsiguiente.”® En el
prefacio a los Libros Morales comienza explicando la historia de
Job y al sefialar su final bendecido por Dios, afirma que la Iglesia
también recibira un dia el doble, ya que los judios se convertiran al
final de la historia.">’ Mas adelante, sefiala que la madre del Reden-
tor segun la carne es la sinagoga, por eso al comentar el versiculo
de Job 1:21 “;Desnudo sali del vientre de mi madre y desnudo vol-
ver¢é alla!”, entiende que se refiere a que los judios dejaron escapar
desnudo a Jesls y asi se mostré a los gentiles. Y a continuacion
sostiene que la salvacion de Israel tendrd lugar cuando el Sefior
aparezca visible a “la sinagoga” al fin de los tiempos.'”® Respecto a

Iglesia, tanto de los judios como de los gentiles, esta en las doce tribus de Is-
rael”. Cesareo de Arlés, Comentario al Apocalipsis, 6.62.

'3 El literal, el tipologico y el moral (cf. Trevijano, Patrologia, 261).

'35 E.g. Moralia in Iob. Véase al respecto John Rogerson, Christopher Rowland,

y Barnabas Lindars, 2 vols. The Study and Use of the Bible (Basingstoke: Mar-
shall Pickering, 1988), 2:276.

13 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:277; su
metodologia se separa que la que después de desarrollaria en la Edad Media,
situandolo en la frontera con ese periodo historico (Gerald Bray, “Medieval
Biblical Interpretation”, en Dictionary of Theological Interpretation of the Bi-
ble, ed. Kevin J. Vanhoozer [Grand Rapids, Michigan: Baker Academic,
2005], 502).

157 . . . . e,
“Ya incluso en esta vida, en virtud de los trabajos que soporta, recibirda como

premio del doble, una vez que los gentiles sean acogidos en su totalidad y que
los corazones de los judios se conviertan, al final del mundo, hacia ella. De ahi
que esté escrito: Cuando entre la plenitud de los gentiles, entonces también to-
do Israel se salvara.” Gregorio, Libros morales, 1.1.20.

138 «; Abandono acaso la sinagoga por completo? ;Dénde queda entonces lo que
se dice por el profeta: Aunque el nimero de los hijos de Israel fuera como la
arena del mar, solo un resto se salvara? ;Donde lo que esta escrito: Cuando en-

40



la situacion del pueblo judio —que segln ¢l ha abandonado la ver-
dad y esta cegado— dice, sin embargo, que sera acogido al final, en
clara alusion a Ro 11:26."" Gregorio sefiala una posibilidad de
salvacion para el pueblo nacional de Israel, porque al final de los
tiempos volvera a ser acogido. Sin embargo, no explica de qué
forma se salvara, ni si es necesaria primero su conversion o, sim-
plemente, seran aceptados y salvos en base a otros criterios.

Isidoro de Sevilla (560-636), uno de los mayores escritores
occidentales de su época,'® dedicé a su hermana dos volumenes
muy conocidos: De Fide catholica contra Judaeos. En el segundo
habla de Israel en el tiempo del fin y, aunque no hace un comenta-
rio explicito de Ro 11:26, concibe la existencia de un “Israel espiri-
tual” definido por la fe.'”! Con este autor se llega al final de un
periodo de rica interpretacion biblica, en el que se pusieron los
fundamentos de gran parte de las interpretaciones desarrolladas
posteriormente.'**

tre la plenitud de los gentiles, entonces también todo Israel se salvara? Sera
cuando el Seflor aparezca visible también a la sinagoga. Sera, sin duda, al final
de los tiempos cuando se dé a conocer como Dios al resto de su pueblo.” Gre-
gorio, Libros morales, 1.2.59.

13 “Del testimonio de la Sagrada Escritura aprendemos que también Judea, aho-
ra abandonada, sera acogida en el seno de la fe al final de los tiempos. De ahi
que se diga por Isaias: Aunque el nimero de los hijos de Israel fuera como la
arena del mar, s6lo un resto se salvara. Y por eso dijo Pablo: Cuando entre la
plenitud de los gentiles, entonces también todo Israel se salvara.” Gregorio, Li-
bros morales, 2.9.9.

1" Angelo Di Berardino, Patrologia IV: del Concilio de Calcedonia (451) a
Beda. Los Padres latinos (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000), 98.

! “Hoc in novissimis erit temporibus, quendo Elia praedicante, convertetur
Juda ad Christum, ut sit unum cum Israel spiritualiter, toc est, cum populo
pentium, iam Deum ex fide videntium ponentes (Al. ponent autem) sibimet ca-
put unum, quod est Christus, ascendentesque de terra, hoc est, a carnali terre-
naque spe ad promissa caelestia” P.L. 83, 449-538. Caubet por eso reconoce
que este autor es de los pocos de la época que se desmarca de la interpretacion
de “todo Israel” en términos étnicos (Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret,
Ro XI, 267, 149).

12 También se puede afiadir aqui la figura del llamado Pseudo-Constancio, del

que no se tiene mucha informacion. Entiende el “todo Israel” como una entidad
que se forma por la unién de los gentiles con el “complemento” de Israel, for-
mado por el resto de los judios creyentes. “Con esto Pablo quiere demostrar

41



Edad Media

Los limites que separan la edad antigua de las épocas me-
dievales no estan nitidamente definidos,'® pero generalmente se
acepta que los siglos VII-IX constituyen un periodo de transicion
—Ila llamada Edad Media temprana— hasta la entrada en la Edad
Media propiamente dicha.'®* Durante este largo periodo se fue fra-
guando un distanciamiento entre la teologia biblica y la teologia
dogmatica,'® propiciando la dependencia de la tradicion que mos-
traron los principales comentaristas.'®® Aunque la Biblia fue el li-
bro mas estudiado de este periodo,'®” los escritores cristianos en
esta época se dedicaron en gran medida a recopilar, organizar, co-
mentar y sistematizar la produccion de autores anteriores. Las
compilaciones que tuvieron lugar en el siglo VII y los cuatro si-
guientes quedaron recogidas primero en forma de catenae'® y lue-

que cuando entre en la fe de Cristo el complemento de los gentiles, entonces el
resto de Israel, creyente en Cristo, acuciado por el celo y la envidia, se salva-
ran.” Pseudo-Constancio, Comentario sobre la carta a los Romanos, 120a.

'3 Para un resumen del periodo véase Joseph H. Dahmus, The Middle Ages

(Garden City, New York: Doubleday, 1968); Carl A. Volz, The Medieval
Church (Nashville, Tennessee: Abingdon, 1997).

' Por ello la Edad Media en términos de historia eclesiastica abarca del siglo

VII a comienzos del XVI d.C. para algunos autores (e.g. Eckman, Exploring
Church History, 39). Otros consideran que la teologia medieval comienza con
el decaimiento de la patristica visigdtica tras la muerte de Juan Damasceno en
749 d.C., y coincidiendo con el surgimiento de la dinastia carolingia (cf. José
Luis Illanes y Josep Ignasi Saranyana, Historia de la Teologia [Madrid: Biblio-
teca de Autores Cristianos, 2002], 6).

1% Grant Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 83.

1 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 42.

" Beryl Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages (Oxford: Clarendon
Press, 1941), xxvii. Este estudio marc6 una hermenéutica que afect6 a los sig-
los posteriores (c¢f. C. Ocker, “Medieval Exegesis and the Origin of Hermeneu-
tics”, Scotish Journal of Theology [SJT] 52, n° 3 [1999]: 328-345).

' Las catenae son antologias exegéticas que contienen series de citas de las

obras de los Padres sobre varios textos de la escritura. Se desarrollaron a partir
del siglo VI (Ekkehard Miihlenberg, “Catena”, Encyclopedia of Christianity,
1:368; Drobner, Manual de Patrologia, 549.

42



go en las glosae,'® que tuvieron su estadarizaciaén en la llamada
glosa ordinaria hacia el siglo XIL'" La glosa, al recoger los co-
mentarios de los eruditos mas importantes anteriores, fue tomando
poco a poco la entidad de un comentario exegético aparte muy va-
lorado.'”" Asi, diversos factores contribuyeron a un avance teologi-
co pobre y muy lento,'”* con poco més que algunos destellos de la
exposicién patristica, en clara decadencia.'”” Con esta forma de
recopilacion no se realizaron grandes contribuciones a la exégesis
ni a la teologia biblica,'”* pues el estudio del texto se fue reempla-

1 Frederic W. Farrar, History of Interpretation (Grand Rapids, Michigan: Baker

Book House, 1961), 248. La catenae habia sido en general marginal, pero la
glosa era a veces marginal, a veces interlineal, y a veces separada y continua.
(Grant y Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 83). El ori-
gen de las glosas es un tanto incierto (cf. Smalley, The Study of the Bible in the
Middle Ages, 46), aunque se convirti6 en el comentario medieval estandar (G.
T. Kurian, Nelson’s New Christian Dictionary: The authoritative Resource on
the Christian World [Nashville, Tennessee: Thomas Nelson, 2001], 100).

170 Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, 366; Klein et al., Intro-
duction to Biblical Interpretation, 43.

"1 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:281. Tanto
en sus variantes de glosa ordinaria como glosa interlineal, en sus comentarios
se recogen numerosas expresiones que contemplan la conversion final de los
judios al fin de los tiempos Glossa ord. in Mat 2: 14-15 (P.L. 114, 75); ibid.,
Mat 2:19 (P.L. 114, 77); ibid., In epist. ad Rom 11: 11, 12, 25 27 (P.L. 114,
507). Cf. Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 267, 148-149.

172 McNally sefiala cuatro factores explicativos al respecto: 1) una seria preocu-

pacion con la interpretacion espiritual en vez de literal de la escritura; 2) poco
sentido de curiosidad en la atmosfera intelectual de la época; 3) ultraconserva-
durismo con un excesivo respeto a la tradicion, y finalmente 4) la ausencia de
conflictos exegéticos que dio lugar a una uniformidad basada en la aceptacion
de la tradicion, en vez de en el estudio profundo de la Escritura (Robert E.
McNally, The Bible in the Early Middle Ages [Atlanta: Scholars Press, 1986],
63). No obstante, hubo tenues aproximaciones al AT utilizando acercamientos
propios de la exégesis hebrea y rabinica, en renovado interés por la hebraica
veritas (cf. Jeremy Cohen, “Scholarship and Intolerance in the Medieval Aca-
demy: The Study and Evaluation of Judaism in European Christendom”, Ame-
rican Historical Review 91 [1986]: 599).

'3 Farrar, History of Interpretation, 245.

74 Phillip Schaff, History of the Christian Church (Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1920), 3: 587-588.

43



, . o ey 175
zando por una exégesis basada en la tradicion.'” Dado que desde el

siglo V al XII se recopilaron y rescataron algunas propuestas pa-
tristicas basicas, la interpretacion de Ro 11:26 en referencia a “todo
Israel” como una categoria mas amplia que la étnica y nacional
sigui6 siendo mantenida.'’®

Juan Damasceno (675-750) se basé para sus comentarios a
Romanos en autores como Teodoreto y Cirilo de Alejandria. En el
caso de la interpretacion de 11:26 sigue de forma casi literal a Cri-
sostomo y entiende por tanto que tras la entrada del conjunto de los
gentiles, finalmente también entraran los judios.'”” Sin embargo no
explica donde se produce esa integracion ni si “todo Israel” se re-
fiere a los judios o a la comunidad en la que estos entren.

A. Haymon (778-853), obispo de Halberstadt, en su Exposi-
cion de las Epistolas de San Pablo, parece sugerir que “todo Israel”
se refiere a los judios, pero luego explica que la composicion de ese
“todo Israel” es mas amplia que una formacion nacional o étnica, y
parece dar a entender que en ultima instancia es una comunidad
formada por los que se conviertan y se salven.'”®

'3 Peter Gorday, Principles of Patristic Exegesis: Romans 9-11 in Origen, John

Chrysostom, and Augustine (New York: Edwin Mellen Press, 1983), 15; véase
también Henri de Lubac, Medieval Exegesis: The Four Senses of Scripture,
vol. 1 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999). Sin embargo, aunque de
forma poco brillante, la epistola a los Romanos sigui6 siendo estudiada y co-
mentada, ya que los mayores leccionarios de este periodo contenian una lec-
cién sobre Romanos y su predicacion fue frecuente en la iglesia (Karlfried
Froehlich, “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medieval Interpretation” en
Faith and History: Essays in Honor of Paul W. Meyer, ed. John T. Carroll,
Charles H. Cosgrove y E. Elizabeth Johnson [Atlanta: Scholars Press, 1990],
240-241).

176 Fitzmzyer, sefiala que esta interpretacion de un “Israel” espiritual fue mayori-

taria (Romans, 624), pero esta afirmacion podria ser matizada. Es cierto que tal
interpretacion tuvo mayor numero de seguidores en los primeros siglos, y que
en la Edad Media se mantuvo en cierta medida esa tradicion interpretativa, pe-
ro la proporcién de autores que la proponen no es ni mucho menos tan alta en
este periodo como en la Reforma.

"7 Patrologiae Graeca, 95.535.

178 “Ipse redimet Israel ex omnibus iniquitatibus suis; et cum plenitudo pentium

intraverit, tunc ovnis Israel salvus fiet” Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cur-
sus Completus. Series Latina. Paris: Apud Garnier Frates, 1862, 117, 465.

44



Rabano Mauro (748-856), abad de Fulda y obispo de Ma-
guncia, inspirador de diversos estudios religiosos en su época,'”
escribio unas Explicaciones de las Epistolas de San Pablo, que no
son mas que una transcripcion de obras anteriores. Excepto alguna
cita de Ambrosio, Agustin, Casiodoro y Gregorio, toda la obra
estd tomada del comentario de Origenes, por tanto lo sefialado
sobre Origenes en relacion a Ro 11:26 se aplica también a Rabano
Mauro."™®

Sedulio Escoto (circa 858) es otro ejemplo de la erudicion
de la época puesto que su obra Colletanea in omnes B. pauli epis-
tolas es un conjunto de citas explicatorias tomadas de comentaris-
tas latinos anteriores y de los comentarios de Origenes. En el caso
de Ro 11:26 este autor también hace suya la interpretacion de
Origenes.

Escolastica

El método alegorico de interpretacion con sus cuatro senti-
dos de la escritura dominé el periodo medieval,'®" mientras que el
sentido literal de la Escritura solo fue rescatado y desarrollado por
algunos precursores del Renacimiento.'®* El desarrollo de la Esco-
lastica supuso otra merma de las producciones exegéticas indepen-
dientes.'® Este movimiento intentd recurrir a la filosofia grecolati-

" Illanes y Saranyana, Historia de la teologia, 7.

180 Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro X1, 26, 144.

'8! Estos sentidos fueron llamados: literal/historico, alegorico/doctrinal, mo-

ral/tropolégico, y finalmente el anagogico/escatologico. Aunque en la practica,
muchos autores se limitaron solo a dos sentidos, como mucho a tres (Grant y
Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 86). Y en el caso de
Romanos, ni siquiera se evocaron estos sentidos, porque los exegetas de la
Edad Media consideraron al apodstol, por un lado, como uno de los ultimos es-
critores candnicos y, por tanto, el final de una linea de inspiracion. Y por otro,
consideraron a Pablo como el primero de los expositores biblicos (Cf. Froeh-
lich, “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medieval Interpretation”, 243).

%2 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 533.

' La Escolastica surge en el siglo XII como un movimiento teolégico y filosofi-

co que dominoé en las escuelas de las catedrales que posteriormente derivaron
en las universidades europeas (Beryl Smalley, “The Bible in the Medieval
Schools”, en The Cambridge History of the Bible, vol. 2. The West from the

45



na clasica para interpretar el mensaje biblico,'™ tratando de armo-
nizar la fe cristiana con la razén filosofica.'®® El énfasis en la expli-
cacion racional de la fe produjo que la investigacion exegética se
viera relegada a un segundo plano, fomentando, en cambio, el desa-
rrollo sistematico de las doctrinas.'™

Lanfranc (1005-1089), arzobispo de Canterbury, reputado
erudito biblico ya antes de ocupar ese puesto, también depende de
fuentes anteriores en su comentario a las epistolas paulinas. De
hecho, su comentario a Romanos y Corintios estd basado en los
comentarios de Ambrosiaster,'®” por lo que su interpretacion de Ro
11:26 repite la del documento fuente.

Teofilacto (circa 1050-1107) escribe unos comentarios a las
Epistolas Paulinas, inspirados en su mayor parte en Juan Crisds-
tomo, a veces con citas literales de él.'*® Respecto a Ro 11:26 sos-
tiene que Israel como etnia ha sido predestinado a ser salvo, aunque
luego matiza que se refiere a todos los que creyeren,'™ contradi-
ciendo en cierta forma la declaracion anterior.

Pedro Abelardo (1079-1142) fue el primer tedlogo escolas-
tico importante.'” Fiel al método exegético de la ordenacion de

Fathers to the Reformation, ed. G. W. H. Lampe [Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1969], 198-199).

'8 La filosofia Aristotélica fue una de las herramientas més importantes (cf.

Kenneth Scott Latourete, A History of Christianity, vol. 1 [New York: Harper
& Row, 1975], 496-497; Orlandis, Historia de la Iglesia, 369).

185 Klein er al., Introduction to Biblical Interpretation, 44; Gonzalez, Historia

del cristianismo, 1:421-437.

'% Encontrando su maxima expresion en la Summa Theologica de Tomas de

Aquino (cf. Eckman, Exploring Church History, 45).

187 Epistola b. Pauli apostoli ad Romanos, Patrologiae Latina, 150.105; cf.

Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:280.
188 Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro X1, 26, 145.

1% «Excaecati sunt Israelitae, donec ethinici omnes praedestinati salvi facti sint:
et tunc ovnis Israel salvus erit, qui crediderit videlicet [...] Si crediderint, reci-
piet eos”. P.G. 124. 494. Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret,
Ro X1, 267, 145.

" Illanes y Saranyana, Historia de la teologia, 27.

46



citas de los Padres de la iglesia en las catenae,”" escribi6 un co-
mentario a Romanos titulado Comentariorum super S. Pauli episto-
lam ad Romanos libri quinque. En ¢€l, aunque recoge mayormente
textos patristicos, realiza en ocasiones aportes originales. Abelardo
es uno de los que mas categéricamente afirma que todos los judios
no se van a convertir ni salvar al final."”> Respecto a este versiculo,
no obstante, como su interpretacion contrasta con la de muchos
escritores anteriores a los que cita en sus obras, resuelve la cuestion
haciendo referencia a la universalidad de las tribus, no en referen-
cia a las personas.'”

William of St. Thierry (1085-1158) sefiala respecto a Ro-
manos 11:26 que para que los gentiles no cayesen en orgullo espiri-
tual, el apostol les reveld el misterio de la salvacion final de los
judios. Para William, la plenitud de los gentiles no puede alcanzar-
se sin la conversion general de los judios, ya que la ceguera afecto
a los judios por su propio pecado para que entraran los gentiles, y
cuando hayan entrado, esta ceguera cesara.'”* No obstante, un poco
mas adelante objeta que el nimero de la plenitud de los gentiles, y
quién constituye ese “todo Israel” son elementos ocultos del miste-
rio que el apdstol desed que quedaran velados. Afiade que la salva-
cioén de “todo Israel” tendra lugar en la segunda venida de Cristo,
cuando Elias les explique espiritualmente la ley a los judios antes
de la llegada del juicio.'®”

Herveo Burgidolense (circa 1150) en su Comentario a las
epistolas de San Pablo, y siguiendo la tradicion interpretativa de la
época, se limita a copiar parrafos completos de autores como Ori-

1 McNally, The Bible in the Early Middle Ages, 32.

12 “Tllae repromissiones reparationis, quas earum sermo complectitur illi parti
promittuntur, quae ex Judaeis creditura est. Nam nec omnes Judaei redimendi
sunt, nec omnes salvi erunt, sed qui fide electi fuerint salvabuntur.” Patrologi-
ae Latina, 178, 933-934.

193 Ibid. “Et sic omnis Israel salvus siet, aut secundum universitatem tribuum,

non personarum’.

14 William of St. Thierry, Exposition on the Epistle to the Romans, 216.

195 Ibid., 217.

47



genes, Rufino y Ambrosiaster. En el caso de Ro 11:26, sostiene que
“todo Israel” se refiere a los judios que hayan creido.'*®

Pedro Lombardo (1100-1160), en su serie de glosas sobre
Pablo titulada Collectanea in omnes D. Pauli apostoli epistolas,
afirma que este versiculo hace referencia a la salvacion de todo
Israel en general. Sin embargo no entra en detalles respecto a como
ocurrira o si la referencia es diacronica o sincronica, ademas de no
definir con claridad qué entiende por “todo Israel”.'”’

Eutimio Zigabeno (circa 1118-1200) escribi6 una Interpre-
tacion de las 14 Epistolas del apostol Pablo, en la que se percibe la
influencia de Juan Criséstomo. Respecto a Ro 11:26, Eutimio en-
tiende que el “todo Israel” que se salvara sera el que se encuentre y
viva todavia, después de entrar la plenitud de los gentiles.'”®

Tomas de Aquino (1225-1274) es uno de los mayores expo-
nentes del escolasticismo'”” ya que su obra resume practicamente
tres siglos de discusion teologica.”®® En su reflexion teologica se
percibe cierta dependencia de Agustin de Hipona,®' pero aporta
novedades hermenéuticas ya que clarifica la distincién entre los
sentidos de la Escritura al mostrar que las alegorias, metaforas y
similes que responden a la intencion del autor pertenecen, en ultima
instancia, al sentido literal de la Escritura.”’* Escribié un Comenta-

196 . . o . . . . .
“Terminus enim caecitatis Israel erit, ubi plenaria multitudo ex omnibus

gentibus ingressa fuerit, quia tunc Judaei qui inventi fuerint credent, et lumen
oculorum mentis recipient ad praedicationen Eliae et Henoch”. Patrologiae
Latina, 181, 757.

Y7 “Inserentur ludaei. Et vere quia et interim quidam et tandem in fine pleni-
tud...Et sic sciliet potsquam intraverit (plenitudo Pentium, omnis Israel,
praedicante Elia et Enoc, salvus sieret...quasi dicta: Israel salvus siet...”,
Patrologiae Latina, 1488-1499.

98 “Kol petd 10 eloerbewr tO mAfpopa Twr Ovwv Tac lopomd 6 yoteAnbelc

xol Zwv €tu owbnoetar”. Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret,
Ro X1, 26”, 145.

"% Illanes y Saranyana, Historia de la teologia, 64.

2 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 44.

! Farrar, History of Intepretation, 270.

292 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2: 287; Bray,
Biblical Interpretation, 152-153.

48



rio sobre Romanos 9-11, en el que sostiene una teologia positiva
del judaismo que contrasta con algunas ideas heredadas de la tradi-
cion.”® En él explica que la identidad de los predestinados esta
determinada por Dios, y los reprobados lo son en beneficio de los
elegidos, ya sean judios o gentiles.*® Sin embargo respecto a Ro
11:26 entiende que Pablo describe la salvacion futura de todos los
judios sin excepcién.*?’

Al llegar al siglo XIV hay un silencio misterioso para los
investigadores de Romanos porque no se produce ningiin comenta-
rio durante casi siglo y medio.*”® Esto cambia radicalmente al en-
trar el periodo de la Reforma, en el que el estudio de Romanos ad-
quiere una relevancia excepcional.

Resumen

En numerosas ocasiones resulta dificil deducir la interpreta-
cién de Ro 11:26 que plantean algunos autores, ya que hay inter-
pretaciones que no coinciden entre si y afirmaciones sobre el ver-
siculo que son matizadas en obras diferentes. Ademads, dado el
sentido ambiguo de algunas explicaciones, no siempre se percibe
con claridad el pensamiento de los comentaristas, sin embargo es
posible extraer algunas pautas de interpretacion de este versiculo en
este periodo.

Las primeras interpretaciones de Ro 11:26 encontradas (Jus-
tino, Clemente de Alejandria, Origenes, Apolinar de Laodicea,
Teodoro de Mopsuestia, Teodoreto de Ciro, etcétera) entienden
“todo Israel” en referencia a una categoria de caracter no étnico,
sino espiritual. Esta explicacion es relativamente frecuente hasta el
siglo V. A partir del siglo VI, decae el estudio exegético y los co-
mentarios se limitan a recopilar opiniones vertidas por autores ante-

2% Steven Boguslawsky, “Thomas Aquinas” en Reading Romans Through the
Centuries, ed. Jeffrey P. Greenman y Timothy Larsen (Grand Rapids, Michi-
gan: Brazos Press, 2005), 81.

204 Aquino, Comentario ad Romanos, 880.

% Tomas de Aquino, "Expositio in omnes sancti Pauli epistolas: Epistola ad

Romanos," Opera omnia, 25 vols. (Parma: P. Fiaccadori, 1852-73; reimpresion
New York: Musurgia, 1949), 13: 133-156.

296 Nestinger, “Major Shifts in the Interpretation of Romans”, 379.

49



riores.””” Aunque no definen muy bien cémo va a ocurrir, los auto-
res que conciben una salvacion futura de Israel parecen relacionarla
con la aceptacion de Cristo por parte de los judios. Es decir, incluso
entre los autores que conciben un “todo Israel” en sentido étnico o
nacional, no se contempla un tipo de salvacion “especial” al final
de los tiempos desvinculada de la fe en Cristo. Por otra parte, casi
ningun autor explica con detalle quién conforma ese “todo Israel”,
ni la entidad a la se unen los gentiles antes de que “todo Israel sea
salvo”. En general se percibe poca preocupacion por el estudio
exegético de las expresiones clave. Sin embargo Agustin de Hipo-
na, el autor que mas énfasis pone en el estudio exegético del texto
biblico propone explicitamente una interpretacion de “todo Israel”
en términos espirituales, no meramente étnicos.

No se pueden atribuir las diferencias de interpretacion de
Ro 11:26 al tipo de escuela de interpretacion, ya que hay autores de
la escuela de Antioquia que lo interpretan en sentido espiritual (cf.
Teodoro de Mopsuestia, Teodoreto de Ciro) y autores de la escuela
de Alejandria que lo interpretan en un sentido étnico literal (cf.
Atanasio, Cirilo de Alejandria). Tampoco se puede concluir que la
interpretacion de “todo Israel” en referencia a judios y gentiles en-
cuentre explicacion plena en motivaciones antisemitas, ya que si
bien los primeros siglos vivieron una confrontacion con el judais-
mo, hasta el siglo V el término judio no toma un sentido peyorativo
en los escritos de los Padres de la iglesia.**®

27 En esta investigacién no se ha corroborado la hipétesis que plantea Caubet

segln la cual los escritores orientales tienden a seguir la interpretacion de Juan
Crisostomo sobre el pasaje, y la mayor parte de los occidentales sigue las ideas
de Pelagio, Origenes, y el Ambrosiaster (Caubet, “Et sic omnis Israel salvus
fieret, Ro XI, 26”, 149-150). El motivo es que tanto la intepretacion del Am-
brosiaster como la de Criséstomo resuelven el versiculo en términos étnicos.

2% Carlo Maria Martini, “Christianity and Judaism: A Historical and Theological
Overview” en Jews and Christians: Exploring the Past, Present, and Future,
ed. James H. Charlesworth (New York: Crossroad, 1990), 20. Para un estudio
sobre el origen del antisemitismo a partir de la era cristiana véase John T.
Townsend, “The New Testament, the Early Church, and Anti-Semitism” en
From Ancient Israel to Modern Judaism: Intellect in Quest of Understanding
(Atlanta: Scholars Press, 1989), 1: 171-186; John G. Pager, The Origins of An-
ti-Semitism: Attitudes towards Judaism in Pagan and Christian Antiquity. Ox-
ford: Oxford University Press, 1983; véase también Robert Michael, “Antisem-
itism and the Church Fathers” en Jewish-Christians Encounters Over the

50



De la Reforma al siglo XVIII

A pesar de la importancia histdrica que represent6 la Re-
forma, la historia de la interpretacion biblica durante este periodo
no ha sido tan bien trabajada como la de otros periodos.”” Esta
€poca se caracteriza por un retorno al estudio del texto biblico po-
tenciado por el conocimiento de las lenguas originales que rescata-
ron los humanistas.”'® Esta vuelta a las fuentes,”'' liberd en gran
medida a la interpretacion biblica de la carga de la tradicion,*' en
una tarea que unid a reformadores y humanistas en el estudio de la
Biblia.*"? El resultado fue un progresivo abandono de la perspecti-
va alegorica que domind la interpretacion medieval, hacia una in-
terpretacion mas literal.”'* Este nuevo impulso a la ciencia de la
interpretacion biblica posibilitdé que los intérpretes de la Reforma
abandonaran la cuadruple interpretacion —en especial la alegori-
ca— sostenida hasta entonces, y se decantaran por una interpreta-

Centuries: Symbiosis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, ed. Marvin Perry y Fred-
erick M. Schweitzer (New York: Peter Lang, 1994), 101-130

2% ¢f. Richard A. Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation:
The View from the Middle Ages”, en Biblical Interpretation in the Era of the
Reformation, ed. Muller, Richard A., y John L. Thompson (Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1996), 3.

210 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2: 296; Mul-
ler, bib. Inter. 12. Aunque Muller sefiala que también hubo precedentes en las
obras del hebraista Nicolas de Lira en el siglo XIV d.C. o la escuela victoriana
en el siglo XII d.C. El conocimiento del griego, no obstante, no fue predomi-
nante hasta el siglo XV, cf. Bray, Biblical Interpretation, 130.

2 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 45.

12 Donald McKim, “Biblical Interpretation in the 16™ & 17" Centuries”, en
Historical Handbook of Major Biblical Interpreters, 124. Bloomfield sefiala
como ejemplo que las glosas a algunos textos biblicos fueron tomadas en estos
siglos como chistes, mas que como comentarios pertinentes (Morton W.
Bloomfield, “Symbolism in Medieval Literature”, Modern Philology (MoPhi)
56, n° 2 (1958): 80.

213 Dean P. Lockwood; Roland H. Bainton, “Classical and Biblical Scholarship
in the Age of the Renaissance and Reformation”, Church History (CH) 10, n° 2
(1941): 138.

214 Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation”, 14.

51



cion literal del texto biblico.*'® Todo este proceso marcé el periodo
con un intenso debate teologico,”'® en el que la epistola a los Ro-
manos desempefio un papel crucial, haciendo de este probablemen-
te, el periodo de la historia mas influenciado por la epistola. Se ha
estimado que desde 1529 a 1542 el promedio de comentarios pu-
blicados sobre la epistola llegé a ser de uno por afio.”"”

Autores destacados

Erasmo de Rotterdam —el mas conocido de los humanistas
de esta época— reactivo el estudio de los cléasicos y fue el primer
estudioso sistematico de la critica textual.*'® Es uno de los escrito-
res de esta época que mas independencia mostrd respecto a la tradi-
cion anterior.”'” Publicé una traduccion, parafrasis y comentario a
Romanos en 1519. Respecto a Ro 11:26 Erasmo sefiala que la ce-
guera no afectd a todos los judios para siempre, sino que cuando
vean que toda la tierra se convierte a la fe cristiana y que ellos si-
guen esperando al Mesias en vano, finalmente tomardn conciencia
de su error y comprenderan que Cristo es el verdadero Mesias. De
esta forma todos los israelitas seran restaurados para salvacion por-
que seran verdaderamente dignos del nombre de israelitas al reco-

*13 Farrar, History of Interpretation, 327.

*1% Los temas principales que estaban en juego consistian basicamente en: encon-
trar un principio de autoridad sobre el que basarse; exponer la Biblia de forma
que fuese clara para la gente y se percibiera su sentido simple; defender cual-
quier posicion teoldgica basandose en la ensefianza de la Escritura (¢f. Bray,
Biblical Interpretation, 190).

217 . . . ~ ,
Para un estudio sobre los principales comentaristas en estos aflos véase el

estudio de T. H. L. Parker, Commentaries on the Epistle to the Romans: 1532-
1542 (Edinburgh: T&T Clark, 1986).

*® Bray, Biblical Interpretation, 170.

% Louis Bouyer, “Erasmus in Relation to the Medieval Biblical Tradition”, en

Cambridge History of the Bible, vol. 2, The West from the Fathers to the
Reformation (Cambridge: Cambridge University Press, 1969), 504; Farrar,
History of Interpretation, 316. Para un estudio sobre el acercamiento herme-
néutico de Erasmo a la interpretacion biblica véase M. Hoffman, Rheforic and
Theology: The Hermeneutic of Erasmus (Toronto: Toronto University Press,
1994), 95-167, 211-227.

52



. .. . 220 ~
nocer a Cristo como hijo de Dios.”" Erasmo ensefia que todo el

pueblo de Israel, sin calificativos, serd finalmente salvo. Al empla-
zar este acontecimiento en el futuro, y precedido de una conver-
sion, es evidente que lo toma en un sentido sincrénico al fin de los
tiempos, previa conversion y aceptacion de Cristo.

Martin Lutero (1483-1546), la figura mas relevante de la
Reforma,”' acerco la Biblia al pueblo y establecio sélidos métodos
de interpretacion, devolviéndole su autoridad frente al magisterio
de la Iglesia y la tradicion.”** Gran parte de sus obras tienen un
caracter exegético. En ellas se aprecia una de sus reglas hermenéu-
ticas mas determinante, que consistio en buscar a Cristo en toda la
Escritura y emplearlo asi como clave interpretativa.”> En su co-
mentario a Romanos, cuando llega al capitulo 11 critica duramente
a los autores de su época que insultaban y atacaban a los judios en
vez de considerarlos un pueblo desdichado. Respecto a Ro 11:26
Lutero sefiala: “De este texto se deduce comunmente que en los
tiempos postreros del mundo, los judios retornaran a la fe verdade-
ra. Sin embargo, lo que aqui se dice es demasiado oscuro para que
pueda servir de base segura a tal idea, a no ser que uno quiera adhe-
rir al juicio de autoridades como son los Padres de la iglesia que
interpretaron al apostol en este sentido”.***

Sin embargo, después considera que ‘“el Sefior mismo con-
cuerda con las palabras de Pablo” y cita el texto de Lucas 21:23,24
haciendo coincidir la clausula “hasta que se cumpla el tiempo de

220 Collected Works of Erasmus. New Testament Scholarship Paraphrases on
Romans and Galatians, ed. Robert D. Sider. Trad John B. Payne, Albert Rabil
Jr, y Warren S. Smith Jr (Toronto: University of Toronto Press, 1984), 67.

! David W. Lotz, “Martin Luther”, The Encyclopedia of Christianity, 3:345-
348.

22 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 47.

*3 Farrar, History of Interpretation, 333; Rogerson, Rowland y Lindars, The

Study and Use of the Bible, 2:307; Klein et al., Introduction to Biblical Inter-
pretation, 46. En el proceso, el Espiritu Santo desempefia un papel esencial,
permitiendo una “interpretacion espiritual” (véase al respecto R. C. Gleason,
“‘Letter’ and ‘Spirit’ in Luther’s Hermeneutics”, Bibliotheca Sacra (BSac) 157
[2000]: 468-485).

2% Lutero, Martin. Carta del apostol Pablo a los Romanos, trad. Erich Sexauer

(Terrassa: Clie, 1998), 362.

53



los gentiles” con “hasta que entre el nimero total de los gentiles”
(Ro 11:25b), citando luego Deuteronomio 4:30-31 “mas en los pos-
treros dias te volveras al Sefior tu Dios”.*** Posiblemente condicio-
nado por la argumentacion que tuvo que desarrollar para defender
la doctrina de la justificacion por la fe ante la ensefianza catolica,
Lutero paso por alto muchos elementos tipologicos de union entre
el AT y Jests,” no siendo siempre consistente en su argumenta-
cion. Sin embargo resulta evidente que percibe la complejidad del
texto al sefialar que su interpretacion es oscura, y en todo caso, no
estd de acuerdo con la interpretacion de los Padres de la iglesia que
basaban en este versiculo su creencia en la conversion global de los
judios.

John Colet (1466-1519) escribié comentarios sobre las epis-
tolas de Pablo sin hacer referencia a la glosa, lo cual muestra una
cierta independencia de la exégesis medieval. En sus obras las epis-
tolas no se tratan como textos de teologia sistematica sino como
cartas circunstanciales.””” Respecto a Ro 11:26, sostiene que Pablo
profetiza el arrepentimiento y conversion de los judios por la gracia
de Dios, aunque entiende que nadie sabe como o cuando tendra
lugar este acontecimiento.”*®

Martin Bucero (1491-1551), uno de los lideres de la Refor-
ma en el sur de Alemania y uno de los reformadores alemanes mas
influyentes después de Lutero y Melanchton, estudi6 en la univer-
sidad de Heildelberg y fue seguidor de Erasmo. Escribi¢ varios
comentarios a libros de la Biblia, entre ellos uno a Romanos publi-
cado en 1536, en el que sostiene que la expresion “todo Israel” ha-
ce referencia al pueblo de Dios, compuesto tanto por judios como
por gentiles creyentes.””

* Lutero, Carta del apéstol Pablo a los Romanos, 362.

226 ¢f. Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 539-540.

**T Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:296.

2% John Colet, An Exposition of St. Paul’s Epistle to the Romans, Delivered as

Lectures in the University of Oxford about the Year 1497. Trad J. H. Lupton
(London, 1873; reimp. Ridgewood: Gregg Press Incorporated, 1965), 54

¥ Martinum Bucerum, In epistolam d. Pauli apostoli ad Romanos (Basilea:

1562), 517.

54



Felipe Melanchton (1497-1560), considerado el “profesor
de la Reforma”, > produjo una obra mas sistematica que la de Lu-
tero.”' Su exégesis e interpretacion biblica se caracterizan por el
estudio del texto a nivel retorico, desentrafiando patrones de argu-
mentacién mediante categorias retoricas.”>> Otorgd una importancia
capital a la epistola a los Romanos, a la que consider6 un carta re-
dactada por Pablo usando métodos retoricos para llegar a un nico
punto teologico, el llamado scopus de la carta, que identifico con la
justificacion por la fe (culminacion de los temas de pecado, ley y
gracia).” Esto trajo consigo dos efectos: por un lado interpreto
brillantemente pasajes dificiles de la epistola a la luz del scopus de
la misma y por otro, dejo de lado en su comentario pasajes que no
consideré importantes en relaciéon con el mismo scopus.>>* En sus
Anotaciones sostiene que Romanos 11:1-36 constituye, segin su
analisis retorico, una consolatio dentro del discurso de 9-11 sobre
la predestinacion.”> En su interpretacién de Ro 11:26, Melanchton
rechaza toda interpretacion étnica del pasaje, y sostiene que la ex-
presion “todo Israel” hace referencia a la salvacion final de la igle-
sia. >

Juan Ecolampadio (1482-1531), discipulo de Erasmo, se
desempefid como profesor en Basilea donde trabajo por extender la
Reforma. En su comentario a Romanos publicado en 1525, sostiene

2% Farrar, History of Interpretation, 341.

1 Bray, Biblical Interpretation, 173.
22 Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation”, 16.

3 Timothy J. Wengert “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on Romans and

the Lutheran Origins of Rhetorical Criticism”, en Biblical Interpretation in the
Era of the Reformation, ed. Richard A Muller y John L. Thompson (Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996), 118, 130.

2% Wengert, “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on Romans and the Lu-

theran Origins of Rhetorical Criticism”, 130-131.

3 Ann. Rom., fols, 60r y 60v. Citado en Wengert “Philip Melanchthon’s 1522
Annotations”, 134.

2% philippo Melanthone, Epistolae Pauli Scriptae ad Romanos Enarratio (Vi-

tebergae: 1556), 137.

55



que la expresion “todo Israel” hace referencia a la iglesia, consti-
tuida por judios y gentiles unidos en una sola congregacion.*’
Johann Bugenhagen (1485-1558) también fue un autor muy
influenciado por Erasmo de Rotterdam. Entre sus obras exegéticas
figura un comentario a Romanos publicado en 1527, en el que se-
flala que la expresion “todo Israel” hace referencia a todos los ele-
gidos, ya sean judios o gentiles, que crean en el hijo de Dios.**®
Calvino (1509-1564) es el primer tedlogo que sistematiza la
teologia protestante.”>” Es considerado el mayor tedlogo y exegeta
de la Reforma,”* e incluso uno de los mayores intérpretes de la
Biblia que han existido.**' Gran parte de su trabajo se centr6 en el
desarrollo de la exégesis biblica.”** A diferencia de Lutero, Tyndale
u otras figuras relevantes de la Reforma, Calvino aprendi6 su mé-
todo hermenéutico en La Sorbona (Paris) entre los humanistas mas
importantes de su tiempo. Por eso su obra es mas logica y sistema-
tica, y recurre mas al texto original.** Calvino se consideré a si
mismo primariamente un intérprete de la Biblia y pretendié que su
obra mas importante Instituciones de la Religion Cristiana fuese un
manual para ayudar al estudio del texto mismo de la Biblia.***

#7 Johannes Oecolampadius, In Epistolam B. Pauli apostol ad Rhomanos: Ad-

notationes (Basilea, 1525), 90. “Id est, ecclesia, es Gentibus et Tudais in unum
ouile congretatur”.

¥ Tohanis Bugenhagii,, Epistolam Pauli ad Romanos interpretatio (Basel:

1527), 133.

2% Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 550.

0 Farrar, History of Interpretation, 342; Bray, Biblical Interpretation, 177.

! Farrar, History of Interpretation, 343. Sefiala “The neatness, precision, and

lucidity of his style, his classic training and wide knowledge, his methodical
accuracy of procedure, his manly independence, his avoidance of needless and
commonplace homiletics, his deep religious feeling, his careful attention to the
entire scope and context of every passage, and the fact that he has commented
on almost the whole of the Bible, make him tower above the great majority of
those who have written on Holy Scripture” (ibid., 343-344).

2 McKim, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centuries”, en Historical
Handbook of Major Biblical Interpreters, 133.

*¥ Bray, Biblical Interpretation, 201.

¥ David C. Steinmetz, “Calvin and Abraham: the Interpretation of Romans 4 in

the Sixteenth Century”, CH 57, n° 4 (1988): 443.

56



En su comentario a Romanos argumenta que el contenido
del misterio al que se refiere 11:25 es la conversion de un cierto
numero de judios al final de los tiempos.*** Sin embargo, al llegar
al versiculo 26 sefiala:

“Muchos creen que estas palabras se refieren al pueblo judio,
como si San Pablo dijese que la religion de éste seria restablecida
como antes. Pero yo creo que esta palabra Israel, indica todo el
pueblo de Dios, de esta manera: Después que los paganos hayan
entrado, entonces los judios, apartandose de su rebeldia, se uni-
ran en obediencia a la fe y de esta manera se cumplira la salva-
ciéon del Israel de Dios, el cual debe congregar a todos [...] por
eso, siguiendo este modo de hablar, en Galatas 6:16, ¢l llama Is-

rael de Dios a la iglesia integrada por judios y paganos”.**°

Para Calvino, por tanto, “todo Israel” hace referencia al pue-
blo de Dios, al verdadero “Israel de Dios” formado por todos aque-
llos que creen, ya sean judios o gentiles.**’

Johannes Brenz (1499-1570), formado en Heidelberg y se-
guidor de Lutero desde 1521, fue un prolifico comentarista de los
libros biblicos.**® En su comentario a la epistola a los Romanos,
sostiene que en este pasaje el apostol Pablo se refiere a Israel en
términos espirituales, englobando a los gentiles y a los judios en
conjunto.**’

Pedro Martir (1499-1562) escribi6 un influyente comentario
a Romanos titulado In Epistolam S. Pauli ad Romanos. A pesar de

ey . 250
conformarse a la opiniéon de numerosos autores de su época,”" res-

** Para un estudio sobre el concepto y tratamiento de los judios en Calvino

véase Mary Potter Angel, “Calvin and the Jews: A Textual Puzzle”, PSBSup 1
(1990): 106-123.

¢ Juan Calvino, La Epistola del apéstol Pablo a los Romanos, trad. Claudio

Gutiérrez (Grand Rapids, Michigan: Subcomision Literatura Cristiana de la
Iglesia Cristiana Reformada, 1977), 305-306.

7 Cf. John Hesselink, “Calvin’s Understanding of the Relation of the Church
and Israel Based Largely on His Interpretation or Romans 9-117, ExAud 4
(2001): 68.

**% Bray, Biblical Interpretation, 174.

% Toanne Brentio, In epistolam quam apostolus Paulus ad Romanos (Basel:

1565), 758.

% Dan Shute, “And All Israel Shall Be Saved: Peter Martyr and John Calvin on
the Jews according to Romans, Chapters 9, 10 and 117 en Peter Martyr Vermi-

57



pecto a Romanos 11:26, sefiala que en este pasaje el apostol situa la
restauracion de los judios en un tiempo indefinido en el futuro, con
la condicion de que abandonen su estado de incredulidad.”"

Periodo Posreforma

Los afios posteriores a la Reforma sufrieron cierta inercia en
el desarrollo de la exégesis y de la filologia biblicas. Pasados los
afios de controversia mas duros, se observo un mayor desarrollo de
la sistematica.”>* Este periodo es especialmente interesante en In-
glaterra, ya que la Reforma desestabiliz6 la religion del pais, y con
ella la politica.>® En el terreno de la interpretacion profética, el
miedo al poder militar de los turcos condujo a los tedlogos euro-
peos en general, y a los britanicos en particular, a creer que la con-
quista de Palestina seria precedida por una victoria sobre el Islam y
el catolicismo. En este sentido, la interpretacion sobre la salvacion
de Israel jugd un papel importante ya que como sefiala N. 1. Matar,
los tedlogos vieron en el concepto de restauracion de Israel un apo-

gli and the European Reformations: Semper Reformanda, ed. Frank A. James
IIT (Leiden: Brill, 2004), 168.

31 peter Maryr, Predestination and Justification, 165. Otro te6logo que destaca

en esta época es Teodoro de Beza (1519-1605). Un material especialmente in-
teresante para conocer su interpretacion sobre Ro 11:26, si estuviese completo,
seria el conjunto de notas tomadas por un alumno de las clases sobre Romanos
que dictd6 Teodoro de Beza en la Academia de Ginebra entre 1564-1567
(Theodore de Beze, Cours sur les Epitres aus Romains et aux Hébreux:
D’aprés les notes de Marcus Widler, ed. Pierre Fraenkel y Luc Perrotet [Gene-
ve: Librairie Droz, 1988], 193-194). El texto resulta util para interpretar el au-
tor, sin embargo cuando llega al capitulo 11 el comentario de la epistola se in-
terrumpe en el versiculo 15 y se retoma en el versiculo 29, con lo cual se omite
el comentario de estos versiculos clave. Es complicado definir si Teodoro de
Beza no tenia una clara interpretacion sobre ellos y por eso evitd comentarlos o
bien el alumno que redactd las notas de clase optd por obviarlos.

2 McKim, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centuries”, en Major
Biblical Interpreters, 135.

3 John Spurr, The Post-Reformation: Religion, Politics and Society in Britain

1603-1714 (London: Pearson, 2006), 2. Este autor sefiala: “The Post-
Reformation was a phase of British history shaped by competition over the
meaning and legacy of the Reformation. The context was about completing,
defining, redefining, defending or even reversing the Reformation. These were
highly political arguments”.

58



yo para conseguir un fin politico. De hecho, muchos de los religio-
sos britanicos creyeron que dicha restauracion conduciria al mile-
nio, y la restauracion de los judios en Palestina inauguraria la era
mesianica. Basandose en la interpretacion de Romanos 11, conclu-
yeron que tenian una deuda con los judios que solo se podia saldar
convirtiéndolos al cristianismo y restaurando Israel en Palestina.*>*
Este llamado judeocentrismo escatologico que implicaba la victoria
del protestantismo sobre el catolicismo y de Israel sobre el Imperio
Otomano, asi como la redencion futura de Israel, se extendié entre
los puritanos ingleses y americanos y se convirtié en simbolo de su
escatologia.”> Sin embargo, los comentarios més relevantes a Ro-
manos no son de Inglaterra, sino del continente.

Charles Ferme (1565-1617) escribié notas sobre Romanos
11:26 que figuraron en la Biblia de Ginebra de 1560 y aparecieron
en el comentario de Pedro Martir publicado ocho afios después.
Ferme explica que tanto la interpretacion del “Israel espiritual”
como la que lo entiende en términos étnicos son posibles, aunque
sostiene que lo mas probable es que “todo Israel” se oponga a la

% Nabil Matar, “The idea of the restoration of the Jews in English protestant
thought, 1661-1701”, HTR 78 (1985): 115. La restauracion de Israel en Pales-
tina implicaba para Inglaterra una victoria militar contra sus enemigos, una vic-
toria del protestantismo sobre el catolicismo, y la conversion de los judios al
cristianismo, lo que inauguraria el milenio. Cf., ibid. 125. Para un estudio sobre
el fenomeno del llamado “filosemitismo” de esta época en Inglaterra y su in-
fluencia en la aceptacion de los judios en territorio inglés, véase David Katz,
Philosemitism and the Readmision of the Jews to England, 1603-1655 (Oxford:
Clarendon, 1982). Blaising sefiala que ya en el siglo XVII comenzaron a surgir
revisiones al supersesionismo, conforme surgieron nuevas visiones milenaris-
tas que sostenian un futuro para la nacion de Israel en el reino de Cristo.
Blaising, “The Future of Israel as a Theological Question”, 436, sefiala dos
obras que estudian esta época. Es evidente que durante estos siglos de contro-
versia sobre el milenarismo, Ro 11:26 estuvo en el campo de batalla de la in-
terpretacion sobre la “salvacion de Israel” (Batey, “So All Israel Will Be Sa-
ved”, 218). La importancia de los judios para el milenarismo queda reflejada
en las obras de autores como Brightman, Alsted y Mede (cf. Katz, Philo-
Semitism, 91

3 Richard W. Cogley, “The Fall of the Ottoman Empire and the Restoration of
Israel in the ‘Judeo-centric’ Strand of Puritan Millenarianism”, CH 72, n° 2
(2003): 304-305, 328.

59



expresion “en parte” y por tanto haga referencia a la mayor parte de
la nacién de los descendientes de Israel.*°

Entre los catolicos, Tomas Cayetano (1469-1534), cardenal
en Roma durante la época de la Reforma, comenz6 su trabajo exe-
gético en 1523 tratando de contrarrestar la influencia de la Refor-
ma. En su comentario a la epistola a los Romanos, sostiene que
11:26 se refiere a la futura salvacion de todos los israelitas, y no
solo de algunos.””” Sin embargo no especifica si lo plantea desde
un punto de vista sincrénico o diacrénico ni cémo tiene lugar esa
salvacion.

Su correligionario Cornelio Lapide (1567-1637), prolifico
exégeta, considerado el mayor comentarista de la época,”® escribio
comentarios de todos los libros de la Biblia, excepto Job y Salmos.
En su comentario a las epistolas paulinas rechaza la interpretacion
de la expresion “todo Israel” en referencia a un Israel espiritual y
sostiene que se refiere a todas las tribus de Israel (excepto Dan) que
se convertiran y se salvaran al fin del mundo.””” Sin embargo, al
final de su exposicion matiza que no se refiere a todos los judios,*®
pero no explica como armoniza sus afirmaciones.

Hugo Grotius (1583-1645), nifio prodigio, entr6 a la univer-
sidad de Leiden con tan solo once afos de edad. Alli recibié una
educacion esmerada en leyes, filosofia humanista y filologia. A
partir de la publicacion de la obra De Veritate Religionis Christia-
nae (1627) tuvo una activa participacion en el mundo académico

¢ Charles Ferme, 4 Logical Analysis of the Epistle of Paul to the Romans, trad.
William Skae (Edinburgh: Wodrow Society, 1850), 231-233.

" Thomae de Vio Caietani, In Omnes D. Pauli et aliorum apostolorum epistolas

commentarii (Lugduni, 1639), 67.

287, Crehan, “The Bible in the Roman Catholic Church from Trent to the Pre-
sent Day”, en Cambridge History of the Church, vol. 3, The West from the
Reformation to the Present Day, ed. S. L. Greenslade (Cambridge: Cambridge
University Press, 1963), 216.

% Cornelio Lapide, Comentaria in Omnes Divi Pauli Espistolas (Antverpiae,
Apud Iacobum Mevrsivim, 1679), 154, “Id est, pene omnes, plurimi ex singulis
tribubus Israel, excepta una tribu Dan, in fine mundi convertentur & salvabu-

tH)

tur”.

260 110 . S . .
Ibid., “Ergo omnes omnino ludaei in fine mundi non convertentur ad Chri-
stum”.

60



como apologeta cristiano. En su obra Annotationes in Epistolas
Pauli interpretd Ro 11:26 como una referencia a la salvacion del
“verdadero Israel”, definido como el “Israel de Dios”, tal y como
Pablo mismo lo defini6 en Gal 6:16.>"'

Johannes Cocceius (1603-1669), tedlogo aleman de la Igle-
sia Reformada, fue profesor de exégesis y filologia hebrea en Ho-
landa. Respecto a este pasaje, Cocceius entendid que el “todo Is-
rael” hacia referencia a una futura conversion de los judios cuando
fuesen provocados a celos por la salvacion de la iglesia. Por tanto,
lo emplaza como un acontecimiento escatolégico.*®*

Turretin (Johannis Alphonsi Turrettini 1623-1687) fue un
activo defensor de la union entre la Iglesia Reformada y la luterana.
Escribié desde Ginebra numerosas obras teologicas, erigiéndose
como la figura mas destacada del llamado “escolasticismo protes-
tante”.**®> En In Pauli apostolic ad Romanos epistolae, comenta una
posible interpretacion a este pasaje segun la cual la revelacion del
misterio hace referencia a la futura salvacion de los judios cuando
se conviertan a la fe, y de esta forma ingresen a la iglesia.”**

J. A. Bengel (1687-1752), tedlogo luterano aleman, pionero
de la exégesis critica del NT, lanzo el principio de critica textual de
la lectio difficilior. Sus principales contribuciones son el texto grie-
go critico Novum Testamentum Graecum (1734), y el comentario
exegético Gnomon Novi Testamenti (1742). En esta ultima obra
interpreta brevemente la expresion “todo Israel” en referencia al
“Israel” del versiculo 25, separado de los gentiles, pero restaurado

*! Hugo Grotius, Annotationes in Epististolas Pauli (Amstelaedami, 1679), 743.

%62 Johannes Cocceji, Diagramata quibus summam rerum in Pauli Epistolam ad

Romanos (Amstelodami, 1706), 168.

0 ¢f Richard A. Muller, “Scholasticism Protestant and Catholic: Francis Tur-
retin on the Object and Principles of Theology” CH 55, n® 2 (1986): 195;
Latourette, History of Christianity, 1:739-740.

264 Johannis Alphonsi Turretinni, In Pauli apostolic ad Romanos epistolae capita

XI: Praelectiones. Criticae, theologicae et concionatiorae (Lausanne: Marci-
Michaelis Bousquet, 1741), 365-366.

61



y convertido,”® aunque no explica suficientemente cémo tiene lu-
gar esa conversion ni el tiempo en el que ocurre.

John Wesley (1703-1791), considerado el padre del meto-
dismo,**® no escribid un comentario a Romanos pero tiene algunas
referencias explicativas sobre pasajes controvertidos del NT. Res-
pecto a Ro 11:26 Wesley entiende que el endurecimiento de Israel
ha sido parcial, pero cuando entren los gentiles y haya una gran
cosecha entre los pueblos paganos, “todo Israel” entraré al ser con-
vencido por la venida de los gentiles. Posteriormente habra una
cosecha atin mayor entre los gentiles una vez que haya entrado Is-
rael.”®” Por el comentario se percibe que habla del pueblo judio, y
aunque no explica suficientemente en qué consiste la entrada de los
gentiles ni la entrada posterior de Israel, parece que supone una
conversion masiva del pueblo judio al final de la historia.

Resumen

La Reforma produjo un renovado interés por el estudio de
los textos originales, tratando de liberar la interpretacion de la Bi-
blia de la interpretacion tradicional, o al menos de fundamentarla
exegéticamente. Los comentarios sobre la epistola a Romanos se
multiplicaron, apoyados en un valioso esfuerzo metodologico. Fru-
to del estudio exegético profundo del texto biblico en general, y de
la epistola a los Romanos en particular, la mayoria de los reforma-
dores (Bucero, Melanchton, Ecolampadio, Bugenhagen, Calvino,
Brenz, Grotius) entendieron la expresion “todo Israel” en sentido
espiritual y rescataron la interpretacion de Ro 11:26 en términos
espirituales en referencia a la salvacion del conjunto de los creyen-
tes. De especial relevancia son Melanchton y Calvino, considera-
dos como los mejores exegetas de la Reforma.

25 Alberti Bengelii, Gnomon Novi Testamenti (Tubingen: 1742), 600. “Omnis
Israel: Israel gentibus contradistinctus, de quo v.25. Dicuntur [...] respectu
oerum, qui preriere: sed ipsum Residuum, in se copiosum, totum converterur”.

266 f1is . . i
Para un andlisis del movimiento wesleyano y sus consecuencias véase J.

Kent, Wesley and the Wesleyans (Cambridge: Cambridge University Press,
2002).

*%7 John Wesley, “Notes on St. Paul’s Epistle to the Romans”, en Explanatory
Notes upon de New Testament (Grand Rapids, Michigan: Baker Book House,
1981), 2:42.

62



Conforme los autores se separan en el tiempo del periodo de
la Reforma, y coincidiendo con el estancamiento exegético del es-
colasticismo protestante, vuelve a ser frecuente la interpretacion
étnica de la expresion “todo Israel”. Sin embargo, incluso entre los
que interpretan el texto en términos étnicos, no se contempla una
forma de salvacion del pueblo judio al margen de la fe en Jesus.

Posiciones modernas y contemporaneas (siglos XIX-XXI)

El progresivo desarrollo de la filosofia como ciencia inde-
pendiente en los tiempos modernos y su gradual separacion de la
teologia propiciada por el racionalismo —revertiendo la fusion
promovida en el escolasticismo— propiciaron una reevaluacion
critica del significado y la interpretacion de la Escritura.”®® Asi, en
el siglo XIX comenzaron a tomar fuerza los métodos liberales de
interpretacion y el llamado método historico-critico se afianz6 en-
tre los eruditos.”® Sin embargo, el grado en que estos métodos
afectaron a la interpretacion de Ro 11:26 no es muy relevante pues-
to que la autoria de Pablo no fue seriamente disputada y el texto no
se presta a un analisis critico en esta linea.

Mas importancia tuvo a fines del siglo XIX y comienzos del
XX la creencia en un futuro para Israel basado en un cumplimiento
literal de las profecias del AT, que se extendio debido a la pujanza
del premilenarismo y el dispensacionalismo.”’® Hacia 1850, se pro-

268 ., Neil, “The Criticism and Theological Use of the Bible, 1700-1950”, en
Cambridge History of the Church, vol. 3 The West from the Reformation to the
Present Day, ed. S. L. Greenslade (Cambridge: Cambridge University Press,
1963), 238. Ya en el siglo XVII Bacon y Descartes habian alzado dudas res-
pecto a la autoridad de la Biblia frente a la supremacia de la razon, pero el re-
chazo a lo sobrenatural de la Ilustraciéon marcd de forma definitiva el liberalis-
mo teologico del siglo XIX (¢f. Eckman, Exploring Church History, 75).

%% Grant y Tracy, 4 Short History of the Interpretation of the Bible, 110-11;
Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 52-53. Para un resumen
introductorio sobre el surgimiento de este método véase Edgar Krentz, The
Historical-Critical Method (Philadelphia: Fortress, 1975), 6-32.

2 Blaising, “The future of Israel as a Theological Question”, 437. El dispensa-

cionalismo es un enfoque hermenéutico a la Biblia, mas que un teologia en si
(Harold H. Rowdon, “Dispensationalism” en The Dictionary of Historical
Theology, ed. Trevor A. Hart [Grand Rapids, Michigan: Paternoster Press,
2000], 162. Se convirtié en movimiento dentro del evangelicalismo americano
tras 1870. La creencia principal es la division del tiempo en dispensaciones,

63



dujo una especie de cisma entre los eruditos europeos (principal-
mente anglosajones) protagonizado por los que creian que los ju-
dios debian convertirse antes de ser restaurados como nacion, y los
que pensaban que los judios serian convertidos masivamente al
final de los tiempos.””' Esta ultima postura, basada en la interpreta-
cion de Ro 11:26, y expandida sobre todo por Charlotte Elizabeth
Tonna,”’* implicaba que la nacién judia debia conservar los benefi-
cios del pacto antiguo hasta sus ultimas consecuencias. Esta idea
entrd en conflicto con los intentos de algunos cristianos por evan-
gelizar la nacion de Israel antes de la venida del Mesias y se puede
considerar como precursora de la llamada teologia del “doble pac-
to” (two-covenant theology), que tiempo después propuso precisa-
mente la salvacion especial del Israel étnico mediante la fidelidad
al pacto sinaitico, en paralelo al pacto de Dios con la iglesia.””
Entre estas teorias y la interpretacion de Ro 11:26 se ha creado una

que se conciben como diferentes etapas en la revelacion progresiva de Dios.
John Nelson Darby fue el primero en crear un sistema completo de interpreta-
cion, sobre todo con su Scofield Referente Bible. Hacia 1920 ya habia eclipsa-
do otros tipos de premilenarismo y se identificd estrechamente con el movi-
miento fundamentalista. Actualmente el dispensacionalismo es el tipo de
escatologia mas comun en las escuelas e iglesias fundamentalistas. Concise
Dictionary of Christianity in America, ed. Daniel G. Reid (Downers Grove,
Ilinois: InterVarsity Press, 1995), 106. Para una critica a la escatologia dispen-
sacionalista premilenarista véase David P. Gullon, “An Investigation of Dis-
pensational Premillennialism: An Analysis and Evaluation of the Eschatology
of John F. Walvoord” (Tesis doctoral: Andrews University, 1992).

"l William D Rubinstein y Hilary L. Rubinstein, Philosemitism: Admiration and

Support in the English-Speaking World for Jews, 1840-1939 (London: Mac-
Millan Press, 1999), 133.

272 {dem.

73 yéase por ejemplo Krister Stendahl, Paul Among Jews and Gentiles (Phila-

delphia: Fortress Press, 1976); L. Gaston, Paul and the Torah (Vancouver:
University of British Columbia Press, 1987). Para una critica a esta teoria, que
no se puede sustentar basandose en el NT, véase por ejemplo John J. Johnson,
“A New Testament Understanding of the Jewish Rejection of Jesus: Four The-
ologians on the Salvation of Israel”, JETS 43, n° 2 (2000): 229-246. Para una
historia de la polémica entre el premilenarismo, el postmilenarismo y el debate
de la “restauracion de Israel” en tales planteamientos desde el siglo XIX hasta
mediados del siglo XX, véase Victor McCracken, “The Restoration of Israel”,
ResQ 47, 1n° 4 (2005): 207-220.

64



relacion de simbiosis en la que este versiculo se invoca para ali-
mentar las creencias sobre la restauracion de Israel, y al mismo
tiempo, estos sistemas teoldgicos producen nuevos esfuerzos inter-
pretativos sobre el versiculo en esta linea ideologica.

Moses Stuart (1832), profesor de literatura biblica en el
Seminario Teologico de Andover, sostiene en su comentario que
“todo Israel” se refiere al pueblo antiguo del pacto. Entiende que
cuando haya entrado la plenitud de los gentiles “todo Israel” sera
reclamado como pueblo. Sin embargo reconoce que es dificil de-
ter2n7141nar si esto implica cada individuo, y deja la cuestion abier-
ta.

Friedrich August Gottreu Tholuck (1856) profesor de teolo-
gia protestante en la Universidad de Berlin fue consagrado con su
comentario a Romanos como un exegeta respetable en su tiempo.
En ¢l sefiala la posibilidad de que la expresion “todo Israel” haga
referencia a un concepto amplio, en términos espirituales, consti-
tuido por el conjunto de los justos.?”

Johan Tobias Beck (1884),276 erudito conservador luterano,
profesor de teologia sistematica en la Universidad de Tiibingen, en
su comentario a Romanos interpreta el pasaje en referencia al “Is-
rael espiritual” como remanente fiel, en los mismos términos en los
que Filipenses 3:3 define a la comunidad cristiana como “la circun-
cision”.*"”’

Heinrich August Wilhelm Meyer (1886), pastor protestante
aleman, publicé numerosas obras teoldgicas, entre ellas un comen-
tario exegético al NT. En su comentario a la epistola a Romanos
entiende que la expresion “todo Israel” se refiere al pueblo judio

" Moses Stuart, A Commentary on the Epistle to the Romans (London: J. Had-

don, 1836).

* F. A. G. Tholuck, Comentar zum Brief and die Rémer (Salle: Eduard Anton,
1856), 627-628.

276 A partir de esta seccion las fechas indican la fecha de publicacion del comen-
tario principal a Romanos del autor correspondiente.

77 Johann Tobias Beck, Erklirung de Briefes Pauli on die Romer (Giitersloh:

Bertelsmann, 1884), 183-184.

65



“como un todo”, definido en términos del linaje patriarcal, aunque
permanezca en incredulidad.””

Frédéric Godet (1893), pastor protestante suizo ampliamen-
te leido y apreciado todavia en circulos conservadores, escribid un
comentario a Romanos en el que sefiala respecto a Ro 11:26 que la
expresion hace referencia a todos los israelitas de forma indivi-
dual.*” Sin embargo no explica suficientemente si la referencia es
en sentido diacrénico o sincrdnico, y si debe mediar la conversion
primero.

Handley Moule (1893) fue director del Ridley Hall en
Cambridge y posteriormente obispo de Durham. En su comentario
expresa que no es posible interpretar Israel aqui en un sentido “mis-
tico”, sino que se refiere a la nacion escogida de Israel a la que le
espera una “bendicion espiritual, divina, de toda gracia, del todo
individual en su accidn sobre cada miembro de la nacién, pero na-
cional en la escala de sus resultados”. No entiende “todo Israel”
como necesariamente cada uno de los miembros del Israel nacio-
nal, pero si una “vasta mayoria”, lo que resultard un “milagro espi-
ritual en una escala antes desconocida” **

Sanday y Headlam (1895) sostienen que Pablo describe la
salvacion de todo Israel “como un todo, y no necesariamente inclu-
yendo a cada individuo israelita”, una vez que se pase su endure-
cimiento temporal y los gentiles hayan entrado en el reino de Cris-
to. Para ellos, la expresion “todo Israel sera salvo” significa que el
pueblo de Israel como nacién, y no una parte de ellos, se unira a la
iglesia cristiana. Eso no significa que cada israelita se vaya a sal-
var. Segun ellos Pablo se refiere a la “salvacion final” pero no se
refiere a los judios que ya habian muerto, o a los que habrian de
morir, sino que simplemente estd considerando la forma que Dios
tiene de tratar a la nacion “como un todo”. El Mesias traera el per-

™ Heinrich August Wilhelm Meyer, Handbuch iiber den Brief des Paulus an die
Rémer (Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht Verlag, 1886), 555-556.

279 Frédéric Godet, Comentar zu dem Brief an die Romer (Hannover: Verlag von

Karl Meger, 1893), 225.

% Handley C. G. Moule, Exposicion de la Epistola de San Pablo a los Romanos

(Buenos Aires: Juan H. Kidd y Cia., 1924), 258-260.

66



don de los pecados y la purificacion de Israel para cumplir asi su
pacto con su pueblo.”®!

Henry P. Liddon (1897) entiende en este pasaje que el endu-
recimiento de Israel durard hasta que los gentiles se hayan incorpo-
rado a la iglesia de Dios. Solo después Israel como nacidn se unira
a la iglesia de Cristo y de esta forma sera salvo.”® Sin embargo no
explica si tendra lugar una conversion masiva de todos y cada uno
de los judios, o serd un evento institucional en sentido general.

Karl Barth (1922), considerado uno de los te6logos mas
influyentes del siglo XX,*® es de los autores que mas se esforzo
por recuperar la autoridad de la Biblia.*** Dejo como legado su
monumental obra Die Kirchliche Dogmatik (Dogmdatica de la igle-
sia), y escribid tres comentarios distintos a Romanos, aunque la
version mas extendida fue la de 1922. Se trata, mucho mas que de
un comentario exegético, de un comentario teologico sistematico,
en el que Barth emplea pocas referencias lingliisticas y exegéticas
para construir su teologia. Interpreta “Israel” en el capitulo 11 co-
mo un simbolo de la iglesia.”® No hace ninguna alusion al Israel
historico, y no sefiala diferencia entre los judios y los gentiles con-

1 Sanday y Headlam, Romans, 335, 336. Schreiner dice que aqui Sanday y
Headlam se refiere a la salvacion de todos los judios a través de la historia, in-
cluso los endurecidos por Dios (Schreiner, Romans, 618), sin embargo, esto no
parece corresponder con el comentario de Sanday y Headlam. Munck tampoco
lo ve asi, sino que ellos hablan de Israel como un todo (Johannes Munck, Paul
and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke [Richmond: John Knox,
1959], 136).

2 Henry Parry Liddon, Explanatory Analysis of St. Paul’s Epistle to the Romans

(London: Longmans Green, 1897), 215-222.

¥ Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”,
15.

% Grant y Tracy, 4 Short History of the Interpretation of the Bible, 133.

% Ha sido sefalado el uso dialéctico del término Israel que hace Barth en sus

obras (cf. Stephen R. Haynes, “‘Recovering the Real Paul’: Theology and Exe-
gesis in Romans 9-117, ExAud 4 (2001): 74). En esta seccion del comentario la
referencia es predominantemente a la iglesia como conjunto de creyentes.
Véase al respecto Angus Paddison, “Karl Barth’s Theological Exegesis of Ro-
mans 9-11 in the Light of Jewish-Christian Understanding”, JSNT 28, n° 4
(2006): 471-472.

67



vertidos, ya que todos forman parte de la iglesia.”®® Al llegar al
versiculo 26 interpreta la expresion “todo Israel” en referencia a la
salvacion del creyente como concepto soterioldgico, sin hacer nin-
guna mencion a los judios.”® Aunque es cierto que se percibe un
cambio en la posicion de Barth sobre el pueblo judio entre su co-
mentario a Romanos y la publicacion de Die Kirchliche Dogma-
tik,”™ en todo caso en esta ultima sigue identificando a “todo Is-
rael” como el conjunto de los elegidos sin referencias étnicas.>*

Adolf Schlatter (1935), uno de los eruditos conservadores
mas notables de su tiempo,” en su comentario sobre este pasaje
reconoce la existencia de un “Israel espiritual” con el cual Pablo se
identifica en la epistola. Sin embargo sostiene que en este versiculo
Pablo estd haciendo referencia a los judios. Entiende que conforme
el endurecimiento sea quitado de ellos, los que son llamados por
Dios se apartaran de la comunidad judia y dejaran de ser judios.
Asi, cuando comience la salvacion de Israel, el mensaje de Jests
hard que todos se “sujeten a é1”. Sin embargo, el que por una parte
se refiera a Israel como el pueblo étnico, y por otra sostenga que el
llamado de Jesus a los judios una vez cese el endurecimiento hara
que “dejen de ser judios”,*”' parece un razonamiento contradicto-
rio.

R. C. H. Lenski (1936) rechaza las explicaciones anteriores
sobre este versiculo. Sostiene que la expresion “todo Israel” no
puede referirse al Israel fisico entero, y que tampoco tiene sentido

286 «“Egta salvacidn concierne a fodo Israel, 1a Iglesia entera, toda iglesia. Y asi, la

Iglesia es la figura del que habia de venir, el cumplimiento de la profecia, el
canal a través del cual fluye el agua viviente de salvacion” (Karl Barth, Carta a
los Romanos, trad. Abelardo Martinez de la Pera (Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 1998), 485.

27 1bid., 486-488.

% Katherine Sonderegger, That Jesus Christ Was Born a Jew: Karl Barth’s

“Doctrine of Israel” (University Park: Pennsylvania State University Press),
1992, 163-164.

% Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 2.2:330.

% Bray, Biblical Interpretation, 339.

1 Adolf Schlatter, Romans: The Righteousness of God, trad. Siegfried S.
Schatzmann (Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1995), 221-226. El
comentario original fue publicado en aleman en 1935.

68



entender una conversion futura de todo el pueblo judio. Por tanto
Lenski interpreta que este versiculo sefiala la salvacion de todos los
“elegidos” de Israel, los que son dignos de su nombre, los que for-
man el “Israel de Dios” en el mismo sentido que en Galatas 6:16.
Sin embargo discrepa de la interpretacion de Calvino y entiende
que su propuesta es diferente a la que contempla un “Israel espiri-
tual” formado por judios y gentiles.””

Anders Nygren (1944) en un breve comentario a este ver-
siculo, sostiene que el endurecimiento de una parte de Israel dura
hasta que entren los gentiles, y después “le tocaré el turno a Israel
como pueblo”, de forma que “todo Israel” como pueblo se salvara.
Sin embargo no explica ni la entrada de los gentiles, ni como va a
ocurrir esa salvacion del conjunto de Israel como pueblo.*”?

Tras el Holocausto

La Segunda Guerra Mundial marcé profundamente la con-
ciencia occidental, ¢ impacté notablemente en la teologia.”>* El
Holocausto en particular, origind un cambio de mentalidad general
respecto a los judios y a Israel.””” Desde entonces, para algunos
autores, “términos como Auschwitz ejercen una funcion hermenéu-

¥2R. C. H. Lenski, The Interpretation of St. Paul’s Epistle to the Romans (Min-

neapolis: Augsburg Publishing House, 1961), 936. Lenski parece contradecirse
en su intento por desmarcar su postura de la de Calvino, porque en la pagina
727 sostiene que el endurecimiento “en parte” ocurre al Israel fisico, mientras
que “todos” los que seran salvos son el Israel espiritual, al que solo Dios consi-
dera como Israel. Parece que la clave de su interpretacion es no aplicar la cate-
goria “Israel” a los gentiles, sino solo a los judios elegidos, que Dios considera
como el verdadero Israel.

% Anders Nygren, La Epistola a los Romanos, trad. Carlos Witthaus y Greta
Mayena (Buenos Aires: La Aurora, 1969), 335. El comentario original fue pub-
licado en 1944,

% Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 58.

3 Cf. Glenn David Earley, “The Radical Hermeneutical Shift in Post-Holocaust
Christian Theology”, Journal of Ecumenical Studies 18, n° 1 (1981): 16-32.
Para un estudio sobre las repercusiones del Holocausto en el resto del siglo XX
y la actualidad a nivel social y politico véase Tony Kushner, “Offending de
Memory? The Holocaust and Pressure Group Politics”, en Philosemitism, Anti-
semitism and “the Jews”, ed. Tony Kushner y Nadia Valman (Burlington:
Ashgate Publishing Company, 2004), 246-262.

69



. . . .y 206
tica, que implica una nueva manera de comprension”.”" Las atro-

cidades cometidas contra el pueblo judio han producido que un
numero creciente de autores perciban en Israel una entidad nacional
teologicamente relevante y distinta de la iglesia.””’ Este cambio de
mentalidad, originado por la reflexion sobre la barbarie desplegada
contra los judios,””® ha producido frutos muy variados en el terreno
eclesial y teologico,”” y ha tenido una influencia directa en el estu-
dio de Pablo.’” Simon Schoon sefiala que en las ultimas décadas
han cambiado mas las relaciones entre los judios y los cristianos
que en dos mil afios.*®' Los efectos en la percepcion de la religion
han sido notables.*®> Como consecuencia, se ha despertado una
simpatia espiritual por el pueblo de Israel,’” y el mundo teologico
protestante se ha transformado de un medio en el que el antisemi-

¥ Mussner, Tratado sobre los judios, 15.

#7 Hoehner, “Israel in Ro 9-117, 145.

% E. Elizabeth Johnson, “Romans 9-11: The Faithfulness and Impartiality of

God” en Pauline Theology: Romans, vol. 111, ed. David M. Hay y E. Elizabeth
Johnson (Minneapolis: Fortress Press, 1995): 211-239.

299 Mussner, Tratado sobre los judios, 12.

3% Como sefiala Riisdnen sefiala, por ejemplo: “No one can study Paul today
without being aware of the challenge of the Holocaust to biblical interpreta-
tion” (Réisdnen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”,
179.

31 Simon Schoon, “Christians and Jews after the Shoa and the Mission to the
Jews” en The Image of the Judaeo-Christians in Ancient Jewish and Christian
Literature, ed. Peter J. Tomson y Doris Lambers-Petri (Tiibingen: Mohr Sie-
beck, 2003), 301.

%% Rubinstein sefiala: “since the Second World War Judaism as a religion has

increasingly been seen as just another Western faith, dissimilar to Christianity
only because it is older, and the ancestral religion of the other Western faiths.
Almost without exception, Judaism’s rejection of the divinity of Jesus is no
longer seen as execrable, but as irrelevant: the traditional Jewish position, that
God granted His revelation to the Jewish people at Mount Sinai, and that this
revelation, and God’s election of the Jewish people, has not been negated by
the life of Jesus, is now almost universally accepted in the Christian main-
stream” (Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in
the English-Speaking World for Jews, 1840-1939, 190).

% George A. F. Knight, Jews and Christians: Preparation for Dialogue (Phila-
delphia: Westminster Press, 1965), 140.

70



tismo era aparentemente la norma y el filosemitismo la excepcion,
en uno en el que el filosemitismo es la norma y el antisemitismo es
la excepcion.”® Este nuevo paradigma ha dado distintos frutos a lo
largo de los afios tanto en la exégesis como en la sistematica.>”

Aunque las teologias anteriores a la Segunda Guerra Mun-
dial no se podian considerar en general como antijudias, los siste-
mas teoldgicos y doctrinales previos a este evento raramente asig-
naban algun rol teologico relevante al pueblo judio contemporaneo
o al Israel étnico.’®® Sin embargo, en el nuevo contexto de sensibi-
lizacion posterior al Holocausto, la creacion del estado moderno de
Israel en 1948, asi como un resurgimiento del movimiento sionis-
ta,’’ atrajo las miradas de todo el mundo a Israel como un pueblo
especial y generd una intensa reflexion teoldgica biblica en este
sentido.””®

El actual estado de Israel fue fundado oficialmente el 14 de
mayo de 1948 en virtud de una resolucion de la ONU del afio ante-
rior,”” como conquista mayor del movimiento sionista, que ya ha-

3% Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the Eng-

lish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 189.

% Una de las principales caracteristicas de ese cambio fue una reevaluacion

critica del supersesionismo (Soulen, The God of Israel and Christian Theology,
2).

% Douglas Harink, Paul Among the Postliberals (Grand Rapids, Michigan:

Brazos Press, 2003), 151.

37 Edward H. Flannery, “Zionism, the State of Israel, and the Jewish-Christian

Dialogue”, Judaism 27, n° 3 (verano 1978): 313, incluido el llamado “sionismo
cristiano”, que ha encontrado una especial expresion en Norteamérica, donde el
sionismo encarna las expectativas politicas y religiosas de los judios de la dias-
pora, y es presentado como un concepto religioso tanto entre judios como no
judios (David Ellenson, Between Tradition and Culture: The Dialectics of Mo-
dern Jewish Religion and Identity [Atlanta: Scholars Press, 1994], 177).

% Edward H. Flannery, “Isracl Reborn: Some Theological Perspectives” en

Jewish-Christians Encounters Over the Centuries: Symbiosis, Prejudice, Holo-
caust, Dialogue, ed. Marvin Perry y Frederick M. Schweitzer (New York: Pe-
ter Lang, 1994), 369; O. Palmer Robertson, The Israel of God.: Yesterday, To-
day, and Tomorrow (Phillipsburg, New Jersey: P&R, 2000), 167; Blaising,
“The Future of Israel as a Theological Question”, 436.

% Diccionario del judaismo, “Israel”, ed. Johan Maier y Meter Schifer, trad.

Dionisio Minguez Fernandez (Estella, Navarra: Verbo Divino, 1996), 214.

71



bia ganado fuerza durante el siglo XIX.’'’ La reconstruccion del
estado politico de Israel fue interpretada por muchos como una
prueba inequivoca de la direccion especial de Dios sobre el pueblo
judio, y como un cumplimiento profético de la restauracion final de
Israel.’'! Mussner sefiala: “La existencia del estado de Israel le re-
cuerda a diario al mundo y a la iglesia que los judios existen y que
Dios no ha dejado de dirigirlos. En todo caso el estado de Israel
constituye un signo inexcusable de esa realidad.”'> A partir de
estas circunstancias, una gran cantidad de tedlogos comenzaron a
revisar sus teologias sobre Israel. Un interés renovado por la rela-
cion entre Israel y la iglesia ha desembocado en un gran consenso
—basado principalmente en el estudio de los Ro 9-11— respecto a
que Israel si tiene un futuro en el plan de Dios.”"> Aunque ya exis-
tian ese tipo de interpretaciones, el cambio hermenéutico ocurrido
en estos afios fue determinante para que diversos sectores cristianos

*1% Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the Eng-

lish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 149.

! Irving Greenberg, “Judaism and Christianity after the Holocaust” Journal of

Ecumenical Studies 12 (1975): 546.

312 Mussner, Tratado sobre los judios, 32. Torrance sefiala también: “The

establishment of the new State of Israel, following hard upon the most narrow-
ing ordeal of suffering the Jews have known, is surely the most significant sign
given by God in his providential dealings with his covenanted People since the
destruction of Jerusalem in A.D. 70, for now Israel as a complete entity has
been openly thrust into the very centre of world history where it must bear wit-
ness to the sovereign rule of the living God and give an account of its divine
vocation among the nations and peoples of mankind”. Torrance, Divine Mean-
ing: Studies in Patristic Hermeneutics, 94-95.

13 Blaising sefiala: “After the awful tragedy of the Holocaust, many Biblical

scholars have reassessed the anti-Jewish bias by which Scripture has been read,
with the consequences being a major shift of opinion on the NT expectation of
a future for Israel. Key to this has been the development of a consensus regard-
ing Paul’s teaching in Romans 9-11 that there is indeed a future in the plan of
God for Israel —not a redefined Israel, but ethnic-national Israel” (Blaising,
“The Future of Israel as a Theological Question”, 437). Hoehner también con-
sidera que la mayoria de intérpretes, especialmente después del holocausto, ven
a Israel como una entidad nacional distinta de la iglesia (Hoehner, “Israel in
Romans 9-117, 145).

72



supusieran la restauracion final del pueblo étnico de Israel basan-
dose en estos pasajes de Romanos.*'*

Un ejemplo de estos cambios hermenéuticos lo constituye la
llamada teoria del sonderweg para Israel, que surge fruto de esta
“necesidad” de dar a Israel un lugar teologico en la historia.’"> Co-
mo comenta John J. Johnson, muchos tedlogos a partir del Holo-
causto consideran que cualquier vinculo que se establezca entre la
salvacion de los judios y Cristo resulta inaceptable.’'® De ahi sur-
gen opciones de salvacion al margen de la fe en Jesus, en cualquie-
ra de sus variantes. Sin llegar a entender del mismo modo esta “via
especial de salvacion”, los eruditos evangélicos y catdlicos han
alcanzado una buena medida de consenso respecto a Israel en lo
que se denomina la “teologia del doble pacto”, que propone la exis-
tencia de dos pactos de salvacion independientes, uno para Israel y

3% Brendan Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s

Gospel (Delaware: Michael Glazier, 1986), 205; Nicholas T. Wright, The Cli-
max of the Covenant: Christ and the Law in Pauline Theology (Minneapolis:
Fortress Press, 1991), 233.

1% Sonderwerg es una palabra alemana que significa “via especial” y propone
que la salvacion final del pueblo judio ocurrird de forma independiente a la fe
en Jesus en un pacto especial entre Dios e Israel. Cf. Stendahl, Paul Among
Jews and Gentiles; “Paul at Prayer”, Int 34 (1980): 240-249. Otros autores que
han defendido esta posicion son Pager, J. G. The Origins of Anti-Semitism: At-
titudes toward Judaism in Pagan and Christian Antiquity. New York: Oxford
University Press, 1983, 252, 161; Gaston, L. Paul and the Torah. Vancouver:
University of British Columbia Press, 1987; S. K. Stowers, 4 Rereading of
Romans: Justice, Jews, and Gentiles. New Haven: Yale University Press, 1994.
Mussner, Tratado sobre los judios, 30-35. Para una critica a esta postura espe-
cialmente en relacion con Ro 11:26 véase Hvalvik, “A Sonderweg for Israel”,
87-107; para una critica sobre la postura de Stowers, véase Bruce Longenecker,
“On Israel’s God and God’s Israel: Assessing Supersessionism in Paul”, Jour-
nal of Theological Studies (JTS) 58, n° 1 (2007): 27-33.

1% Johnson, “A New Testament Understanding of the Jewish Rejection of Je-

sus”, 230. Mas adelante sefiala con una claridad meridiana: “Christian theology
must be based on revelation, not on human experience, however tragic and far-
reaching that experience may be. To assume that Christian theology must
change as a result of the Holocaust is to base our theological thought on the
tragedy of human evil rather than on the revelation of God. And while the Hol-
ocaust is a particularly obscene example of human depravity, it is different on-
ly in degree, not in kind, from all the sins of mankind throughout the centu-
ries.” (Ibid.).

73



otro para los cristianos.”’’” Una consecuencia logica de este plan-
teamiento es que la labor de evangelizacion entre los judios se
vuelve totalmente innecesaria.’'® Si la forma de salvacion para el
pueblo judio es diferente e independiente de la fe cristiana, el men-
saje cristiano resulta irrelevante para el pueblo judio.’"’

En general los elementos mas prosionistas del protestantis-
mo occidental estan representados en la derecha cristiana norte-
americana, en especial en la llamada Moral Majority.**" A partir de
los afios 70, las iglesias evangélicas se han pronunciado de forma
creciente a favor de que el pacto de Dios con el pueblo judio es
valido todavia.’*' Por su parte el catolicismo ha mantenido sobre si
mismo una sospecha de antisemitismo como reliquia del catolicis-
mo medieval.’** Pero algo comenzé a cambiar a partir del Concilio

17 Véase Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the Rela-
tionship between the Jewish People and Jesus Christ (London: SPCK, 1949),
315-322.

1 Aunque esta conclusion es aceptada incluso por eruditos no partidarios nece-

sariamente de la teoria del Sonderweg. Fleischner refleja la opinion de comen-
taristas para los que el didlogo entre judios y cristianos comienza cuando ter-
mina el propdsito evangelizador de los cristianos a los judios. Véase Eva
Fleischner, Judaism in German Theology Since 1945: Christianity and Israel
Considered in Terms of Mission. American Theological Library Association
Monograph Series 8 (Metuchen, New Jersey: Scarecrow Press, 1975), 119.

1% Esta conclusion ha sido criticada duramente por ser totalmente incoherente

desde el punto de vista biblico. Como sefiala Blaising: “To suggest that Chris-
tianity and Judaism see each other as validly separate religions insults both
Christianity and Judaism at their fundamental, that is Biblical, levels”
(Blaising, “The Future of Israel as a Theological Question”, 441).

320 Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the En-

glish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 197, sefialan que una encuesta de
1995 mostrd que los mayores defensores del estado de Israel, detras de los ju-
dios americanos, eran los protestantes evangélicos de raza blanca.

321 Paul M. Van Buren, “The Chuch and Israel: Romans 9-11.” PSBSup 1 (1990):
8.

2 Que, seglin algunos autores, se vio acrecentada por su papel pasivo en el

Holocausto, la negativa del papa Pio XII a condenarlo ptiblicamente y el apoyo
a miembros del partido nazi para abandonar Alemania e instalarse en algunos
paises de América Latina predominantemente catélicos (c¢f. Rubinstein y Ru-
binstein, Philosemitism: Admiration and Support in the English-Speaking
World for Jews, 1840-1939, 197). Por eso algunos llegan al extremo de insi-

74



Vaticano I1,>** que defini6 al judaismo como “cercano a Dios” vy el
9

papa Juan Pablo II declar6 explicitamente que el pacto antiguo en-
tre Dios y los judios “nunca habia sido derogado”.*** El acerca-
miento catolico no fue un hecho aislado, ya que la mayoria de igle-
sias protestantes también habian proclamado llamados a la
reconciliacion.’® El analisis de los comentarios a la epistola a los
Romanos a partir del Holocausto da muestras de este cambio her-
menéutico, en el que la interpretacion que otorga a “todo Israel” un
significado diferente del étnico ha desaparecido casi por comple-
{0,326

A. M. Hunter (1955) sefiala en este pasaje que el endureci-
miento de Israel durard hasta que el mundo gentil como un todo
entre en la iglesia, y asi, movidos por una envidia salvadora, Israel,
también como un todo, sera salvo.*?’

Vincent Taylor (1955) se limita a comentar brevemente que
Romanos 11:26 no habla de una salvacién universal de todos y
cada uno de los judios, sino que es una expresion que implica Israel
como un todo, y no necesariamente cada individuo.’*® No precisa

nuar que la iglesia fue indirectamente responsable del Holocausto (Jocz, The
Jewish people and Jesus Christ after Auschwitz, 43).

32 Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ after Auschwitz: A Study in

the Controversy between Church and Synagogue (Grand Rapids, Michigan:
Baker Book House, 1981), 63, sefiala el Concilio Vaticano II como el comien-
70 de un proceso de curacion y reconciliacion.

324 Palabras del papa Juan Pablo II a los representantes de la comunidad judia de

Mainz, ex Alemania Occidental. Citado en Rubinstein y Rubinstein, Philosemi-
tism: Admiration and Support in the English-Speaking World for Jews, 1840-
1939, 198. Mussner sefiala: “El fruto mayor dentro del terreno catélico lo cons-
tituy6 la seccion dedicada a los judios en la declaracion conciliar Nostra aeta-
te” (Mussner, Tratado sobre los judios, 12). También sefiala este documento
como un hito en las relaciones entre judios y cristianos Schoon, “Christians and
Jews after the Shoa and the Mission to the Jews”, 302.

** Jocz, The Jewish People and Jesus Christ after Auschwitz, 63.

2% A excepcion del erudito catélico N. T. Wright, como seré sefialado.

327 Archibald M. Hunter, The Epistle to the Romans (London: SCM Press, 1973),
104.

328 Vincent Taylor, The Epistle to the Romans (London: Epworth Press, 1955),

77.

75



cuando ocurrird o si la referencia Israel “como un todo” tiene senti-
do sincrénico o diacronico.

C. K. Barrett (1957) sostiene que Pablo se refiere al Israel
étnico, pero no a cada uno de los israelitas, sino al pueblo en con-
junto.’” Para ello cita el tratado Sanedrin de la Misnah, en el que
se describe lo que la tradicién judia entiende por “todo Israel”. >

John Murray (1959) también sostiene que Romanos 11:26
hace referencia al Israel étnico, y la salvacion de este “Israel” es la
revelacion del misterio del versiculo anterior. Para ¢€l, es exegéti-
camente imposible otra interpretacion del término Israel. Esta sal-
vacion ocurre porque los judios vendran a la fe cristiana y se arre-
pentiran. Sin embargo, la frase “todo Israel” no se refiere a cada
uno de los israelitas, sino al pueblo de Israel en conjunto.”"

Howard Rhys (1961) después de presentar las diferentes in-
terpretaciones posibles se decanta por entender que aqui “todo Is-
rael” hace referencia a la nacion de Israel en términos corporativos,
sin necesariamente incluir a cada uno de sus individuos. Sin em-
bargo ni argumenta suficientemente su posicion, ni explica por qué
rechaza las otras opciones.>>>

F. F. Bruce (1963) sostiene que la frase “todo Israel” no se
refiere simplemente a un remanente fiel, sino a la naciéon como un
todo. Para ¢l, el nuevo pacto no se completa hasta que incluye al
pueblo del antiguo pacto. Sefiala que Romanos 11:26 no habla de la
restauracion terrenal de un reino davidico sino que hace referencia
a la salvacion final. Bruce sostiene para su argumentacion que “to-
do Israel” es una expresion recurrente en la literatura judia que no
implica cada uno de los judios sin excepcion, sino Israel como un
todo, y para ello también cita la Misnah (San 10:1).** Esta cita que

32 Barrett, The Epistle to the Romans, 222-223.

3% San 10:1 “Todo Israel tiene parte en la vida del mundo futuro”. Mas adelante,
en el capitulo 2, esta cita serd comentada.

31 Murray, The Epistle to the Romans, 96-97.

32 Howard Rhys, The Epistle to the Romans (New York: The Macmillan com-

pany, 1961). Se echa en falta una mayor reflexion sobre las posibilidades de
interpretacion de este pasaje y de las implicaciones de cada una de ellas.

33 F. F. Bruce, The Epistle of Paul to the Romans: An Introduction and Com-

mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1963), 221, 222.

76



traen a colacion Barrett y Bruce es utilizada frecuentemente por los
comentaristas que convergen en su interpretacion para explicar la
salvacion del pueblo de Israel “como un todo”, y no como un asun-
to afectando a cada uno de los miembros de la nacion.**

Kart H. Schelke (1964) no es muy explicito en su comenta-
rio sobre estos versiculos y se limita a decir que Pablo argumenta
con el AT la promesa de la salvacion de Israel en clara referencia al
pueblo judio histdrico. Sin embargo no detalla como ocurre la sal-
vacion, ni si se refiere al pueblo judio al fin de la historia o en sen-
tido diacrénico.>>

W. M. S. Plumer (1971) cita la interpretacion de Calvino
sobre el pasaje, pero finalmente se decanta por entender la expre-
sion “todo Israel” en referencia a los judios que aceptaran al Mesias
al fin de la historia.>*

Ernst Kidsemann (1973) trata de identificar varios tipos de
tradiciones prepaulinas en su comentario a Romanos, y considera
que los versiculos 25-27 contienen elementos de tradiciones apoca-
lipticas judias. Por ello sostiene que la ultima parte del versiculo 25
alude a la condicion anterior a la parousia, y que el 26 presenta la
consiguiente conversion de todo Israel al final de la historia. Con-
sidera que “todo Israel” no implica la suma de cada uno de los in-
dividuos, sino el pueblo étnico en general.**’

Para Matthew Black (1973) la expresion “todo Israel” en Ro
11:26 parece implicar todo el Israel nacional o étnico, y su salva-
cion no tiene lugar en esta tierra, sino en el juicio final.”*® No obs-
tante no especifica de qué forma tiene lugar esa salvacion, si es por
la fe tras una conversion, o por una via especial. Tampoco sefiala si
se refiere a la nacion en sentido diacronico, o sincronico al fin de la
historia.

3% Ser4 analizada en el capitulo siguiente.
3 Kart H. Shelkle, The Epistle to the Romans (New York: Herder and Herder,
1964), 184-185.

3¢ William M. S. Plumer, Commentary on Romans (Grand Rapids, Michigan:

Kregel Publications, 1979), 553.
37 Késemann, Romans, 312-314.

338 Mathew Black, Romans (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1989), 160.

77



J. C. O’Neill (1975) dedica un breve comentario a este pa-
saje en el que sostiene que el endurecimiento de Israel es parcial, y
cuando termine tendra lugar su salvaciéon plena.”* Aunque no lo
menciona de forma explicita se percibe una referencia a Israel en
términos étnicos o nacionales. Sin embargo, O’Neil sostiene que
partes considerables de la epistola a los Romanos son interpolacio-
nes posteriores a la obra de Pablo, y considera la seccion 10:16-
11:32 como una de ellas.**’

Otto Kuss (1976) sostiene que para Pablo la salvacién de
“todo Israel” implica que el pueblo judio se convertira después de
que “el nimero de gentiles, establecido por Dios, haya encontrado
el camino de la fe”, y lo hard en conjunto, como pueblo. Sin em-
bargo, aclara que esto no implica que se vayan a convertir todos los
judios sin excepcion.

Heinrich Schlier (1977), profesor de Nuevo Testamento en
la Universidad de Bonn, sostiene que la entrada de los gentiles se
refiere al reino de Dios, y la salvacion de Israel es el ultimo evento
escatoldgico. Entiende que la expresion designa al pueblo judio en
su totalidad, en referencia al Israel segun la carne, y en contraste
con el remanente que Pablo sefiala anteriormente.>**

Con la publicacion del libro Paul and Palestinian Ju-
daism,”” Sanders abri6 lo que mas tarde se ha denominado la
“nueva perspectiva sobre Pablo”.*** Esta “nueva perspectiva” pro-

39 1. C. O’Neill, Paul’s Letter to the Romans (Harmondsworth: Penguin Books,
1975), 188.

30 O°Neill, Paul’s Letter to the Romans, 189.

34l Kuss, Carta a los Romanos, 142-143.

2 Heinrich Schlier, Der Romerbrief- Kommentar (Freiburg: Herder, 1977), 339.

3 Ed Parish Sanders, Paul and Palestinian Judaism (Philadelfia: Fortress Press,

1977). Dos de los objetivos del libro eran: “To destroy the view of Rabbinic
Judaism which is still prevalent in much, perhaps most, New Testament scho
larship [...] and to establish a different view of Rabbinic Judaism” (ibid., xii).

344 y . ~
La expresion “nueva perspectiva” fue acufiada por James G. Dunn, “The New

Perspective on Paul”, Bulletin of the John Rylands University Library of Man-
chester 65, n° 2 (1983): 95-122, aunque tuvo mas relevancia el articulo: “The
New Perspective on Paul: Paul and the Law”, en The Romans Debate, ed. Karl
P. Donfried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 299-308. Para un analisis sobre la
“nueva perspectiva” véase James. D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apos-

78



pone que Pablo en realidad no criticd en sus escritos la actitud lega-
lista de los judios, porque el judaismo del periodo del segundo
templo no creia en la justificacion por las obras, sino mediante la
gracia de Dios manifestada en su pacto. Para el judaismo del se-
gundo templo, segiin Sanders, el pueblo era salvo por la gracia
permaneciendo en el pacto, y guardar la Ley era simplemente una
forma de permanecer en ¢él. Por eso la observancia de la Ley no
concierne la “entrada” en la comunidad de salvacion, sino la “per-
manencia” en ella.’* Este paradigma ha sido denominado como
covenantal nomism (nominalismo del pacto) y su impacto es visible
sobre todo en dos areas: la reinterpretacion de la soteriologia de
Agustin y Lutero, y la conceptualizacion de la naturaleza del ju-
daismo del primer siglo.’*® Sin embargo, un estudio detallado de la
propuesta de Sanders y sus seguidores muestra que esta “nueva
perspectiva” se trata mas bien de una nueva perspectiva sobre el

tle (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1998), 335-340; D. J. Moo, “Paul and
the Law in the Last Ten Years” SJT 40 (1987): 287-307; J. M. G. Barclay,
“Paul and the Law: Observations on Some Recent Debates”, Themelios 12
(1986-1987): 5-15; M. B. Thompson, The New Perspective on Paul (Cam-
bridge: Grove Books, 2002); Brendan Byrne, “Interpreting Romans: The New
Perspective and Beyond”, Int 58, n° 3 (2004): 241-252; Rich Hagopian, “‘To
Be Right with God: an Exploration of the New Perspective View on Paul”,
Ashland Theological Journal 37 (2005): 19-37; F. David Farnell, “The New
Perspective on Paul: Its Basic Tenets, History, and Pressupositions”, MSJ 16,
n°® 2 (2005): 189-243; Jack Hughes, “The New Perspective’s View of Paul and
the Law”, MSJ 16, n® 2 (2005): 261-276; Nicholas T. Wright, Paul in Fresh
Perspective (Minneapolis: Fortress Press, 2005). Para una revision de la litera-
ture de la “nueva perspectiva”, véase articulo de Dennis M. Swanson, “Bibli-
ography of Works on the New Perspective on Paul” MSJ 16, n° 2 (2005): 317-
324.

3 Véase descripcion en Stephen Westerholm, Israel’s Law and the Church’s

Faith: Paul and His Recent Interpreters (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1988), 143-150.

346 Thomas, Robert L. “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, MSJ 16,
n°® 2 (2005): 294. Segun los defensores de esta perspectiva, los escritores de la
reforma malinterpretaron al apdstol en su critica al judaismo ya que identifica-
ron la justificacion por las obras del pueblo judio, con la justificacion por las
obras de la Iglesia Catdlica que trataban de combatir. Esta interpretacion, segun
ellos, se ha perpetuado hasta hoy, tachando el judaismo de una religion que se
basaba en la justificacion por la obediencia a la ley, en vez de por la gracia del
pacto.

79



judaismo del siglo I que una nueva perspectiva sobre Pablo.”"’

Aunque este planteamiento ha mejorado las relaciones entre erudi-
tos judios y cristianos,**® su planteamiento no parece del todo acer-
tado.’* La critica mas importante que se le ha hecho es que el con-
junto de pruebas recogidas por Sanders sobre el judaismo rabinico
no demuestran que el judaismo contemporaneo de Pablo fuese un
sistema basado en la gracia.”™® Ademas, sus fuentes de literatura
rabinica son insuficientes para reconstruir una imagen representati-
va de todo el judaismo del siglo 1.**!

7 Stephen Westerholm, Perspectives Old and New on Paul: The “Lutheran”
Paul and His Critics (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2004), 178. Uno de
los lideres oponentes de la “nueva perspectiva” es Seyoon Kim, en especial su
Paul and the New Perspective: Second Thoughts on the Origin of Paul’s Gos-
pel (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002).

¥ Lloyd Gaston, “The Impact of the New Perspectives on Judaism and Im-

proved Jewish-Christians Relations on the Study of Paul”, Biblical Interpreta-
tion 13, n° 3 (2005): 250-254.

349 o .
Actualmente algunas revisiones contemplan la “nueva perspectiva” como un

punto de vista a superar (cf. Michael F. Bird, “When the Dust Finally Settles:
Coming to a Post-New Perspective Perspective”, Criswell Theological Review
2,1n°2 (2005): 57-69.

3 Guy Prentiss Waters, Justification and the New Perspectives on Paul: A Re-
view and Response (Phillipsburg, New Jersey: Presbyterian and Reformed,
2004), 55. Véase también la critica de Mark Adam Elliott, The Survivors of Is-
rael: A Reconsideration of the Theology of Pre-Christian Judaism (Grand Ra
pids, Michigan: Eerdmans, 2000); Mark A. Seifrid, “The ‘New Perspective on
Paul’ and its Probles”, Them 25, n° 2 (2000): 4-18. Otro de los problemas de
esta teoria es que debe obviar la informacion de los evangelios al retratar al ju-
daismo como legalista, y para ello disminuye su fiabilidad historica e incluso
su inspiracion (Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, 299-
301). Farnell la considera un asalto contra el evangelio de la gracia de Dios (cf-
Farnell, “New Perspective on Paul”, 192).

! Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, 303. De esta forma

los origenes del llamado covenantal nomism parecen remontarse a Sanders, y
no necesariamente hasta el judaismo del segundo templo (ibid., 294). Es evi-
dente que la “nueva perspectiva” sobre Pablo no es un fenémeno uniforme, y
diferentes autores se han apropiado de algunos elementos y los han desarrolla-
do algunos elementos en base a esta conceptualizacion del judaismo del siglo I
(Byrne, “Interpreting Romans: The New Perspective and Beyond”, 245). No
obstante, a pesar de las criticas, esta nueva perspectiva ha abierto nuevas e in-
teresantes lineas de investigacion, como las desarrolladas por N. T. Wright, que
seran tenidas en cuenta en la exégesis del capitulo 11 de Romanos

80



Guillermo Hendricksen (1980) sostiene que el endureci-
miento de Israel es parcial y durard hasta que la plenitud de los
gentiles haya entrado al rebafio de Dios. En cuanto a la composi-
cion de “todo Israel” Hendricksen sostiene que se refiere al nimero
total de los escogidos. Es decir, a la suma de todos los “remanen-
tes” de Israel durante la historia.”>* Sin embargo, el razonamiento
de Hendricksen no parece del todo coherente porque mientras in-
terpreta “todo Israel” en un sentido étnico también sostiene que el
olivo simboliza un solo organismo formado por la plenitud de los
gentiles y por “todo Israel”. Posteriormente afiade que la expresion
“todo Israel” debe entenderse en un sentido limitado, es decir, que
no hace referencia a todos y cada uno de sus miembros.>

Cornelius S. Stam (1981) se limita casi a parafrasear el pa-
saje y no llega a definir quién compone ese “todo Israel”, de qué
forma tiene lugar su salvacion, ni su naturaleza.”>* Da la impresién
de que lo interpreta en referencia al pueblo judio, pero no especifi-
ca si de forma sincronica o diacrénica.

D. Stuart Briscoe (1982) sefiala que de la misma manera
que el endurecimiento de Israel dio lugar a la entrada de los genti-
les al reino de Dios, llegard un dia en el que todo Israel se salvara.
Sin embargo sostiene que cudndo o como tendra lugar esa salva-
cion no se puede extraer del texto, ni tampoco hay consenso res-
pecto a lo que indica “todo Israel”,*> por eso deja la cuestion abier-
ta.

William Newell (1984) es un caso particular porque a pesar
de ser un autor dispensacionalista, sostiene que este versiculo no
hace referencia al Israel étnico. Para él, “todo Israel” hace referen-
cia “a la nacion verdadera, elegida y reservada del futuro, ‘los que
estaban escritos para vida’ (Dn 12:1; Is 4:3)”. Mantiene que el Is-
rael “segun la carne” es la generacion que pasard, para dejar su
lugar a una generacion creyente, que forma el verdadero “Israel de

32 Hendricksen, Exposicion de Romanos, 420.

33 1bid., 421.

%% Cornelius R. Stam, Commentary on the Epistle of Paul to the Romans (Chica-
go: Berean Bible Society, 1981), 283-284.

333 D. Stuart Briscoe. Romans (Waco: Word Books, 1982), 211.

81



. 356 . .y
Dios”,”” pero no aclara si esta generacion creyente se forma a par-

tir del pueblo judio.

Paul J. Achtemeier (1985) no explica apenas Ro 11:26.
Simplemente hace un comentario general y sostiene que el endure-
cimiento de Israel es temporal y un dia terminara.”’ Sin embargo,
aunque se supone que entiende Israel como el pueblo étnico en
general, no precisa la definicion de Israel ni la forma en la que tie-
ne lugar el fin de su endurecimiento.

C. E. B. Cranfield (1985) expone las principales alternativas
a este texto, y tras comentar brevemente los problemas de cada una
se decanta por entender que la expresion “todo Israel” se refiere a
la nacion de Israel “como un todo” sin incluir necesariamente a
cada individuo. Esta salvacion, seglin €1, se consumaré al final de
los tiempos como un evento escatoldgico, por eso rechaza cual-
quier tipo de referencia o apoyo al establecimiento del estado de
Israel como un cumplimiento de este versiculo.”®

El jesuita Brendan Byrne (1986), en su breve comentario
sobre este versiculo, se limita a decir que la proclamacion del re-
greso de “todo Israel” forma parte del plan escatoldgico de Dios. El
misterio no es tanto que Israel vuelva, sino la forma en la que esto
ocurre. Es decir, siendo endurecido primero y convirtiéndose des-
pués que los gentiles.” Se sobreentiende que Byrne hace referen-
cia al Israel étnico, aunque no define el como de esa salvacion, ni
los limites de “todo Israel”.

J. E. Dunkin (1986) entiende que la expresion “todo Israel”
no debe tomarse de forma literal haciendo referencia a cada indivi-
duo, sino de forma general “como un todo”. La salvacion implica,
por tanto, la conversion de una gran cantidad de judios al cristia-
nismo al final de la historia.’®

% William R. Newell, La Epistola a los Romanos (Los Angeles: Casa Biblica de

Los Angeles, 1984), 342.

37 Paul J. Achtemeier, Romans, Interpretation (Louisville, Kentucky: John Knox

Press, 1985), 188-189.

38 Cranfield, Romans, 2:578-579.

359 Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s Gospel,

203.

%% 1. E. Dunkin, Commentary on Romans: For the Student and Teacher (Joplin,

Missouri: College Press, 1986), 285-287.
82



Leon Morris (1988) aborda sucintamente la complejidad
que plantea la interpretacion de este versiculo, y expone las princi-
pales propuestas y sus debilidades. Sin embargo, no llega a criticar
de forma concluyente ninguna de las interpretaciones expuestas y
navega entre las posibilidades exegéticas de todas ellas. Se inclina
por la idea de que “todo Israel” hace referencia a la nacion de Israel
“como un todo” y deja abierta la posibilidad de excepciones.*®' Sin
embargo no define en qué consiste la salvacion, cudndo ocurre, ni
si “todo Israel” tiene un sentido sincronico o diacrénico.

Peter Stuhlmacher (1989) entiende que aqui Pablo esta ex-
plicando el propdsito redentor de Dios en la historia, que no es otro
que la salvacion de su pueblo. En su argumentacion no sefala ex-
plicitamente que se trate del pueblo judio, sino el pueblo de Dios.
Stuhlmacher interpreta que este versiculo anuncia la salvacion de
Israel en conjunto, como pueblo, después de que sea quitado su
endurecimiento parcial, cuando los gentiles hayan entrado en la
comunidad de salvacion.’®* Sin embargo, no define muy claramen-
te en qué consiste la entrada en la “comunidad de salvacion” y
quién forma finalmente parte de ella.

John Ziesler (1989), sefiala respecto a Romanos 11:26 que
no importa lo dicho sobre Israel en los versiculos anteriores, en este
versiculo emerge la confianza que tiene el apostol en que en el dia
final Israel se salvard “como un todo”. Respecto al significado de
“todo Israel” Ziesler interpreta que no puede referirse al “nuevo
Israel” espiritual que Pablo define en la epistola sin componentes
étnicos, por tanto debe referirse a todos los judios, pero sostiene
que no hay forma de ir més alld en la interpretacion del versiculo
respecto a la composicion de esa entidad. Finalmente afiade que la
salvacion no tendra lugar de una forma especial, sino mediante la
fe en una conversion masiva al final de la historia.’®

Martin Bussey (1992) hace un breve comentario sobre el
versiculo en el que sefiala que la expresion “todo Israel” no se re-

%! Morris, The Epistle to the Romans, 418-421.

%2 peter Stuhlmacher, Paul’s Letter to the Romans (Louisville, Kentucky:

Westminster/John Knox Press, 1994), 170-174. El comentario original en ale-
man fue publicado en 1989.

3% John Ziesler, Paul’s Letter to the Romans (London: SCM Press, 1989), 284-
286.

83



fiere a todos y cada uno de los judios, sino que se refiere al pueblo
étnico de Israel como un todo, cuando se conviertan a Cristo en
conjunto al final de la historia.’**

James Edwards (1992) entiende que esta expresion es tan
problematica ahora como lo fue en tiempos de Pablo. Después de
analizar las principales propuestas se decanta por interpretar este
versiculo en referencia al pueblo étnico de Israel. También sostiene
que no se refiere a todos y cada uno de los judios, sino al pueblo de
Israel “como un todo”, es decir, el remanente creyente mas los ju-
dios que habian sido endurecidos. También sostiene que la salva-
cion sera por gracia, cuando en el futuro el pueblo de Israel como
un todo acepte el evangelio por la fe.*®

Joseph Fitzmyer (1992) considera que “todo Israel” es un
hebraismo que significa el Israel historico y étnico. Sostiene que
Pablo aqui lo usa de forma diacrénica, ya que viene acompanado
por el verbo futuro owbnoetat. Por tanto se refiere al pueblo judio
“como un todo” a través de la historia pero no necesariamente in-
cluye a cada israelita. Para €1, el Israel étnico serd salvo de la con-
dicion de endurecimiento a través de la fe en el evangelio.*®®

John Stott (1994) sostiene que a lo largo de Romanos, Israel
hace referencia al pueblo étnico y por tanto en este versiculo debe
implicar lo mismo. Asi, “todo Israel” hace referencia al conjunto de
israelitas, tanto los endurecidos como los no endurecidos, que seran
salvos del pecado mediante la fe en Jesucristo. Sin embargo, Stott
luego apunta que no se trata de una salvacion nacional o salvacion
especial, pero no los explica en profundidad.*®’

Clarence L. Bence (1996) comenta estos versiculos de for-
ma ambigua sin definir con precision las categorias que maneja.
Asi, sostiene que la mejor interpretacion del pasaje es entender
“Israel” como todos los creyentes del Dios de Abraham, Isaac y

%% Martin K. Bussey, The Message of Romans: A Commentary for Today’s

Church (Abak, Nigeria: Samuel Bill Theological College, 1992), 96.

%% James R. Edwards, Romans, New International Biblical Commentary, 6 (Pea-

body, Massachusetts: Hendrickson, 1992), 274-276.

%% Fitzmyer, Romans, 623.

%7 John Stott, Romans: God’s Good News for the World (Downer Grove, Illi-
nois: InterVarsity Press, 1994), 302-304.

84



Jacob que toman en serio sus mandamientos. Estas personas, segun
Bence, comparten un vinculo religioso con la religion del AT, pero
no determina en qué consiste ese vinculo.”*® Parece que entiende
una definicion de “todo Israel” en términos espirituales, pero no
abandona del todo el componente étnico.

Douglas J. Moo (1996) revisa las principales opciones de
interpretacion que se han dado a Romanos 11:26 y aunque recono-
ce que Pablo a veces utiliza el término Israel con un sentido espiri-
tual, duda que aqui esté haciendo un cambio semantico respecto al
versiculo anterior. Por eso sostiene que aqui Pablo estd hablando de
la nacién de Israel de forma genérica, dando a la expresion “todo
Israel” un sentido corporativo. Finalmente sostiene que la expre-
sion no tiene un sentido diacrénico a lo largo de la historia (aunque
lo reconoce como una opcién posible), sino que se refiere a un
momento puntual en el tiempo, que ¢l sitia en una gran conversion
masiva de los judios al fin de la historia. Sin embargo reconoce que
no se puede determinar con exactitud el momento de ese evento.”®

Mark D. Nanos (1996) sostiene que el misterio que revela
Pablo no es tanto que “todo Israel” serad salvo, sino el como “todo
Israel” va a ser salvo. Israel ha sido dividido haciendo necesario un
proceso en dos pasos: primero “una parte” es endurecida, y luego
es salvado “el todo”. Por eso, para Nanos “todo Israel” estd consti-
tuido por los judios que han creido, y por los judios endurecidos
una vez dejen de estarlo.’”®

Senén Vidal (1996), en su breve comentario a este versicu-
lo, simplemente sefiala que la expresion debe traducirse por “el
Israel completo”. Para ¢€l, se trata de un término técnico escatologi-
co que designa al nimero completo de los elegidos de Dios, y tiene
una perspectiva colectiva, no individual, por lo que no designa la
totalidad en cuanto suma de cada uno de los individuos. Vidal tam-
bién senala que esta expresion no puede entenderse de ningiin mo-

3% Clarence L. Bence, Romans: A Bible Commentary in the Wesleyan Tradition
(Indianapolis: Wesleyan Publishing House, 1996), 186.

% Moo, The Epistle to the Romans, 724-725.
37 Mark D. Nanos, The Mistery of Romans: The Jewish Context of Paul’s Letter
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 256-268, 274-277.

85



do en el sentido de un camino especial de salvacion para Israel al
margen del evangelio y de Cristo.””'

Samuel Bénétreau (1997) entiende que Israel hace referen-
cia al pueblo historico, y acepta que dentro de esta opcion hay al-
gunas variantes como la comprension de ese Israel en sentido dia-
cronico o sincronico al fin de la historia. Se limita a describirlas y
dejar el tema abierto sin decantarse por ninguna.’’

Luke T. Johnson (1997) sefiala que una vez que los gentiles
hayan entrado, sin especificar en qué consiste esa entrada, todo
Israel sera restaurado como pueblo de Dios.’” No oexplica, no
obstante, en qué consiste esa restauracion, ni en qué términos tiene
lugar.

Thomas S. Schreiner (1998) reconoce que puesto que Pablo
senala en otros lugares que los creyentes son los “verdaderos ju-
dios” y la “verdadera circuncision”, los “hijos e hijas de Abraham”
y el “Israel de Dios”, es posible que en este versiculo “Israel” se
refiera tanto a los creyentes judios como a los gentiles. Sin embar-
go considera altamente improbable que en Romanos 11:26 cambie
de significado a algo diferente al versiculo anterior, por eso, en-
tiende que hace referencia al Israel étnico. No incluye a todos y
cada uno de los judios pero si a la mayoria. Y la forma de salvacion
no es otra mas que la fe en Jests, mediante la cual habra una entra-
da de judios en el pueblo de Dios hacia el final de la historia.>”

Jack Cotrell (1998) entiende que cuando Pablo menciona la
salvacion de “todo Israel” en este versiculo habla de todos los ju-
dios étnicos que pertenecen al Israel espiritual. Para ¢l, la diferen-
ciacion de 9:6 plantea un Israel espiritual dentro del Israel étnico,
por eso ¢l entiende que la salvacion de todo Israel no se puede refe-
rir a una conversion masiva al final de la historia, ni de un doble
pacto en el que los judios se salvan sin la fe en Cristo en contra del

3" Senén Vidal, Las cartas originales de Pablo (Madrid: Trotta, 1996), 456-460.

372 Samuel Bénétreau, L Epitre de Paul aux Romains, 2 vols. (Vaux-sur-Seine:
Edifac, 1997), 2:116-117.

3" Luke Timothy Johnson, Reading Romans: A Literary and Theological Com-
mentary (New York: Crossroad Publishing Company, 1997), 172.

374 Schreiner, Romans, 419.

86



resto de la epistola, sino a la salvacion de todos los judios creyentes
en Cristo en cada generacion.””

N. T. Wright (2002) es el inico comentarista a Romanos
revisado posterior al Holocausto que interpreta claramente la ex-
presion “todo Israel” de 11:26 en términos espirituales. Para ¢l, esta
expresion es una redefinicion polémica del pueblo de Dios, en linea
con las que presenta la epistola (cf. 2:29; 4:11-12; 9:6), relacionada
de forma directa con el “Israel de Dios” de Ga 6:16.°7°

Simon Légasse (2002) sostiene que en este versiculo la ex-
presion “todo Israel” no se trata de una enumeracion o un recuento
preciso, sino que es una representacion general y global del pueblo
judio. Para ¢l esta salvacion tiene la misma naturaleza y condicio-
nes que para el resto de los cristianos, puesto que un planteamiento
diferente no haria justicia al resto de declaraciones del apostol en la
epistola.’”’

Grant R. Osborne (2004) recoge en su comentario el debate
contemporaneo sobre la interpretacion de este versiculo, y sostiene
que la expresion “todo Israel” no se refiere al conjunto del pueblo
judio a través de la historia, sino a la nacion judia que sera salva al
final de la historia ya que las citas posteriores enlazan este evento
con la parousia de Cristo.””® No explica en detalle como ocurre el
proceso, pero rechaza una via especial de salvacion, ya que esta
solo puede obtenerse mediante la fe en Cristo.

Ben Witherington (2004) en un estudio socio-retérico a la
epistola sostiene que en ninguna parte en los capitulos 9-11 Pablo
contempla la existencia de dos pueblos de Dios, sino de solo uno.
Sin embargo, respecto a “todo Israel” dice que es problematico
entender que Romanos 11:26 Israel haga referencia a algo diferente
que en el versiculo anterior. También rechaza la opcion de que “to-
do Israel” esté haciendo referencia a los judios creyentes, porque
eso seria casi tautologico, y representaria un razonamiento absurdo.

375 Cotrell, Romans, 2:283-285.
376 Wright, “The Letter to the Romans”, 690.

7" Simon Légasse, L’épitre de Paul aux Romains (Paris: Editions du Cerf,
2002), 724-729.

3" Grant R. Osborne, Romans (Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press,
2004), 306.

87



Por eso concluye que la expresion “todo Israel” hace referencia a
una conversion “masiva” de judios al cristianismo al fin de la histo-
ria en la parusia.’”

Leander E. Keck (2005) reconoce la importancia que ha ad-
quirido este versiculo en el didlogo entre los cristianos y los judios.
Tras analizar brevemente algunas opciones se decanta por entender
que aqui Pablo se refiere al Israel étnico como un todo, pero no a
cada uno de los israelitas.”™

Robert Jewett (2007) entiende que la declaracion de Pablo
es el tercer elemento del misterio que el apodstol estd revelando. A
continuacion rechaza la opcidon de que “Israel” haga referencia tan-
to a judios como gentiles porque, segun €I, todas las referencias en
la epistola tienen componentes étnicos. Sefiala que, aunque la ma-
yoria de eruditos proponen que la expresion se refiere a Israel “co-
mo un todo” de forma corporativa sin necesidad de incluir a todos
y cada uno de los individuos, la expresion en Pablo no permite ex-
cepciones. Por eso, concluye que la frase implica la salvacion de
todos los miembros de la “casa de Israel” sin excepcion.”' Sin em-
bargo no llega a definir quién forma parte de la “casa de Israel”.

Resumen

En general, los comentarios sobre Ro 11:26 de la época
moderna y contempordnea no ofrecen una explicacion detallada del
pasaje ni exploran suficientemente las implicaciones de las diferen-
tes propuestas. La mayoria de autores sigue a Sanday y Headlam en

3" Ben Witherington III, Paul’s Letter to the Romans: A Socio-Rhetorical Com-

mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2004), 274-275.

% Leander E. Keck Romans, Abingdon New Testament Commentaries (Nash-

ville, Tennessee: Abingdon Press, 2005), 279-280. A continuacion, para no
contradecir el versiculo 9:6, Keck acepta que Pablo establezca una distincion el
Israel de la historia y el Israel que sera salvo, y acepta la posibilidad de que se
refiera al olivo, pero termina por no aceptar esta opcion porque entiende que
Pablo no estd describiendo quién serd salvo, sino el modo en que ocurrira:
“This Israel may also be the olive tree into which the pleroma of the Gentiles
have been grafted, joining the regrafted Jews, though Paul does not say so be-
cause he is not explaining who will be saved, but the manner in which Israel
will be saved” (cf. ibid., 280).

381 Jewett, Romans: A Commentary, 701-702.

88



su interpretacion de que “todo Israel” hace referencia al pueblo
historico “como un todo”, sin incluir “a todos y cada uno de sus
miembros”. Sin embargo no suelen definir con claridad la compo-
sicion de ese “todo Israel”.

Las posibilidades de interpretacion del versiculo se han
multiplicado y han surgido en los ultimos afios intentos para tratar
de conciliar el contenido y el razonamiento de los capitulos 9-11
con una futura restauracion de Israel, o una salvacion especial del
pueblo judio mediante la fidelidad al antiguo pacto.

La interpretacion del versiculo como referencia a “todos los
creyentes”, a partir del Holocausto, ha sido abandonada casi por
completo entre los comentaristas a Romanos estudiados.

Conclusion del capitulo

Como se puede apreciar en la siguiente tabla, de los més de
cien autores estudiados —y tras excluir a aquellos cuya definicion
del versiculo haya resultado ambigua— la proporcidon de propues-
tas de interpretacion en términos espirituales o étnicos dependiendo

. L, . . . 382
del periodo histérico resulta muy significativa:
Padres . ..
Edad Media Posre- Posiciones Post-
Todo Israel de la L Reforma
. y Escolastica forma modernas Holocausto
Iglesia
Terminos 450, 22% 66% 12% 25% 2,5%
espirituales
Términos o o o o o o
etnicos 57% 78% 34% 88% 75% 97,5%

%2 Esta tabla tiene un proposito meramente ilustrativo, porque al no incluir todos

los comentarios a Romanos en cada época, los resultados podrian variar lige-
ramente con otra muestra. Sin embargo, puesto que los criterios de inclusion de
los comentarios en esta investigacion han sido su representatividad y su dispo-
nibilidad bibliografica, y teniendo en cuenta que a partir del s. XX la muestra
obtenida es bastante completa, la tendencia que se aprecia en la tabla no deja
de ser reveladora.

&9



La interpretacion de la expresion “todo Israel” en Romanos
11:26, en términos espirituales tuvo bastantes seguidores en los
primeros siglos del cristianismo. Y aunque no es la propuesta ma-
yoritaria, la proporcion con las interpretaciones étnicas —en cual-
quiera de sus variantes— en los primeros siglos se mantiene equili-
brada.

Durante la Edad Media y la Escolastica, coincidiendo con
una disminucion del estudio exegético de primera mano y un estan-
camiento en el estudio teoldgico, la proporcion de interpretaciones
en términos espirituales disminuye, aunque perdura en las tradicio-
nes de los Padres. Sin embargo, con la Reforma y el despertar re-
novado del estudio exegético del texto en las lenguas originales,
vuelve a surgir con fuerza la interpretacion de “todo Israel” en tér-
minos espirituales. De hecho, es el periodo historico en el que mas
comentaristas —y entre ellos los mejores exegetas—suscriben tal
interpretacion. A partir del siglo XVII, con el estancamiento teolo-
gico del escolasticismo protestante y el surgimiento de las teologias
liberales, la interpretacion en términos espirituales vuelve a perder
fuerza (quiza por influencia del filosemitismo surgido en Inglaterra
en el siglo XVII, la aparicion del premilenarismo dispensacionalis-
ta y el auge del sionismo cristiano), para recuperarla un poco a co-
mienzos del siglo XX. Sin embargo, a partir del Holocausto, las
interpretaciones que entienden Romanos 11:26 en términos étnicos
se han multiplicado. Han surgido nuevas formas de interpretacion
que tratan de preservar un futuro escatologico para Israel —aun a
costa de sacrificar la coherencia del mensaje de Romanos— hasta
hacer caer la proporcion de interpretaciones en términos espiritua-
les a un nico autor entre los comentaristas a Romanos estudiados.

Es preciso a continuacién evaluar si este abandono tiene
suficiente base exegética o responde a necesidades teologicas di-
versas. Para ello, hay que averiguar si un adecuado andlisis exegé-
tico teologico del concepto de Israel y de los capitulos 9-11 de la
epistola permite rescatar la interpretacion de Ro 11:26 en referencia
al conjunto de creyentes en los términos espirituales que la misma
epistola propone.

90



Capitulo I
ISRAEL: NOMBRE DEL PUEBLO DE DIOS

Con el fin de explorar los posibles significados del término
Israel en Ro 11:26, se impone examinar los diferentes referentes
que este término adoptd dentro del contexto literario accesible al
apostol Pablo. Dicho ambito estaba formado en primera instancia
por la Torah, la literatura judia del periodo del segundo templo, los
principales autores de su época y las tradiciones orales del judais-
mo del siglo I d.C. posteriormente plasmadas en la Misnah. Un
analisis del uso del término en el conjunto de estas obras, puede
ofrecer un panorama suficiente para mostrar la comprension del
término en el siglo I. Por ello, el presente capitulo pretende rastrear
el uso del término Israel desde sus origenes en el Génesis hasta el
uso teoldgico en el NT, abarcando el conjunto del Antiguo Testa-
mento, la literatura apocrifa y pseudoepigrafica, Qumran, Filon de
Alejandria, Flavio Josefo y una seccion representativa de la litera-
tura rabinica temprana. También se analizaran brevemente las im-
plicaciones tipologicas mas relevantes del término Israel/ mediante
el estudio de las imdgenes pertinentes del Antiguo Testamento y su
aplicacion neotestamentaria al Mesias. El objetivo de este ejercicio
sera determinar el rango de referentes que adopta “Israel” y diluci-
dar cuales son tutiles como pautas o criterios hermenéuticos aplica-
bles a Ro 11:26.

Estudios anteriores ya han analizado los usos del término
Israel en este tipo de literatura. Gustaf A. Danell realiz6 una inves-
tigacion al respecto que se ha convertido en un clasico del género,’
y su aporte serd tenido en cuenta. El trabajo realizado por Harvey

" Gustaf A. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament (Uppsala:
Appelbergs, 1946).

91



Graham,” sin embargo, al no agrupar la investigacién por tipo de
literatura, ha recibido criticas por ser poco analitico.’

Dado que el objetivo de esta investigacion es otro, y el ana-
lisis de los referentes no pretende ser exhaustivo, no se seguira la
metodologia empleada por estos autores consistente en analizar
principalmente las diversas expresiones que acompafian al término
Israel (tales como “hijo de”, “casa de”, etcétera), sino que se prio-
rizara el analisis de las diferentes acepciones que adopta dicho tér-
mino en los diferentes tipos de literatura. Esta tarea no resulta sen-
cilla porque en muchas ocasiones los términos que acompafian a
Israel son los que precisan los matices de significado. En algunos
casos no es facil determinar categorias o patrones de uso bien defi-
nidos. Por otra parte, resulta dificil la clasificacion de las citas por-
que la literatura es muy heterogénea, los géneros literarios en los
que insertan las menciones a Israel (histérico, poético, profético,
apocaliptico, etcétera) son muy diferentes y en ellos, las diferentes
acepciones se intercambian facilmente. Por ello, se tratardn de se-
guir los registros generales y los patrones objetivos més seguros.”

* Harvey Graham, The True Israel: Uses of the Names Jew, Hebrew and Israel in
Ancient Jewish and Early Christian Literature (Leiden: E. J. Brill, 1996).

? John M. G. Barclay, recension a Graham Harvey, The True Israel: Uses of the
Names Jew, Hebrew, and Israel in Ancient Jewish and Early Christian Litera-
ture, JBL 117 (1998): 530, critica precisamente que no se haya agrupado el es-
tudio de estos términos por autor o tipo de obra: “Unfortunately, this project is
likely to impress more for its courage in conception than for its skill in execu-
tion. Since it is structured around the three chosen names, rather than by author
or literary corpus, we are taken through the use of these names one after the
other and are not able to see their mutual relations within their literary and
theological contexts”. Ademas, Harvey no incluye las obras de Flavio Josefo.

* Ya ha sido mencionado el estudio de Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of

‘All Israel’ in Romans 11:26”, que incluye el analisis de la literatura intertes-
tamentaria para tratar de dilucidar el significado de la expresion “todo Israel”
en Ro 11:26. Sin embargo, su enfoque no parece convenir porque en vez de
determinar a qué esta haciendo referencia Pablo con el término Israel, opta por
tomar “todo Israel” como una expresion idiomatica y analizarla como tal en la
literatura precedente. Su conclusion es acertada, respecto a que “todo” combi-
nado con “Israel” es una expresion corporativa, pero no arroja necesariamente
luz respecto a qué entiende Pablo por “Israel” en Ro 11:26.

92



Origen y significado del nombre Israel

El término Israel ya es mencionado, como nombre perso-
nal, dos veces en restos arqueoldgicos de Ebla (2500 a.C.); en una
tablilla de Ugarit (siglos XIII-XIV a.C.); en la inscripcion de Sal-
manasar III (853 a.C.); en la estela de Mesa (840 a.C.) y en un
fragmento de estela encontrado en Tel Dan (850 a.C.).” Sin embar-
go, parece que la primera referencia extrabiblica a Israel como en-
tidad colectiva se registra en el cantico de triunfo de la llamada
“Estela de Mernepta”, datada en 1207 a.C.°

En el AT, el nombre de Israel (5x~w°) aparece por primera
vez en el Génesis, en el relato de la lucha entre Jacob y el dngel en
Peniel (Gn 32:22-32), pasaje enigmatico al que se le han atribuido
numerosas dificultades hermenéuticas.” El relato comienza enfati-
zando que Jacob se queda solo (Gn 32:25), hasta que aparece un
“varon” desconocido y comienza una lucha que se prolonga toda la
noche. Finalmente —cuando percibe que su contrincante no es un
ser humano— Jacob desiste de la victoria y demanda inicamente la
bendicion de quien resulta ser el angel de YHWH.®

> Michael G. Hasel, “Israel in the Merneptah Stela” Bulletin of the American
Schools of Oriental Research 296 (1994): 46.

®G. Gerleman, “Israel”, Diccionario teologico manual del Antiguo Testamento,
ed. Jenni, Ernst y Claus Westermann, trad. J. Antonio Mtgica (Madrid: Cristi-
andad, 1978), 1073.

7 Edward M. Curtis, “Structure, Style and Context as a Key to Interpreting Ja-
cob’s Encounter at Peniel” JETS 30, n° 2 (1987): 133. Para un estudio sobre las
dificultades exegéticas del pasaje, véase Robert Martin-Achard, “Un exégéte
devant Geneése 32:23-33”, en Permanence de L’ancien testament: Recherches
d’exégese et de théologie, ed. R. Barthes y F. Bovon. Cahiers de la Revue the
Théologie et de Philosophie (Genéve: Delachaux et Niestlé, 1984), 187-208,
aunque las dificultades aumentan para Marin-Achard al adoptar un acercamien-
to critico al texto. Asi, autores como John L. McKenzie, “Jacob at Peniel: Gen
32:24-32”, COB 25, n° 1 (1963): 71, y Jerome Kodell, “Jacob Wrestles with
Esau”, Biblical Theology Bulletin (BTB) 10, n° 2 (1980): 65, sefialan la aparen-
te “irrupcion” de este pasaje en la narracion, dando a entender que es una in-
sercion posterior. Para un estudio literario del pasaje, aunque desde una per-
spectiva critica, véase Stephen A. Geller, “The Struggle at the Jabbok: The
Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, Journal of the Ancient Near Eastern
Studies (JANES) 14 (1982): 37-60.

¥ Cf. M. Gertner, “The Masorah and the Levites. An Essay in the History of a
Concept. Appendix. An Attempt at an Interpretation of Hosea 127, Vetus Tes-

93



Es la primera vez en el relato biblico que alguien reclama a
Dios una bendicion. No deja de ser significativo que quien al nacer
se agarraba del talon de su hermano (Gn 25:26), ahora se aferre a
Dios para que lo bendiga. En ese momento el angel de YHWH con-
fronta a Jacob y le pregunta su nombre. Afios atras Jacob habia
escuchado la misma pregunta de labios de su padre y en las dos
ocasiones habia mentido (cf. Gn 27:18, 24). Esta vez, sin embargo,
Jacob acepta su realidad de “engafiador” con todas las consecuen-
cias. Es entonces cuando se le anuncia un radical cambio de identi-
dad: “Ya no se dird tu nombre Jacob, sino Israel, por cuanto has
luchado con Dios y con hombres y has vencido” (Gn 32:28). La
bendicion reclamada es asociada con un nuevo nombre,” que ratifi-
ca la transformacion ocurrida en la personalidad de Jacob.'®

tamentum (VT) 10 (1960): 277-278). En general la literatura rabinica no llega a
identificar al “varén” como Dios. La literatura targimica lo identifica simple-
mente como un angel (TgO Gn 32:31; TgPsJ Gn 32:25, 27, 29, 31; TgN Gn
32:25, 27, 29, 31). En GnR 77, en cambio, se lo identifica con el angel guar-
dian de Esau. Holmgren sefiala que la variacion de referencias entre “var6n”,
“angel” y “Dios” no debe tomarse como una contradiccion, pues ocurre en
otras ocasiones en el texto biblico, como en el relato de Manoa en Jue 13 (Fre-
drick C. Holmgreen, “Holding Your Own Against God!: Genesis 32:22-32 [In
the Context of Genesis 31-33]”, Int 44 [1990]: 8). Otros autores recurren a in-
terpretaciones cabalisticas y folkloricas poco rigurosas para identificar al va-
ron, como Kessler y Deurloo quienes sefialan que la pericopa tiene exactamen-
te 143 palabras —una menos de las esperadas en un relato que describe el
surgimiento de Israel (12 x 12)— y precisamente la palabra que falta para
completarlas, es la palabra impronunciable: el nombre de Dios, dando asi una
pista sobre la identidad del contrincante (Martin Kessler y Karel Deurloo, 4
Commentary on Genesis: The Book of Beginnings [New York: Paulist Press,
2004], 169). Sin embargo, no es necesario recurrir a este tipo de interpretacio-
nes para identificar al “varon” pues el texto mismo ofrece la explicacion de que
el varon es el “angel de YHWH”, cuando Jacob mismo nombra ese lugar como
“Peniel”, y en Oseas 12:3 se identifica el oponente como Dios (z'r5x).

? Kessler y Deurloo, 4 Commentary on Genesis, 168-169. Roland Barthes, Ima-
ge, Music, Text (London: Fontana Press, 1977), 136, sefiala que Jacob en reali-
dad ya habia recibido la bendicidn, por eso cuando la pide, lo que recibe es un
nuevo nombre. Jeffrey M. Cohen, “Struggling with Angels and Men”, Jewish
Bible Quarterly (JBQ) 31, n° 2 (2003): 126-128, 126, en cambio, sefala que la
bendicion es la confirmacion de la bendicion de la primogenitura por la que
habian disputado Jacob y Esall. Sin embargo el relato no muestra que esa si-
guiese siendo la preocupacion de Jacob. Para Hatzopoulus, la bendicion que
recibe es la preservacion de su propia vida (Athanasios Hatzopoulos, “The

94



En el texto, la explicacion del cambio de identidad que ex-
perimenta el patriarca se sefiala en el propio significado del nom-
bre: “has luchado (mw) con Dios (5x) y con hombres y has venci-
do”. De esta forma, la experiencia de lucha de Jacob con YHWH
queda grabada para siempre en el nombre del patriarca. De ser un
“suplantador” (:P:J),“ Jacob se convierte “en el que lucha con Dios
y vence”.

En este pasaje se asocia el nombre Israel con la raiz hebrea
mw que significa “luchar” o “pelear”.'> Gn 35:10 vuelve a mencio-
nar el cambio de nombre, pero no ofrece otra explicacion, no lo
relaciona con ninguna raiz ni adelanta ninguna otra etimologia."
Es decir, el relato biblico no da ninguna otra conexion lingiiistica

Struggle for a Blessing: Reflections on Genesis 32: 24-31”, Ecumenical Review
(EcR) 48 [1996], 507), pero tal interpretacion no parece hacer justicia a la tras-
cendencia del pasaje, y su profundo mensaje teoldgico.

' El nombre era mucho mas que un apelativo en la época de los patriarcas, ya
que estaba tan ligado a la identidad de la persona que a menudo contenia ele-
mentos del caracter y revelaba su esencia mas profunda (Kodell, “Jacob
Wrestles with Esau”, 69).

"' L. Koehler; W. Baumgartner; M. Richardson y J. J. Stamm, The Hebrew and
Aramaic lexicon of the Old Testament (HALOT) (New York: Brill, 1999),
3:873.

"2 Luis Alonso Schékel, Diccionario biblico hebreo-espaiiol (Madrid: Editorial
Trotta, 1999), 738.

" Algunos eruditos partidarios de la critica de las fuentes han supuesto en este
pasaje de Gn 35 un episodio diferente al del capitulo 32 (e.g. John Skinner, 4
Critical and Exegetical Commentary on Genesis. The International Critical
Commentary v. 1 [Edinburgh: T&T Clark, 1980], 425; Ephraim A. Speiser,
Genesis. The Anchor Bible 1 [Garden City, New York: Doubleday, 1964],
271), debido a que en Gn 35 no se ofrece una explicaciéon del nombre. Sin em-
bargo, entra dentro de la logica entender que la ausencia de explicacion pueda
deberse a que se acaba de dar un poco antes, no necesariamente a que se trate
de una fuente diferente. Para una critica metodologica a la hipotesis documen-
taria, véase Duane A. Garret, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship
of the First Book of the Pentateuch (Grand Rapids, Michigan: Baker Books,
1991), 13-90, quien sostiene “The Documentary Hypotesis must be abandoned.
Regardless of the theological presuppositions with which one approaches the
text, and regardless of whether one wishes to affirm the tradition of Mosaic au-
thorship or move in new directions, one must recognize the hypothesis to be
methodologicaly unsound” (ibid., 32).

95



asociada al nombre. Sin embargo, a partir de autores como Gunkel,
par quien las etimologias eran vestigios de leyendas etiologicas,'*
pocos eruditos consideran la explicacion del texto como una etimo-
logia valida," por lo que contintia la disputa entre los especialistas
del AT sobre el verdadero significado del nombre Israel. '

Hipotesis planteadas hasta la fecha

La mayoria de los especialistas suponen un desarrollo dia-
.. o 1
crénico del significado del nombre Israel,'” a pesar de ser metodo-

'* Para un resumen de su planteamiento véase Herbert Marks, “Biblical Naming
and Poetic Etymology”, JBL 114, n° 1 (1995): 21-23.

' Geller lo considera un asunto irrelevante (“The Struggle at the Jabbok: The
Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, 53).

16 Para una introduccion al debate ver R. J. D. Knauth, “Israelites”, en Dictionary
of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond Alexander y David W.
Baker (Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 2003), 454.

7 A veces, este desarrollo incluye la forma final del pasaje de Génesis en el que
se inserta la explicacion del nombre. Gordon Wenham, aunque no comparte el
mismo acercamiento, sefiala que autores como Gunkel, Von Rad y Wester-
mann creian que originalmente este relato del encuentro de Jacob con un ser
divino, con la necesidad del varon de partir antes del amanecer, era un elemen-
to tipico del folklore cananeo (Gordon J. Wenham, Genesis, 2 vols., Word Bi-
blical Commentary 1-2 [Dallas: Word Books, 1994], 2:295). Para estos auto-
res, el “espiritu” del rio lucha con Jacob para que no lo cruce, pero le pide que
le deje marcharse, porque los espiritus deben irse antes de que amanezca (Flo-
rence B. Lovell, “Biblical and Classical Myths”, 275). James G. Frazer, en
Folk-lore in the Old Testament: Studies in Comparative Religion, Legend and
Law, 2, The Collected Works of J. G. Frazer 13 (Richmond: Curzon Press,
1994), 412, sefiala que en las leyendas folkloricas hay referencias a los espiri-
tus de los rios y que en el relato original Jacob busca la lucha con el espiritu
para conseguir su bendicion. Como ejemplos, sin embargo, no encuentra mas
que relatos de la mitologia clasica griega como la lucha entre Menelao y Proteo
en la noche; o la de Peleo y la diosa del mar Tetis, entre otros (cf. ibid., 414). A
continuacion cita algunos “espiritus de los rios” en otros relatos de culturas in-
digenas, sin embargo, los relatos se alejan del texto de Génesis y Uinicamente
reflejan la existencia de dichos “espiritus de los rios” en el folclore (ibid., 416-
422). Finalmente sefiala un paralelo con el rey Tezcatlipoca de México, que
también debia partir antes del amanecer cuando un hombre valiente luchaba
con ¢l (ibid., 424). Theodor Gaster analizando el trabajo de J. G. Frazer, afiade
que la idea de que los demonios, como “principes de las tinieblas”, pierden su
fuerza al amanecer y deben marcharse, es un concepto extendido en al Antiguo
Cercano Oriente. Como ejemplos cita un ritual de encantamiento egipcio que

96



logicamente inverificable.'® H. J. Zobel sefiala que la explicacién
que descompone el término como un nombre compuesto por un
verbo y una particula en referencia a la divinidad, se basa en una
forma de etimologia popular.'” Danell también mantuvo la misma

data del siglo XVI a.C. en el que se avisa a la “hechicera” de que se marche
antes del amanecer; un relato Lamashtu (Labartu) de Babilonia; un relato ma-
gico cananeo del siglo VIII a.C. y numerosos ejemplos de la literatura clasica
griega y del folklore europeo (Theodor H. Gaster, Myth, Legend, and Custom
in the Old Testament: A Comparative Study with Chapters from Sir James G.
Frazer’s Folklore in the Old Testament [New York: Harper & Row, 1969],
211). También lo sefala asi Frances Manly, “Jacob at the Jabbok: An Exegesis
of Genesis 32: 22-32”, Unitarian Universalist Christian 48, 1 (1993): 38, aun-
que no menciona leyendas cananeas, sino posteriores. Es preciso sefialar, no
obstante, que no se puede probar la dependencia del relato del Génesis para
con ninguna de estas fuentes. La tnica referencia cronolégicamente anterior a
la redaccion del Génesis, desde una perspectiva conservadora, seria la del ritual
egipcio que sefiala Gaster. Sin embargo, en el relato no se trata de una figura
espiritual —un demonio o un ser divino— sino una “hechicera” que roba nifios
y que por tanto debe refugiarse en la oscuridad de la noche. De hecho, en nin-
guna de las obras especializadas en la cultura cananea consultadas se han en-
contrado paralelos semejantes a Gn 32 que justifiquen una dependencia litera-
ria (¢f. Godfrey R. Driver, Canaanite Myths and Legends. Old Testament
Studies III [Edinburgh: T&T Clark, 1956]; Frank Moore Cross, Canaanite
Myth and Hebrew Epic: Essays in the History of the Religion of Israel [Cam-
bridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1973]; John C. L. Gibson,
Canaanite Myths and Legends [Edinburgh: T&T Clark, 1977]; Luis Cunchi-
llos, Cuando los dngeles eran dioses, Biblioteca Salmanticensis XIV, Estudios
12 [Salamanca: Universidad Pontificia, 1976]; G. del Olmo Lete, Mitos y le-
yendas de Canadn: Segun la tradicion de Ugarit [Madrid: Ediciones Cristian-
dad, 1981]; idem, Interpretacion de la mitologia cananea: Estudios de semdan-
tica ugaritica [Valencia: Institucion San Jeronimo, 1984]; idem, La religion
cananea segun la liturgia de Ugarit: Estudio textual [Barcelona: Editorial Au-
sa, 1992]).

' No en vano Garrett sefiala: “The form-critical theories of Gunkel and his fol-
lowers are founded on doubtful folktale theories and on false analogies be-
tween the literature of other cultures and the Old Testament. The tradition his-
tories that grew out of those theories can be challenged at every point and are
based upon inconsistent or arbitrary methods. Many of the assured results of
the past two generations of Old Testament study must be and are being set
aside” (Garret, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship of the First
Book of the Pentateuch, 50-51).

19 Zobel “bxwr”, TDOT, 6:399-400. Esta interpretacion también es seguida por el
Diccionary of Biblical Theology, que considera igualmente una “etimologia
popular” el significado de Israel como “el que lucha con Dios” (Dictionary of

97



postura y entendié que en la mayoria de los casos las etimologias
que aparecen en el AT eran populares, imaginarias, ingenuas e im-
posibles de probar desde el punto de vista lingiiistico. En el caso de
Israel simplemente revelaria la costumbre semitica de construir
nombres con el imperfecto de un verbo mas un elemento teofori-
co.”’ No obstante, sefiala Danell, como todo nombre debe significar
algo, probablemente el autor de Génesis no traté6 de explicar lin-
giiisticamente el nombre Israel, sino que expreso lo que significaba
el término aunque este significado no tuviese base lingiiistica.”’
Muchos eruditos parten del punto de vista diacronico segiin
el cual el pasaje no es un relato literal,” sino que pasé un proceso
de metamorfosis de fabula local a relato etiologico.® La historici-
dad del relato para ellos pasa por tanto a un segundo plano.>* Este
acercamiento presupone que el relato en su forma actual es postexi-

Biblical Theology, ed. Xavier Léon-Dufour, trad. Joseph Cahill S.J. [London:
Geoffrey Chapman, 1988], 258).

" Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 15.

I bid., 16-17. Es logico que bajo esta premisa, carezca de sentido analizar gra-
maticalmente el término Israel para tratar de entender la interpretacion que el
autor hizo sobre el nombre, como sefiala Danell (ibid., 18).

*? Rogerson, John, “Wrestling with the Angel: A Study in Historical and Literary
Interpretation”, en Hermeneutics, the Bible and Literary Criticism, ed. Ann
Loades y Michael McLain (New York: St. Martin’s Press, 1992).

 Stephen A. Geller sefiala: “No doubt the episode passed through several stages
of literary metaporphosis from local tale to etiological legend in a developing
national saga to fixed stone in the mosaic of the canon” (“The Struggle at the
Jabbok: The Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, 38). Afirma que numero-
sas explicaciones “etioldgicas” de lo nombres son explicaciones a posteriori
que no responden necesariamente a cuestiones filologicas, ni tienen posibilidad
de ser verificadas.

** E.g. Alexander V. Kozin, en un estudio “fenomenologico” del texto considera
el angel como una figura imaginaria (Alexander V. Kozin, “Crossing over with
the angel”, Sign System Studies 33, n° 2 [2005]: 7). Herbert Block, “Distinguis-
hing Jacob and Israel”, JBQ 34, 3 (2006): 156, considera que la lucha pudo ser
simplemente un sueflo, aunque no explica como un suefio pudo causar una co-
jera al patriarca. Holmgreen, “Holding Your Own Against God!: Genesis
32:22-32”, 7, también advierte que el relato no debe ser tomado de forma lite-
ral, y que ambos nombres, Jacob e Israel, son tomados simbolicamente en el
texto Uinicamente con el fin de indicar la transformacion de Jacob (Speiser, Ge-
nesis, 255).

98



lico y dependiente en su forma final de otras fuentes,” lo que des-
carta la posibilidad de una explicacion etimoldgica convincente.
Como mucho, el texto se percibe como una explicacion etiologi-
ca.”® Por eso los autores partidarios de las propuestas de Martin
Noth,*” deducen que Israel no se trata de un nombre personal con-
vertido secundariamente en nombre de un pueblo, sino que se le
habria atribuido retrospectivamente al patriarca siglos después.”®
Para apoyar esta idea se ha sefialado que en el AT Israel no aparece
nunca como nombre personal genuino.” Estos planteamientos blo-
quean cualquier intento por rescatar un significado 1til del nombre
a partir del texto, porque cualquier tentativa de ir mas alla del texto
resulta hipotética.”

* Como Jeremias, véase Louis T. Brodie, “Jacob’s Travail (Jer 30:1-13) and
Jacob’s Struggle (Gen 32:22-32): A Test Case for Measuring the Influence of
the Book of Jeremiah on the Present Text of Genesis”, JSOT 19 (1981): 31-60.

%% 0. Margalith ni siquiera la acepta como etiologica, ya que, para él, la explica-
cién de Gn 32 solo tendria valor etioldgico del nombre si el término Jacob hu-
biese dejado de usarse, como ocurrid con el caso del nombre Abrahan (cf. Oth-
niel Margalith, “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, Zeitschrift
fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 102 [1990]: 235).

*" La postura de Noth, que tanto ha influido en los criticos posteriors, supone que
“the growth and formation of the large body of traditions now found in the ex-
tensive and complicated literary structure of the Pentateuch was a long process,
nourished by many roots and influence by manifold interests and tendencies”
(Martin Noth, A4 History of Pentateuchal Traditions, trad. Bernhard W. Ander-
son [Chico, California: Scholars Press, 1981], 1).

28 Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1073; también Holmgren, “Holding Your Own
Against God!: Genesis 32:22-32”, 11. McKay sefiala que el autor del relato es-
taba construyendo un paradigma a partir de, por lo menos, tres fuentes diferen-
tes para reconstruir la identidad de Israel (Heather A. McKay, “Jacob Makes it
Across the Jabbok”, Journal for the Study of the Old Testament (JSOT) 38
[1987]: 3).

» Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 287. Danell también
supone que originalmente Israel era el nombre de una agrupacion de tribus, y
que solo en fechas posteriores este nombre se atribuy6 al patriarca Jacob.

%% Aun entre algunos eruditos criticos se reconoce la imposibilidad de reconstruir
las tradiciones subyacentes anteriores al relato (Steven L. McKenzie, “*You
Have Prevailed’ The Function of Jacob’s Encounter at Peniel in the Jacob Cy-
cle”, ResQ 23, n° 4 [1980]: 226).

99



Por otra parte, al margen de la fechas de redaccion y com-
posicion final del texto que manejan estas posturas, un problema
basico en la interpretacion de Israel consiste en que etimologica-
mente equivale a una proposicion gramatical formada por predica-
do verbal més sujeto. Por eso es preciso determinar por una parte el
significado del verbo, y por otra parte identificar el sujeto del mis-
mo. En general se acepta que el elemento teoforico (5x), frecuente
en nombres personales y toponimos de los relatos patriarcales,’’ no
debe ser tomado como el objeto de la frase, sino como el sujeto, de
forma que Israel debe significar algo asi como “El lucha”.** El
motivo es que en general el elemento teoforico (5x) en los nombres
propios suele ser el sujeto.”” De ahi las traducciones como “Dios
lucha” o Dios es fuerte”.>* Sin embargo, lo que ha preocupado a
muchos intérpretes modernos es que aunque la estructura del nom-
bre parece indicar que deberia ser entendido en referencia a Dios
(“El persiste”, “domina”, “brilla”, “contiende”, “lucha”), Gn 32:29
lo explica en referencia a Jacob en el sentido de “ti has luchado
con Dios”.*’

En segundo lugar, la discusion etimoldgica pasa por diluci-
dar lo que significa la parte verbal del término. Ha habido muchas
propuestas al respecto.’® W. F. Albright sostuvo, a principios del

1 Gn 16:11; 24:25; 28:19; 32:28, 30 (cf. Tryggve N. D. Mettinger, Buscando a
Dios: Significado y mensaje de los nombres divinos en la Biblia [Cérdoba: El
Almendro, 1988], 80).

32 Zobel, “oxw”, TDOT, 6: 399.

B G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074; Victor P. Hamilton, The Book of Gene-
sis: Chapters 18-50, vol. 2, The New International Commentary on the Old
Testament (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1995), 334; Susan Brayford,
Genesis. Septuagint Commentary Series (Leiden: Brill, 2007), 373.

** Pierre Grelot “Israel”, en Dictionary of Biblical Theology, 257.

* C. T. R. Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and
Some Early Christian Writings: From Victorius Athlete to Heavenly Champion
(Oxford: Oxford University Press, 2005), 27.

%% Danell resume las principales interpretaciones para la raiz verbal: “luchar”
(mw), “perseverar” (mw), “iluminar” (mmw), “gobernar” (7w o =7w), “sanar”
(), “ser recto” o “justo” (), “ser feliz” (nwx) (Danell, Studies in the Name
Israel in the Old Testament, 22-23). Gerleman afiade propuestas como “res-
plandece”, “domina” o “combate” (Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074).

100



siglo XX, que el significado mas plausible de Israel era original-
mente “Dios sana”,’’ sin embargo su propuesta no convencio. Otras
propuestas dieron a Israel significados como “que El persevere”,®
“Dios persevera”, “Dios gobierna”, o “Dios protege”.” Otros auto-
res han echado mano de otros pasajes del AT para tratar de apoyar
sus interpretaciones, como Robert Coote, quien propone que el
significado mas acertado de Israel es “El juzga”, y sugiere que el
nombre se refiere especificamente al momento arquetipico descrito
en Sal 82:1 en el que Dios “en medio de los dioses juzga”.** Una
alternativa un tanto diferente ha sido recogida por R. J. D. Knauth,
sobre un trabajo no publicado de F. K. Wong, en el que propone
una lectura consonantica de Gn 32:29:

ooroxoy mws (krt “m’lhm) Porque eres justo ante Dios
Som owaknyt (W'm’n$m wttkl) con los hombres prevaleceras

Wong traduce el versiculo como: “Puesto que eres justo an-
te Dios, prevalecerds con los hombres”. En su propuesta, sostiene
que debid de haber una evolucidn histérica en la interpretacion del
nombre desde las connotaciones positivas de “El ha hecho justo” a
las connotaciones negativas de “lucha con Dios”.*' Para argumen-
tar esta interpretacion, hace referencia a los paralelos biblicos que

. , ae 42 . .
designan al pueblo de Israel como “Jesurin”.”” Ademads, sostiene

7 William F. Albright, “The Names ‘Israel’ and ‘Judah’ with and Excursus on
the Etymology of T6ddh and Torah”, JBL 46 (1927): 155.

38 Speiser, Genesis, 255.

%% Walter Brueggeman, Genesis. Interpretation (Atlanta: John Knox, 1982), 268,
se desmarca, sin embargo, de los intentos etimoldgicos extremos, alegando que
no es muy importante determinar el significado del nombre porque lo verdade-
ramente relevante en el relato es el surgimiento de un nuevo ser.

0 Robert Coote, “The Meaning of the Name Israel”, HTR 65 (1972): 140.
* Knauth “Israelites”, en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, 454.

*2 Nombre poético de Israel que ha sido interpretado como “el justo” (BDB, 449;
Sharon Pace Jeansonne “Jeshurun”, en The Anchor Bible Dictionary, ed. D. N.
Freedman (New York: Doubleday, 1996), 3:771), o “los justos” ¢f. Dt 32:15;
33:5, 26; Is 44:2. Hayward sefiala, basandose en las traducciones de la LXX,
que “Jesurtin” se asocia a la nocion de “fortaleza” en esa version, en plena co-
nexion con la concepcion de Israel (Hayward, Interpretations of the Name Is-

101



que dicha explicacion encaja bien con el contraste de significados
entre “suplantador” y “justo” que se da en el pasaje.” Esta interpre-
tacion, aunque novedosa, implica de nuevo el rechazo de la etimo-
logia ofrecida en Gn 32, desestimando un contexto de lucha en el
que se elogia la perseverancia de Jacob y su victoria en el comba-
te.** O. Margalith comparte la hipotesis de una etimologia en rela-
cion con el concepto de justo. En base a una derivacion de la raiz
“justo” (w) como cualidad que se aplica a Dios, propone que el
nombre original era “Isarel” en vez de “Israel”, traduciéndolo co-
mo “el pueblo del Dios que actia rectamente”.”> Recientemente,
también ha sido propuesta una relacion entre el nombre Israel y el
concepto de “dominio” como “El dominara (o luchara)” o “que El
domine”.*®

Todas estas interpretaciones comparten una caracteristica
comun, que es el rechazo a priori de la explicacion etimoldgica que
ofrece el Génesis. Sin embargo, en términos puramente metodolo-
gicos, no parece acertado descartar la explicacion del nombre que
ofrece el propio Génesis. Si se parte del supuesto de la inspiracion
del texto, no tendria mucho sentido que se cambiara el nombre de
Jacob a Israel, y la explicacion del cambio no tuviera nada que ver
con el significado del nombre. Si el texto sostiene que el motivo del
nuevo nombre Israel tiene que ver con haber “luchado con Dios, y
vencido”, es logico deducir que esa explicacion estd basada en el
significado del nombre.

rael in Ancient Judaism and Some Early Christian Writings, 109). Schokel lo
traduce sin embargo como “mi carifio” (‘“jesurun”, Diccionario biblico hebreo-
espaiiol, 856.)

# E. Jacob también relaciona Israel con la raiz 7w “justo” utilizando los pasajes

en los que se menciona a Jesurtn (E. Jacob, Theology of the Old Testament,
trad. A. W. Heathcote y P. J. Allcock [New York: Harper, 1958], 203).

* Knauth, “Israelites”, 455.

> Margalith, “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, 232-234. Sin
embargo, respecto a las diferentes formas y variantes consonanticas de Israel,
Margalith llega a la conclusion de que la pronunciacion Sxw que aparece en el
TM es la mas probable (cf. ibid., 230-231).

* Hamilton, The Book of Genesis: Chapters 18-50, 334.

102



Propuesta de significado

Muchos exegetas han tratado de encontrar el significado del
nombre basandose en posibilidades lingiiisticas e historicas, par-
tiendo de presuposiciones que desembocan en propuestas muy ale-
jadas de la explicacion original. Como se verd, la explicacion que
ofrece el AT no solo es posible en términos historicos y lingiiisti-
cos, sino muy coherente.

De hecho, después de revisar las posibilidades lingiiisticas
de las diferentes propuestas, muchos eruditos optan finalmente por
aceptar la explicacion del texto biblico. EI mismo Danell, tras ana-
lizar todas las opciones posibles, reconoce que el verbo 1w (“lu-
char”, “pelear”) es el tnico que se relaciona directamente con el
nombre en el AT.*’ Zobel, aunque interviene en la discusion pro-
poniendo que el significado original del nombre seria “El reina” o
“El es supremo”, concluye que la Unica raiz realista para la etimo-
logia es 7w, como propone Génesis.*® Ross, a pesar de suponer que
el texto refleja una etimologia popular, también reconoce que nin-
guna de las opciones presentadas por los eruditos supera la explica-
cion del nombre que ofrece el pasaje.”” Mayer también apunta que
el significado méas probable es “lucha”, “pelea” (7w), como explica
el texto.”® A pesar de las multiples sugerencias presentadas, por
tanto, en términos meramente exegéticos se termina reconociendo
que el nombre no se relaciona con ningtn otro verbo del AT, por lo
que resulta mas seguro exegéticamente aceptar el vinculo que pro-
pone el propio texto.

*" Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 28. Marks nota que es
la tinica vez que aparece el verbo junto al relato paralelo de Oseas, lo cual no
deja de ser significativo Marks, “Biblical Naming and Poetic Etymology”, 25.

8 Zobel “sxmw”, TDOT, 6: 400.

* Allen. P. Ross, “Jacob at the Jabbok, Israel at Peniel” BSac 142 (1985): 343-
351.

% R. Mayer, “Israel”, Diccionario Teolégico del NT, ed. Lothar Coenen, Erich
Beyreuther, Hans Bietenhard, vol. 2. Biblioteca de Estudios Biblicos 27 (Sala-
manca: Ediciones Sigueme, 1990), 750.

103



Respecto al sujeto del nombre, aunque gramaticalmente
pudiera ser Dios (>¢),”' en el texto 5% recibe un nuevo matiz y ya
no es el syjeto, sino el complemento de la accion expresada por el

verbo, dando el significado de “has luchado con Dios”, °* o0 “lucha-

dor con Dios”.>

Es interesante en este sentido que el pasaje de Os 11:7-
12:12, que se erige como una interpretacion de la etimologia de Gn
32,>* no contemple una explicacién diferente.” A pesar de las po-
Iémicas respecto a la posible intromision del nombre Juda en lugar
de Israel,”® en 12:3-4 aparece la misma interpretacion del nombre

que en Génesis.”’ La traduccion del pasaje de Oseas en la LXX

! G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074; Mayer, “Israel” TDNT, 2:750; Hamil-
ton, The Book of Genesis, 2:334; Brayford, Genesis, 373.

32 Mayer, “Israel” TDNT, 2:750.

>3 John Skinner, también reconoce que el significado literal de “Israel” se acerca
a la nocion de “Dios lucha” porque la particula en referencia a Dios seria el su-
jeto, sin embargo acepta que en el texto se pueda interpretar como “luchador
con Dios” (John Skinner, A Critical and Exegetical Commentary on Genesis.
The International Critical Commentary, vol. 1 [Edinburgh: T&T Clark, 1980],
409).

>* Este pasaje, constituye la Haftard a Gn 32:4-36:43 (véase al respecto Harvey,
The True Israel, 150).

3

>3 Steven McKency concluye: “...there is no demonstrable, radical difference
from the Jacob tradition in Genesis. In fact, the Hosea passage relies heavily on
word plays which occur in the Genesis version” (McKency, “The Jacob Tradi-
tion in Hosea”, 320).

% véase Edwin M. Good, “Hosea and the Jacob Tradition”, V'T 16, n° 2 (1966):
137-151. Good considera a partir de este pasaje de Oseas, que en realidad se
perciben dos tradiciones diferentes sobre la historia de Jacob en Peniel, pero
tampoco considera valida la explicacion que alli se ofrece sobre el nombre. Wi-
lliam L. Holladay sostiene que no hay duda de la lectura de “Israel” en vez de
la de “Juda” (“Chiasmus, the Key to Hosea 12:3-6”, V'T 16, n° 1 (1966): 53, 56.

°7 Lyle M. Eslinger, “Hosea 12:5a and Genesis 32:29: A Study in Inner Biblical
Exegesis”, JSOT 18 (1980): 91, toma el pasaje como un ejemplo de exégesis
intrabiblica, sin embargo acentua las diferencias y presupone un propoésito de-
constructivo en Oseas a la hora de interpretar la etimologia del nombre. Walter
Kaiser hace un analisis mas acertado al reconocer que Oseas solo tiene diferen-
cias de énfasis y en todo momento respeta el relato original de Génesis como
un evento historico real: “In not one single detail have we found any encoura-
gement for saying that the prophet dehistoricized the Genesis narratives in or-

104



varia ligeramente la traduccion del hebreo (0tL évioyvong peti
Beod kol pete avBpdmwy Suvetdc) dando “puesto que has sido
fuerte contra Dios, también triunfaras contra los hombres”, de for-
ma que la exhibicion de fuerza ante Dios se toma como argumento
para el éxito contra la humanidad.”® Pero, en términos generales, la
explicacion del significado del nombre es la misma, y sirve incluso
para argumentar que la explicacion de Génesis era plenamente
aceptada como valida en los tiempos del profeta.>

Finalmente es digno de mencion que la Misnah comparta la
perspectiva etimologica del texto. En Génesis Rabbah, aunque
también se ofrece una explicacion secundaria que relaciona el
nombre Israel con 77w (“ser un principe”, “gobernar”),”’ se respeta
la interpretacion dada en el Génesis y se mantiene la explicacion de
“has luchado” y “has prevalecido”.®!

Por tanto, en términos metodologicos,®” lingiiisticos e inclu-

so historicos,” no hay motivos para rechazar la explicacion del

der to make his aplications. On the contrary, it was only because Hosea’s audi-
ence knew the Genesis texts and agreed with his single-meaning interpretation
of them that it became possible to build on that base” (Walter C. Kaiser, “Inner
Biblical Exegesis as a Model for Bridging the ‘then’ and ‘now’ Gap: Hos 12:1-
67, JETS 28, n° 1 (1985): 43-44.

> Hamilton, The Book of Genesis: chapters 18-50, 335.

*% Kaiser, “Inner Biblical Exegesis as a Model for Bridging the ‘then’ and ‘now’
Gap: Hos 12:1-6”, 44; en general se acepta que Oseas empled el material de
Génesis, aunque hay quienes lo ponen en duda (¢f. R. Scott Chalmers, “Who is
the Real E1? A Reconstruction of the Prophet’s Polemic in Hosea 12:5a” COB
68 [2006]: 627-628).

% Explicacion que también es enfatizada en el Targum de Onquelos, Pseudo-
Jonatan, y Neofiti Gn 32:29, que describen al patriarca con un estatus de “prin-
cipe” o “ser angélico” ante Dios con la forma aramea 31 “grande” (Véase
Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some
Early Christian Writings, 268). Elizabeh Mark —en una clara intepretacion
feminista del texto— ve en esta conexion linguistica con 7w un vinculo entre el
nombre “Israel” y el de “Sara” y concluye que el nombre haria referencia tam-
bién a la memoria de las matriarcas (“The Engendered Shema: Sarah-Echoes in
the Name of Israel”, Judaism 49, n° 3 [2000]: 270-271).

° GnR 78:3.
52 Cf. Garrett, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship of the First Book
of the Pentateuch, 32.

105



nombre que ofrece el AT, sino para considerarla valida y coherente
desde el punto de vista exegético.

Significado teoldgico

El pasaje contiene un rico mensaje teoldgico,’* que ha dado
pie a muchas interpretaciones del mismo.* El significado del nom-
bre Israel dado en el texto del Génesis refleja importantes particula-
ridades de la vida de Jacob,’® coloreandolo de un profundo mensaje

% pProbablemente el hecho de que Israel no se utilizara como nombre propio en el
AT, aparte de referido al patriarca Jacob, puede ser entendido precisamente
como una muestra de respeto por el nombre. No hay registros de su uso como
nombre personal en inscripciones hebreas preexilicas (Robert Lawton, “Israeli-
te Personal Names on Pre-Exilic Hebrew Inscriptions”, Biblica (Bib) 65
[1984]: 330-346). Tampoco hay registros de su uso entre los siglos IV a.C. a III
d.C. (¢f. Tal llan, Lexicon of Jewish Names in Late Antiquity: Part I Palestine
330 BCE-200 CE [Tiibingen: Mohr Siebeck, 2002]). Si la propuesta de autores
como Danell y Gerleman fuese correcta e Israel fuese simplemente un nombre
de tribu o de pueblo formado por analogia con los nombres personales, es muy
probable que alguien mas lo hubiera utilizado como nombre propio y hubiese
quedado reflejado. Es decir, que la ausencia del uso de Israel como nombre
propio en la literatura biblica y registros hasta el siglo III d.C., lejos de confir-
mar la teoria de la asignacion retrospectiva al patriarca, favorece un origen an-
tiguo y prestigioso del nombre, asi como un respeto hacia el mismo que evitd
su utilizacion posterior como nombre personal.

% Contra Geller, quien llega a sefialar que “the story seems to have no plain,
meaning as a story” (Geller, “The Struggle at the Jabbok”, 45).

6% John Rogerson repasa brevemente la interpretacion de estos versiculos desde
los comentarios rabinicos a la actualidad, abarcando a los Padres de la iglesia y
algunos reformadores, y muestra la oscilacion entre la interpretacion historica y
la simbolica o mitica (Rogerson, “Wrestling with the Angel: A Study in Histo-
rical and Literary Interpretation”, 131-144).

% Para Danell, lo mas importante del cambio de nombre de Jacob a Israel es que
el nuevo nombre simboliza el derecho a la herencia de la tierra de Canaan. De
regreso a Canaan, lucha con el Dios de la tierra que le da el nombre; asi, final-
mente consigue lo que habia codiciado toda su vida: la herencia de Abrahan e
Isaac (Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 18-19). Sin
embargo, esta explicacion no hace del todo justicia al cambio profundo que se
produce en Jacob y al surgimiento del nombre del pueblo de Dios.

106



existencial.”” Dios mismo es quien otorga el nuevo nombre al pa-
triarca después de una experiencia de lucha y victoria. No hay un
claro reparto de los roles en la lucha, y de hecho, hasta la mafiana
no hay un claro vencedor. Sin embargo, al final del relato se abren
nuevas posibilidades para Israel, al recibir la bendicion y el poder
de Dios.®® El nombre de Israel nace por voluntad de Dios como
algo nuevo en el mundo,” fruto de una lucha con El, que define a
Jacob/Israel como alguien que ha luchado, ha sobrevivido y ha sido
bendecido.”

Al cambiar el nombre del patriarca, Dios elige también el
nombre de su pueblo, de modo que la experiencia de lucha y victo-
ria se convierte en el simbolo de pertenencia al pueblo de Dios. El
término Israel describe a quien ha sido tocado por Dios, ha preva-
lecido, ha sido bendecido y ha recibido un nuevo nombre. Desde
este momento, quien use el nombre de Israel para describirse a si
mismo se referira al origen de su significado, porque él también
espera salir victorioso y campeodn’' de la lucha con Dios y con los
hombres.”* El texto transmite también, ante todo, un mensaje de
gracia, ya que es Dios quien permite al hombre “prevalecer”, es
decir, seguir adelante.”

Es significativo que la traduccion que hace la LXX de Gn
32:24 (32:25 LXX) para describir la lucha emplea el verbo
émaiutev, usado para un tipo de lucha que formaba parte del cu-
rriculo educativo de los jovenes, asi como de los juegos practicados

67 Richard D. Weis, “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at the
Jabbok™, Reformed Review 42, 2 (1988): 104, sefiala que el principal énfasis
del pasaje es la resolucion de la crisis existencial de Jacob.

% Walter Brueggeman, Genesis: Interpretation (Atlanta: John Knox, 1982), 269.
“ Ibid., 268.

7 Harvey, The True Israel, 148.

" Judaismo A-Z: Léxico ilustrado de términos y conceptos, 1983, véase “Israel”.

™ Gordon J. Wenham, Genesis 16-50. Word Biblical Commentary 2 (Dallas:
Word Books, 1994), 297. El nombre Israel se ha usado tanto en el lenguaje li-
turgico como en la reflexion teoldgica como una autodenominacion del pueblo
judio como “pueblo de Dios” (“Israel”, Diccionario del Judaismo, trad. Dioni-
sio Minguez Fernandez [Estella, Navarra, Espafia: Verbo Divino, 1996], 213).

3 Weis, “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at the Jabbok”, 104.

107



por los atletas en honor a los dioses.”* Esto da a entender que los
traductores de la LXX entendieron que la lucha de Jacob tenia un
significado tanto educativo como sagrado,” como culminacién de
un proceso descrito a lo largo de todo el pasaje.”

Por otra parte el relato transmite con fuerza un cambio de
paradigma junto con el cambio de identidad del patriarca. Victor P.
Hamilton destaca que la formula “no se dira mas” (mw =mx &%) que
utiliza el “varén” en el cambio de nombre de Jacob, es utilizada en
diversas ocasiones para indicar una metamorfosis espiritual.”’ El
nuevo nombre hace referencia a una profunda experiencia de trans-
formacion espiritual. Hacia el final de la lucha, Jacob se atreve a
preguntar el nombre de su adversario, tratando de descubrir el mis-
terio de su identidad. Sin embargo no recibe respuesta sino una
bendicion unida al cambio de nombre.” Dios sigue siendo Dios,
pero Jacob ya no es “Jacob”. El nuevo nombre dado al que ha pre-
valecido, anuncia su madurez espiritual y su destino.” Israel nace

™ Victor Tcherikover, Hellenistic Civilization and the Jews (New York: Athene-
um Books, 1974), 26-36.

> Aunque era diferente en dos sentidos: Jacob y su oponente luchan solos, sin
espectadores y la lucha tiene lugar de noche. Jacob no recibe una corona de
laurel como premio, sino un nuevo nombre (Hayward, Interpretations of the
Name Israel in Ancient Judaism and Some Early Christian Writings, 57).
Hayward también sefiala que el relato de la LXX parece vincular mediante co-
nexiones de términos y expresiones, el cambio de nombre con el relato de los
Diez Mandamientos y el establecimiento del pacto en Sinai (ibid., 76-90).

7 Kodell, “Jacob Wrestles with Esau”, 69.

" Especialmente en el libro de Jeremias (ver Victor P. Hamilton, The Book of
Genesis: Chapters 18-50. The New International Commentary on the Old Tes-
tament, vol. 2 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1995), 333). Hace referen-
cia al estudio de M. Weinfeld, “Jeremiah and the Spiritual Metamorphosis of
Israel”, ZAW 88 (1976): 19, en el que se destaca que en Gen 32:29 la expresion
utilizada (7w =nxt 85) es parecida a la utilizada en Jeremias 3:16, lo cual lejos
de demostrar dependencia literaria da a entender también la transformacion es-
piritual profunda que implica el cambio.

78 Marks, “Biblical Naming and Poetic Etymology”, 40.
7 Waltke, Genesis: A Commentary, 446.

108



del combate donde Jacob lucha en primer lugar consigo mismo,*’ y
recibe de Dios su nuevo nombre y su nueva identidad.®’

El cambio de nombre en este contexto implica un acto de
redencién,®® y una reconciliacion con Dios y con el hombre.* El
reencuentro de Jacob con su hermano Esau se hace posible por una
transformacion del corazén y de la actitud de Jacob, simbolizada
por el cambio de nombre. Este mensaje tiene una amplia repercu-
sion para esta investigacion a la luz del motivo paulino de la recon-
ciliacion entre Dios y los hombres, ya que este es precisamente el
contenido del misterio que Pablo proclama en sus escritos.™*
Brueggemann destaca el concepto de reconciliacion y establece

% Henry F. Knight, “Meeting Jacob at the Jabbok: Wrestling with a Text—A
Middrash on Genesis 32:22-32”, Journal of Ecumenical Studies 29, 3-4 (1992):
452; Pol Vonck, “The Crippling Victory: The Story of Jacob’s Struggle at the
River Jabbok Genesis 32: 23-33”, African Ecclesial Review 26, 1-2 (1984): 85.

81 Kodell, “Jacob Wrestles with Esau”, 66, sefiala que el contenido central del
pasaje es precisamente el concepto de transformacion. (Contra McKenzie, “Ja-
cob at Peniel”, 73, quien sefiala la lucha como el centro del pasaje, con una in-
tencion global etiologica, pero no historica). Matthews encuentra un motivo
integrador todas la narraciones sobre Jacob, que seria la transferencia del pacto
de Abrahan al heredero correcto (Matthews, Victor H. “Jacob the Trickster and
Heir of the Covenant: A Literary Interpretation”, Perspectives in Religious
Studies (PRSt) 12, n° 3 [1985]: 186).

%2 Knauth “Israelites”, 455, sefiala que el tratamiento de Jacob es parecido a los
casos de Adan, Eva y Cain, que fueron castigados y, a la vez, siguieron siendo
amados y cuidados.

%3 Véase el estudio de Clare Amos sobre el motivo de la reconciliacion en Géne-
sis, donde este episodio es tratado como un ejemplo representativo (Clare
Amos, “The Genesis of Reconciliation: The Reconciliation of Genesis”, Mis-
sion Studies 23, 1n° 1 [2006]: 9-25).

¥ El motivo de la reconciliacion que Pablo presenta en pasajes como 2 Co 5:18-
21; Ro 5:8-11 y Col 1: 20-22, es desarrollado especialmente en Efesios 2:14-17
(cf. Gerald F. Hawthorne; Ralph P. Martin y Daniel G. Reid, eds., Dictionary
of Paul and his letters [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993],
698), que a su vez constituye el contenido del misterio que explica en Ef 3:6.
Para un estudio sobre la relacion entre el “misterio” y la “reconciliaciéon” véase
véase Juan Manuel Granados Rojas, La reconciliacion en la carta a los Efesios
yen la carta a los Colosenses. Analecta Biblica 170 (Roma: Editrice Pontificio
Istituto Biblico, 2008), 196-206, 230, quien concluye que el contenido del
“misterio” de Cristo se condensa por medio de las categorias de la reconcilia-
cion y la creacidn (ibid., 230).

109



paralelos entre Gn 32-33 y 2 Co 5:16-21, ** donde Pablo retoma
tanto la idea de “nueva creacion” al estar “en Cristo” como la re-
conciliacién entre Dios y los hombres.* Los paralelos conceptuales
son importantes y no deben ser pasados por alto.

Finalmente, es preciso destacar que en el relato del Génesis
el angel toca el muslo (77+) de Jacob y lo deja cojo.*” En los tiem-
pos patriarcales era comun en los juramentos poner la mano “deba-
jo del muslo” para comprometer todo lo que uno era o tenia.* En la
simbologia de la anatomia biblica, el muslo alude a la descenden-
cia, es decir, las generaciones posteriores.”” Esta interpretacion
permite entender que de alguna forma, Dios “toca” a toda la des-
cendencia de Jacob de forma simbdlica, y todos son participes asi
de la lucha espiritual con Dios y de la victoria final.”” Por otra par-

% Brueggemann, Genesis, 273.

% Para Pablo, estar “en Cristo” implica una nueva creacion (Ga 6:15), de la
misma manera que convertirse en “Israel” implico una nueva creacion para Ja-
cob.

87 Es discutido el significado de yaga® (vp?) en el pasaje. Generalmente se ha
traducido como “descoyuntar”, pero probablemente es mas acertado el concep-
to de “adormecid” o “le quitod las fuerzas” (¢f. Jerome A. Lund, “On the Inter-
pretation of the Palestinian Targumic Reading WQHT in Gen 32:25”, JBL 105,
n° 1 (1986): 99-103 quien aborda el problema desde la historia de la interpreta-
cién del verbo yéqa‘(::p*) en versiones antiguas, y el uso de la raiz en hebreo y
arameo). Desde un punto de vista médico, si la articulacion de la cadera se hu-
biese dislocado Jacob no podria haber caminado, como sefiala el médico
Schneir Levin, “Jacob’s Limp”, Judaism 44, n° 3 (1995): 325.

% Cf. Gen 24:2, 9; 47:29. Bruce Waltke sefiala que, en ocasiones, los patriarcas
establecian un juramento sobre la fuente de la vida, en alusion a las partes bajas
cercanas a los genitales. La razén podia ser que el juramento reclamara la cer-
teza de las promesas de Dios sobre la posteridad (Waltke, Genesis: A Commen-
tary, 2001). Kessler y Deurloo también mencionan la cercania con la “potencia
de vida” en el juramento de Gen 24:2. Martin Kessler y Karel Deurloo, 4
Commentary on Genesis: The Book of Beginnings (New York: Paulist Press,
2004), 137.

¥ Cf. el uso de 7 en Gn 46:26; Ex 1:5; Jue 8:30 (cf. Robert D. Sacks, 4 Com-
mentary on the Book of Genesis. Ancient Near Eastern Texts and Studies, vol.
6 [Lampeter: Edwin Mellen Press, 1990], 190, 265).

% Sacks, 4 Commentary on the Book of Genesis, 265. Smith sostiene que la
expresion hace referencia, como eufemismo, a los genitales de Jacob, sefialan-
do asi la promesa de bendicion a la futura descendencia (S. H. Smith, “‘Heel’

110



te, la proximidad de los términos “descoyuntar” (yefqa‘) y “Jacob”
(va‘aqob) parece insinuar un significado adicional: al ser “descon-
yuntado”, Jacob se libera de si mismo —de Jacob—, y comienza
asi su nueva identidad.”’

El uso del nombre Israel para designar al pueblo de Dios a
partir del patriarca Jacob tiene amplias implicaciones teoldgicas. La
aplicacion global del nombre al pueblo escogido por YHWH mis-
mo a lo largo del AT, habilita la inferencia segun la cual la expe-
riencia de Jacob se extrapola a los miembros del pueblo que lleva
su nombre. Israel es “el que lucha con Dios y vence”, de manera
que la comunidad a la que se aplica ese nombre, representa de for-
ma viva su significado teoldgico. Todo el que forma parte de Israel,
ha luchado con Dios y ha vencido, alcanzando la gracia de la re-
conciliacion con Dios y con los hombres.

Israel en el AT

El término Israel (5xwr) aparece 2.507 veces en el TM.”
Analizar todas las menciones excederia los objetivos de esta inves-
tigacion y resultaria innecesario para determinar sus principales
referentes. Por ello solo se realizara un breve andlisis de los princi-
pales usos del término Israel en el contexto veterotestamentario a
partir del cual Pablo elabor6 su mensaje teologico.”

En vez de analizar el término Israel inicamente por las ex-
presiones que lo acompanan, en esta seccion se analizara el término
dentro del contexto de cada corpus literario, siguiendo el orden que
establece el propio canon judio.

and ‘Thigh’: The Concept of Sexuality in the Jacob-Esau Narratives”, VT 15,
n° 4 [1990]: 466-467).

°! Esta idea se la debo a mi profesor y consejero, el Dr. Victor Armenteros.

922507 en BDB, 976; 2512 en Abraham Even-Shoshan, 4 New Concordance of
the Bible: Thesaurus of the Language of the Bible. Hebrew and Aramaic Roots,
Words, Proper Names Phrases and Synonyms (Jerusalem: “Kiryat Sefer” Pub-
lishing House, 1990), 510-513; 2514 en G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1075.

% E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd,
1957), 53.

111



Pentateuco (Torah)

En el Pentateuco el término Israel aparece 587 veces.”* De
las 43 veces que se registra en Génesis, 29 hacen referencia al pa-
triarca Jacob. Como es de suponer por las abundantes referencias al
patriarca, Génesis es el Unico libro en el que se encuentra la pre-
ponderancia del referente individual de Israel sobre el colectivo.”
En adelante, una forma comtin de mencionar a los israelitas sera la
expresion “hijos de Israel” (5% "12), que aparece mas de 350 ve-
ces en el Pentateuco.” En las primeras apariciones tiene una apli-
cacion inmediata a los descendientes directos de Jacob,”’ sin em-
bargo, la generacion que salié de Egipto también es considerada
bxwr w3 en Gn 46:8 y Ex 1:1.%°

El primer capitulo de Exodo marca la transiciéon del uso de
la expresion “hijos de Jacob” como los descendientes directos del
patriarca, al pueblo de Israel como tal.”” Comienza el empleo de
expresiones como “pueblo de Israel” (5x~wr-oy) en referencia a los
israelitas en general. Esta misma expresion también se utiliza para
denominar a la generacion de la peregrinacion por el desierto (Lv
1:2), asi como al resto de generaciones después del paso por el Si-
nai a las que se entrega, por ejemplo, la observancia del sadbado
como “pacto perpetuo” (Ex 31:12-17).

* Génesis (43 veces); Exodo (170 veces); Levitico (65 veces); Numeros (237
veces); Deuteronomio (72 veces).

% Zobel, “oxw”, TDOT, 6: 401.

% Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 50. En el total del
AT, aproximadamente una cuarta parte de la veces que aparece el término /s-
rael lo hace en la expresion “hijos de Israel” (Daniel 1. Block, “‘Israel’—‘Sons
of Israel’: A Study in Hebrew Eponymic Usage”, Studies in Religion 13, n° 3
[1984]: 301), y su empleo puede significar de forma literal los hijos de Jacob,
los varones en oposicion a las mujeres, o una designacion colectiva del pueblo
(ibid., 302-305).

97 Gn 42:5; 45:21; 46:5.

% Algunos toman esta expresion como un critero para determinar las fuentes del
Pentateuco (A. Besters, “L’expression ‘Fils d’Israel’ en Ex 1-14: un nouveau
critére pour la distinction des sources”, RB 74 (1967): 321-355).

% Childs, Biblical Theology of the Old and New Testaments, 422.

112



En ocasiones Israel aparece junto a términos como “con-
gregacion” (m1v)'" o “asamblea” (Bnp).lm En todos estos casos
ambas expresiones se refieren a la “congregacion de Israel”, y pue-
den ser tomadas como sindnimas.

La expresion “casa de Israel” (5x~wn2) aparece frecuente-
mente.'” Los textos de Levitico donde aparece esta frase se refie-
ren a la santidad del campamento y se utiliza en oposicion a los
extranjeros. Por eso, “casa de Israel” se refiere a toda la congrega-
cion y es paralela a “hijos de Israel” (5xwr 2).'” No obstante en el
Pentateuco la expresion “casa de Israel” todavia no es muy comun.
En los siguientes libros comienza a ser utilizada con mas frecuen-
cia para designar tanto el reino del norte como el reino del sur.'™

El término Israel también aparece en la expresion “tribus de
Israel” (5%~ "vaw), para designar a todo el pueblo de forma corpo-
rativa. A menudo se utiliza para indicar la reunion del pueblo con
algiin propdsito, y en esos casos parece que la expresion significa-
ria “la mayor parte del pueblo” o un grupo suficiente como para
representar al pueblo completo.

Numeros es el libro de la Biblia con mas apariciones del
término Israel (208). En este libro destaca que la forma més comun
con diferencia en la que aparece el término es en la expresion “hi-
jos de Israel”.'” Esta referencia a los israelitas toma relevancia por
el contenido del libro del que la comunidad es protagonista, al des-

10 Ex 12:3, 6, 19, 47; Lv 4:13; Nm 16:9; 32:4.

1017 v 16:17; Dt 31:30.

12 Ex 16:31; Lv 10:6; 17:3, 8, 10; 22:18. Harvey sefiala cuatro apariciones en

Levitico y una en Deuteronomio (Harvey, The True Israel, 160), pero son cin-
co en Levitico.

1% Cf. Harvey, The True Israel, 163.
1% En todo el AT “casa de Israel” (5xm2~nz) aparece 146 veces de forma desigual

15 Nm 1:2, 45, 49, 52; 2:2, 32; 3:8, 12, 38, 40, 45, 50; 5:2, 4, 6, 9, 12; 6:2, 23,
27; 8:6,9, 14, 16; 9:2, 4, 7, 10, 17, 22; 10:12, 28; 11:4; 13:2, 24, 26, 32; 14:2,
5,7, 10, 27, 39; 15:2, 18, 25, 29, 32, 38; 16:2, 38, 40; 17:2, 5, 9, 12; 18:5, 8,
11, 19, 22, 26, 28, 32; 19:2, 9; 20:1, 12, 19, 22, 24; 21:10; 22:1, 3; 25:6, 8, 11,
13; 26:2, 4, 51, 62; 27:8, 11, 20; 28:2; 29:40; 30:1; 31:2, 4, 9, 12, 16, 30, 42,
47,54;32:7,9, 17, 28; 33:1, 3, 5, 38, 40, 51; 34:2, 13, 29; 35:2, 8, 10, 15, 34;
36:1,7, 13.

113



cribir la constitucion de la comunidad en el Sinai (1:1-9:14), su
viaje por el desierto (9:15-25:18) y la preparacion para el asenta-
miento (26:1-36-13). Hay todavia alguna ocasion en la que Israel
hace referencia al patriarca (Nm 1:20), pero en general se refiere al
pueblo en conjunto.

Deuteronomio 33 aporta datos interesantes porque al ser un
texto paralelo a Genesis 49, en unos pocos versiculos aparecen va-
rias expresiones diferentes que hacen referencia al pueblo como un
todo: “hijos de Israel” (57w =3, 33:1), “comunidad de Jacob” (apy
nomp, 33:4), “gobernantes de Israel” (Sx-w~ “waw, 33:5), “su pueblo”
(my, 33:7), y “Jesuran” (e, 33:5, 26). Todas estas expresiones
parecen referirse al pueblo como conjunto y es dificil destacar al-
gun matiz de significado diferente entre ellas, mas alla de la conno-
tacion particular que representa el apelativo “Jesurun”.'® No obs-
tante, en Deuteronomio destaca el uso de la expresion “todo Israel”
(5x53).'"7 De tan abundantes referencias se desprende la impor-
tancia que en Deuteronomio adquiere la unidad de Israel, sobre
todoloegn el marco de la alianza que se establece entre Dios y su pue-
blo.

Profetas (Nebi 'im)

En Josué, la expresion mas frecuente relacionada con Israel
es también “hijos de Israel” (5x~w 1), que aparece mas de 60 ve-
ces. Con ella se hace referencia a los miembros del pueblo, enfati-
zando su descendencia del linaje de Jacob. También es muy fre-
cuente la formula “todo Israel”,'® que sefiala, en numerosas

19 “Mi carifio” (Diccionario biblico hebreo-espaiiol “jesurun”, 856; “el justo”
(BDB, 449; Sharon Pace Jeansonne, “Jeshurun”, The Anchor Bible Dictionary,
ed. D. N. Freedman (New York: Doubleday, 1996), 3:772.

7Dt 1:1; 5:1; 11:6; 13:11; 18:6; 21:21; 27:9; 29:2; 31:1; 31:7; 31:11; 32:45;
34:12.
1% Como apunta Brevard Childs, ya al final del Pentateuco el pueblo de Dios es

llamado “todo Israel”, y coexiste con el Israel empirico (Childs, Biblical Theo-
logy of the Old and New Testaments, 422).

"9 Jos 3:7, 17; 4:14; 7:24, 25; 8:15, 21, 24, 33; 10:15, 29, 31, 34, 38, 43; 23:2.
Este énfasis en la unidad de “todo Israel” en Josué hace que Wenham lo consi-
dere un motivo integrador de la teologia del libro (Gordon J. Wenham, “The
Deuteronomic Theology of the Book of Joshua” JBL 90, n° 2 [1971]: 144-145).

114



ocasiones, al pueblo como asamblea de culto.''” Es légico que si
“todo Israel” tiene un sentido corporativo que enfatiza la unidad del
pueblo de Dios, sea utilizado en contextos de adoracion en los que
el pueblo se relaciona con YHWH como comunidad religiosa (cf.
Jos 3:7; 4:14). Sin embargo, en la mayoria de ocasiones “todo Is-
rael” hace referencia al pueblo en conjunto cuando sigue las orde-
nes de Josué (cf. 7:24; 8:15, 21, 33; 10:15, 29, 31, 34, 36, 38, 43).

En Jos 21:45 aparece la expresion “casa de Israel” (5xwrna)
en marcado contraste con los extranjeros y los enemigos de la na-
cién. También se registra dos veces la expresion territorial “monta-
fia de Israel” (5xw==m),'"" que no figura en ningln otro lugar del
AT, utilizada en la descripcion de los territorios conquistados.

En el libro de Jueces el término Israel es usado mas de 80
veces en referencia general al pueblo. En 7:14, Gedeon es llamado
“varon de Israel” (5wxaw-wrx) para designar su pertenencia étnica.
Sin embargo, en 20:11 la expresion “todo hombre de Israel” (Sxw
wN-55) no incluye a los de la tribu de Benjamin, porque esta tribu
se distingue del resto del pueblo en ese pasaje. De igual forma en
20:2 la expresion “todas las tribus de Israel” (5x=wr swaw-55) tampo-
co designa a todo el pueblo, porque el objetivo de la reunion es
formar un ejérceito para luchar contra la tribu de Benjamin.

Del resto de expresiones que aparecen en Jueces, en las que
las tribus individuales cumplen un rol protagonista en determinadas
acciones independientes, se desprende que la unidad de Israel como
pueblo es ya una nocién palpable y latente.''?

En los dos libros de Samuel, la expresion “hijos de Israel”
es menos frecuente que en libros anteriores.'”> También aparece
alguna expresion mencionando el “territorio de Israel”.''* En 1

1o Cf. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 67.
" Jos 11:16, 21.

12 Cf. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 72.
315 veces en 1 Samuel y 5 veces en 2 Samuel.

"% Como 1 S 13:19 donde este se circunscribe al territorio controlado por los
filisteos: “No se encontraba un herrero en todo el pais de Israel, pues los filis-
teos habianse dicho: ‘jPara que no fabriquen los hebreos ni espadas ni lan-
zas!’”.

115



Samuel 17: 52 se diferencia por primera vez a Israel de Juda:'"
“Entonces se alzaron los hombres de Israel y Juda lanzando el grito
de guerra, y persiguieron a los filisteos hasta la entrada de Gat y
hasta las puertas de Eqron. Las bajas de los filisteos yacian en el
camino desde Sarayim hasta Gat y hasta Ecron”. En adelante, aun-
que todavia no se aprecia un uso muy consistente, “Israel” no
siempre va a hacer referencia a la naciéon entera sino que puede
designar a un grupo de tribus en el centro y norte de Palestina dis-
tinto de Juda.""® En 1 S 7:2-3 la expresion “casa de Israel” (Sxw+
na) de nuevo hace referencia al pueblo de manera corporativa y en
oposicion a los “enemigos de Israel”.

Antes de la division del reino con Roboam y Jeroboam, y
aunque existia una evidente diferencia entre las casas de Judd y el
resto, el titulo del monarca siempre es el de “rey de Israel”. Por eso
se dice de David en 2 S 2:4 que lo proclamaron “rey sobre la casa
de Judd” y mas adelante, en 2 S 5:3 se aclara que David es “rey de
Israel”. En esta etapa, por tanto, las expresiones “Juda” e “Israel”
son todavia intercambiables.

Es interesante destacar que en el pasaje que narra la revuelta
de Absalon, sus tropas son siempre denominadas “Israel”. A veces
incluso se utiliza la expresion “todo Israel” en referencia a sus se-
guidores (17: 11, 14) o los testigos del mal de Absalon (17:21).
Aqui “Israel” designa a un grupo de fieles, aunque no a YHWH,
sino a Absalon.

La expresion “pueblo de Israel” (5xwoy) no afiade ninguna
connotacion especial y generalmente se refiere al reino del norte,
como en 2 S 19:41 donde el “pueblo de Israel” y el “pueblo de Ju-
dd” actian conjuntamente. En 2 S 12: 9 y 19:41 también aparece la
separacion entre Israel y Judd, aunque todavia no es muy acentua-
da. Solo después de la victoria de David y la capitulacion de las
tribus, aparece una separacion patente entre ambas, que posterior-
mente daria lugar a la division permanente del reino.'"’

'3 Esta referencia se repite en 1 S 18:16.

16 7obel, “Sxw”’, TDOT, 6: 401.

"7 Véase Wayne A. Brindle, “The Causes of the Division of Israel’s Kingdom”,
BSac 141 (1984): 223-233; John Bright, La Historia de Israel (Bilbao: Desclée
de Brouwer, 1970), 235-247.

116



En los dos libros de los Reyes, la expresion “Israel” sin
complementos es la forma méas comun. En tiempos de Salomoén
Israel sigue siendo el nombre corriente para designar tanto el terri-
torio como el pueblo, pero desde 1 Reyes 13 hasta 2 Reyes 17, el
referente habitual de Israel es el reino del norte, sobre todo en la
expresion “todo Israel”. En esta seccion del libro el reino del norte
adquiere un notable protagonismo en el relato, mientras que Juda
queda relegado a un segundo plano.

La expresion “hijos de Israel”, aunque se usa en alguna oca-
sion para designar a la generacion del éxodo en términos historicos
(1 R 6:1), en general alude a la colectividad del pueblo en términos
étnicos. Por eso, aunque en los libros de los Reyes se usa sobre
todo en referencia a los habitantes del reino del norte,''® también se
aplica por inclusion a la tribu de Judéd (2 R 18:4). Una muestra de
ello es que en la division del reino se especifica que “en cuanto a
los hijos de Israel que habitaban en las ciudades de Jud4a, Roboam
reiné sobre ellos” (1 R 12:17).

La expresion “pueblo de Israel” (5xwroy) se aplica en oca-
siones al pueblo entero en tiempos de la monarquia unida,'" pero
suele hacer referencia al reino del norte. La expresion “casa de Is-
rael” (5%wn2), en tanto que expresion corporativa se refiere tam-
bién al reino del norte, en oposicion a la casa de Juda (1 R 12:21-
24).

En 2 Reyes la “tierra de Israel” es gobernada por Jeroboam,
“rey de Israel”, y su capital esta situada en Samaria (2 R 6:20). El
territorio que abarca Israel se describe en 2 Reyes 10:32-33 en los
términos siguientes:'>* “Por aquellos dias empezd6 YHWH a des-
membrar a Israel. Hazael derrot6 a los israelitas en todo el territorio
de Israel, desde el Jordan, por el oriente, todo el pais de Galaad, de
Gad, de Rubén y de Manasés, desde Aroer, situada junto al torrente
del Arnén, hasta Galaad y el Basan”.

Después de la caida de Samaria, Juda se convierte en el
centro de la reagrupacion de “todo Israel”.'*! A partir de 2 R 18,

"SE.g. 1R 18:20; 2R 13:5.
"1 R 6:13; 8:16.
120 También se describe de forma similaren 1 S 11:3,7.

1217 R 23:19.

117



disminuye el uso del término Israel en relacion con los capitulos
anteriores. Sin embargo, es importante sefialar que en los pasajes
en los que habla de la congregacion reunida en el templo de Jerusa-
1én, como comunidad religiosa, esta nunca deja de llamarse Israel.

En los libros de los profetas, se complica la clasificacion de
los usos del término porque, aunque muchos se refieren claramente
al reino del norte o al reino del sur, gran parte de las veces el uso de
Israel implica un referente mas abarcante e ideal.'** En los escritos
proféticos se produce un cambio fundamental en el significado del
nombre y se pasa del pueblo como nacion al “pueblo de Dios”, del
Israel de la historia al Israel de la fe.'”

Aunque en Isaias Israel se refiere generalmente al reino del
norte y Juda al reino del sur, esta designacion no es del todo univo-
ca ya que en algunas ocasiones Israel hace referencia al reino del
sur también (Is 5:7). Judé aparece como el “remanente” del “pueblo
de Israel” y por eso se lo denomina “Israel”. Juda constituye “Is-
rael” o al menos parte de €1, ya que la vision del futuro de “Israel”,
para Isaias, se centra en el concepto de remanente. Los integrantes
de ese remanente cambian con la division del reino y el exilio, pero
su idea permanece y su realizacion se espera como una renovacion
y un nuevo nacimiento.'**

Hay algunos pasajes que presentan a YHWH como el crea-
dor o hacedor de Israel,' o su redentor.'*® Es probable que esta
evocacion de los actos creadores de Dios en los origenes del pueblo
tuviese la intencion de referirse a un nuevo comienzo para el pue-
blo."”’ Israel adquiere asi un sentido soteriologico, en referencia a

122 70bel, “Sxw”’, TDOT, 6: 401.

12 Reinhard G. Kratz, “Israel in the Book of Isaiah” JSOT 31, n° 1 (2006): 104.

'2* En la literatura profética, sobre todo, hay una tendencia a identificar al pueblo

fiel de Israel con el concepto de remanente (Véase Gerhard F. Hasel, The Rem-
nant: The History and Theology of the Remnant Idea from Genesis to Isaiah.
Andrews University Monographs, 5 [Berrien Springs, Michigan: Andrews
University Press, 1972], 178-204; Sigurd Grindheim, The Crux of Election:
Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel. WUNT 202
[Tibingen: Mohr Siebeck, 2005], 29-33).

12515 43:1, 15, 21; 44:21, 24; 45:11.
12615 43:14; 44:24.
127 Harvey, The True Israel, 173.

118



una comunidad religiosa. Segun Mayer, cuando Isaias aplica el
nombre de Israel al reino del sur, después de la desaparicion del
reino del norte, ajusta de alguna manera las esperanzas teoldgicas a
las realidades politicas: el &mbito de salvacion se limita al rema-
nente, que en ese momento era Juda.'*®

En los ultimos capitulos de Isaias, “Israel” hace referencia
generalmente al conjunto de israelitas exiliados, sin definirlos de
manera precisa. La expresion “casa de Israel” (5x7wn2) no hace
referencia al pueblo historico, sino que se refiere a la generacion a
la que el profeta dirige su mensaje.'>’

La expresion “el Santo de Israel” (Sx-wwrp) que aparece
24 veces en Isaias en referencia a YHWH,"" puede referirse al
reino del norte, al del sur o al pueblo en general. Tiene la connota-
cion del “Dios de salvaciéon.' Sin embargo, de forma muy signifi-
cativa no aparece nunca la expresion “santo de Judd” en amonesta-
ciones o referencias dirigidas al reino del sur, porque esta formula
no se utiliza para definir al pueblo de YHWH. Esta expresion, por
tanto, pone de manifiesto el significado religioso que ha tomado
“Israel” como comunidad del pacto de la que YHWH es “el santo”.
El uso de este titulo y su campo semdantico indican que el nombre
Israel es empleado como “pueblo de Dios” sin ningln tipo de dis-
tincion.'*? Por eso, cuando se relaciona con YHWH, Israel designa
al pueblo del pacto colectivamente, mas alld de las separaciones
territoriales o politicas.

En Jeremias el nombre Juda aparece con bastante mas fre-
cuencia que Israel, dado que durante el ministerio del profeta el
reino del norte ya habia caido. Sin embargo, como en el caso de
Isaias y otros libros del AT, el Dios del reino de Juda siempre es

128 Mayer, “Israel” DTNT, 2:751.
15 63:7.

PO Ts 1:4; 5:19, 24; 10:20; 12:6; 17:7; 29:19; 30:11, 12, 15; 31:1; 37:23; 41:14,
16, 20; 43:3, 14; 45:11; 47:4; 48:7; 54:5; 55:5; 60:9, 14. Kratz senala este he-
cho como una clara evidencia en contra de la particion tradicional del libro en-
tre el “primer” y el “segundo” Isaias (Kratz, “Israel in the Book of Isaiah”,
105).

3! K ratz, “Israel in the Book of Isaiah”, 105.
2 Ibid., 106.

119



llamado “Dios de Israel”.'** Por eso, aun las amonestaciones diri-
gidas a Judd comienzan con un “asi ha dicho YHWH de los ejérci-
tos, Dios de Israel” (19:3). Aunque el profeta desarrolla un ministe-
rio centrado en el sur, concibe el norte también como “Israel”, y
sostiene que el “Dios de Israel” es el Dios de todo el pueblo. Sin
embargo, el uso de los términos no es muy uniforme, y el profeta
intercambia las referencias al pueblo como “Israel” o “Juda”. En
general, como en Isaias, al referirse a Judé esta implicito el concep-
to de remanente como representante del pueblo de “Israel”.

Israel también adquiere un sentido més amplio en mencio-
nes historicas y visiones del futuro. Por ejemplo, en 32:21 se refiere
a la generacion del éxodo, pero en el versiculo anterior adquiere un
matiz atemporal: “Ta que hiciste prodigios y portentos en el pais de
Egipto hasta este dia, en Israel y en los [otros] hombres, y te has
creado un nombre, como al presente” (Jer 32:20).

Los “hijos de Israel” son diferenciados de los “hijos de Ju-
dd” en Jeremias 50:4. Y también se diferencian los dos reinos con
las expresiones “casa de Israel” y “casa de Juda”."** Sin embargo,
se vislumbra la esperanza de la futura reunificaciéon de ambas ca-
sas: “En aquellos tiempos irdn de la casa de Judé a la casa de Israel,
y vendran juntamente de la tierra del norte a la tierra que hice here-
dar a vuestros padres” (Jer 3:18). Finalmente, en alguna ocasion
Israel toma implicaciones territoriales, como en la expresion Sxw -
an que describe el area central de Israel después de la division del
reino.'*

Como en Isaias, en Jeremias la expresion el “santo de Is-
rael” designa a Israel como comunidad religiosa, puesto que “el
santo” lo es unicamente de Israel, pueblo del pacto."*® En este tipo
de expresiones, el término Israel designa una entidad supra-
historica, habiéndose convertido en un término religioso mas que
nacional o politico.

133 Asi lo sefiala también Solomon Zeitlin, “The Names Hebrew, Jew and Israel:
A Historical Study”, JOR 43, n° 4 (1953): 365-379.

B4 Jer5:11; 11:10, 17; 13:11; 31:27, 31; 33:14.

135 Harvey, The True Israel, 180.

3¢ En Jeremias 51:5 se aprecian los diferentes referentes: “Porque Israel y Juda

no han enviudado de su Dios, YHWH de los ejércitos, aunque su tierra fue lle-
na de pecado contra el Santo de Israel”.

120



En Ezequiel, la expresion mas usada es “casa de Israel”. De
hecho, con 82 menciones, es el libro que mas veces utiliza esta
expresion.”>’ En general la expresion se refiere al reino de Juda,
porque el reino del norte hacia mas de cien afios que habia desapa-
recido. A lo largo del libro se aplica la expresion a la nacion com-
pleta, a Juda o al reino del norte, indistintamente. En cualquier ca-
s0, el profeta senala que la “casa de Israel” no vive en la “tierra de
Israel”, ya que en este periodo el pueblo estd en el exilio.”® Tam-
bién aparece 17 veces la expresion “tierra de Israel” (Sx-er
mw),"” siendo el tnico libro del AT que la utiliza. Al emplear la
expresion “pueblo de Israel” (5x~woy) parece haber un interés en
describir al pueblo como una categoria unida y no como una enti-
dad separada, como se aprecia en varios versiculos.'** También
aparece el nombre del patriarca Jacob para designar al pueblo,'*!
mientras que la expresion “hijos de Israel” es relativamente poco
frecuente. Aunque en general “Israel” tiene un referente sincronico,
en los capitulos 16 y 23 de Ezequiel que narran la triste historia del
pueblo de YHWH, el término Israel se aplica al pueblo histdrico en
general.

Los referentes de “Israel” en Ezequiel son especialmente
variados y se combinan en diferentes expresiones. A veces signifi-
ca la comunidad en exilio,'** otras veces la poblacion que se queda

, 143 . . . 144
en Juda. ™ En ocasiones hace referencia al reino del norte, " o

7 Block, “Reflections on the use”, 258. Block sefiala que esta expresion aparece
de forma poco uniforme en el AT, aunque se percibe un énfasis en la naciéon
como un cuerpo unificado por componentes étnicos (ibid., 259, 274).

38z 13:9.

39 Bz 7:2; 11:17; 12:19,22; 13:9; 18:2; 20:38,42; 21:7,8; 25:3,6; 33:24; 37:12;
38:18,19.

0 E7 14:9; 25:14; 36:8,12; 38:14,16; 39:7.

11 EZ 20:5; 28:25; 37:25; 39:25. Danell sefiala que también se usan Efrain y José
como paralelos (Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 238).
Sin embargo no se puede generalizar esta conclusion para todo el libro (¢f. Ez
37:19).

2 E73:7;4:3; 12:9; 18:25, 29, 30, 31.
3Bz 4:13; 6:5, 11; 14:1, 7; 20:1.
14 E7 4:4-5; 9:9.

121



parece incluir el norte y el sur,'” e incluso todo el pueblo en un
sentido amplio.'*® En al menos un versiculo incluye también a los
extranjeros en la restauracion de Israel.'*” Por eso no se puede de-
ducir un sentido uniforme para “Isracl” en Ezequiel,'*® ni para los
que componen la comunidad.'*

Oseas fue profeta en el reino del norte, por eso su uso del
término Israel, normalmente, hace referencia a ese reino. En parti-
cular, todas las veces que aparece la expresion “casa de Israel” se
refiere al reino del norte."” Sin embargo, el profeta también nom-
bra a Juda en algunas ocasiones. De hecho, el futuro escatologico
de Israel se relaciona con Juda y el reino davidico.””' En el libro
destaca el abundante uso del nombre “Efrain” como sindnimo de
Israel,””* y ocasionalmente también “Jacob”'> referido principal-
mente al reino del norte.

%5 gz 37:16.
146 E7 14:9.

17 Bz 47:21-23.

'8 También lo aprecia asi Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testa-

ment, 254. Sin embargo, Williamson no esta de acuerdo y sostiene, apoyandose
en otros autores, que a pesar de los diferentes referentes, en Ezequiel se aprecia
el surgimiento de una vision ideal de Israel tratando precisamente de superar la
realidad histérica del pueblo (H. G. M. Williamson, “The Concept of Israel in
Transition” en The World of Ancient Israel, ed. Ronald E. Clemens [Cambrid-
ge: Cambridge University Press, 1989], 143-144).

149 Algunos estudios han puesto de manifiesto que la inclusién y la exclusion del
pueblo de Israel es un asunto complejo en esta época (Véase Fung, “Israel’s
Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Romans 11:26”, 82-84). En cuanto al
significado de los mensajes dirigidos al pueblo, Davies sefiala un diferente ma-
tiz entre Jeremias y Ezequiel, y observa que mientras que para Jeremias el “Is-
rael de Dios” es claramente el instrumento para salvar a otros, en Ezequiel el
salvado es Israel mismo con la exclusion de los otros: (W. D. Davies, Paul and
Rabbinic Judaism [New York: Harper & Row, 1955], 60.

15005 1:4,6; 2:21-23.
B10os 1:11; 3:5

52 A. A. Maclntosh, 4 Critical and Exegetical Commentary on Hosea (Edin-

burgh: T&T Clark, 1997), 182. Os 5:3, 5, 9, 11, 12, 13, 14; 6:10; 7:8, 11; 8:9,
11;9:3,8,9,13,16; 10:6, 11; 11:3; 11:8, 9, 12; 12:1, 8, 14; 13:1, 12; 14:8. Una
posible explicacion es que en los escritos proféticos hace referencia al reino del
norte, cuyo territorio coincide ampliamente con la zona geografica de la tribu

122



En Joel aparece tres veces el término Israel.">* Aunque el
ministerio del profeta estd centrado en Juda y Jerusalén," cuando
YHWH habla de su pueblo se refiere a “Israel”."*® De este uso se
desprende que en Joel, “Israel” describe al pueblo de Dios ya sea el
reino del norte o del sur, sobre todo en las apelaciones directas de
YHWH a su propio pueblo.

Amos desarrolla su ministerio entre Israel y Jud4, sin em-
bargo la mayor parte de sus mensajes se centran en el reino del
norte."”’ Por eso, aunque en alguna ocasion utiliza “Israel” en refe-
rencia historica al pueblo que subi6 de Egipto (9:7), generalmente
hace referencia al reino del norte."”® La expresion “hijos de Israel”
que aparece en 3:1 es una designacion étnica que se refiere al con-
junto del pueblo, identificado como “toda la familia que hice subir
de la tierra de Egipto”. También ocurre asi en el versiculo 12 donde
se habla de los “hijos de Israel que moran en Samaria”. El resto de
pasajes en los que aparece esta expresion hace referencia al conjun-
to del pueblo en general.””” La expresion “casa de Israel” también
es frecuente. Sin embargo, su significado es variado ya que en al-
gunos pasajes hace referencia al reino del norte que iba a ser des-
truido,'® y en otros se refiere a ambos reinos.'®' Finalmente, hay

de Efrain (¢f. Siegfried Herrmann, “Ephraim”, The Anchor Bible Dictionary,
2:551).

13305 10:11; 12:2.
154 Joel 2:27; 3:2, 16.
155J12:1, 15; 3:1, 6, 18, 20-21.

130 J1 3:2 (4:2): “Congregaré a todas las naciones y les haré bajar al valle de Josa-
fat, y entraré alli en juicio con ellos por mi pueblo y mi heredad, Israel, a quien
dispersaron entre los gentiles, mientras se reapartian mi tierra”; 3:16 (4:16): “Y
YHWH ruge desde Sion y desde Jerusalén emite su voz, y el cielo y la tierra se
conmueven; mas YHWH es un refugio para su pueblo y una fortaleza para los
hijos de Israel”.

37 Con excepcion de algunos pasajes como Am 1:2; 2:4-5; 9:11.
% Am 2:6; 3:14; 4:12, 5:2; 7:8, 9, 11, 15, 16, 17; 8:2.

% Am 2:11; 4:5; 9:7.

0 Am 5:1, 3, 4; 6:14; 7:10.

' Am 5:25; 6:1; 9:9, 14.

123



ejemplos de promesas de restauracion que se dirigen a Israel, y que
sin duda no se restringen al reino del norte.'®* En un libro como
Amos, que concibe a Juda como el remanente del pueblo de Dios,
aparecen referencias directas a Judd como “Israel”. Es precisamen-
te el concepto de remanente el que permite la designacion de “Is-
rael” para una parte del reino que normalmente no se designa como
tal.'® La caida del reino del norte hace que las esperanzas de un
nuevo Israel se centren en el reino del sur, que hereda el nombre de
la comunidad fiel.

En Abdias solo aparece Israel en un pasaje que promete la
restauracion de “los hijos de Israel” como “salvadores” que subiran
“al monte de Sion”.'**

Miqueas menciona Israel 12 veces. Al ejercer su ministerio
en el reino del sur, a pesar del mensaje inicial en el que muestra “lo
que vio sobre Samaria y Jerusalén”, la mayor parte del libro se cen-
tra en Juda y Jerusalén. Cuando aparece la expresion “casa de Is-
rael” siempre va acompainada de la expresion paralela “casa de Ja-
cob”,'® referida corporativamente al reino del sur, al que se dirigen
las amonestaciones. Puesto que Juda es concebido como el rema-
nente o resto de Israel,'°° la mayoria de las veces “Israel” hace refe-
rencia al reino del sur.'®” Sin embargo, hay una referencia profética
al }\G/ISesias en la que “Israel” adquiere una dimension escatologi-
ca.

12 Am 9:14: “Y repatriaré a los cautivos de mi pueblo Israel. Y reedificaran las
ciudades derruidas y las habitaran, y plantaran vifias y beberan su vino, haran
huertos y comeran sus frutos”. El pasaje de Am 9-9-14 puede ser tomado como
una promesa de integracion de los gentiles en el futuro reino de Dios, como
parte de Israel (cf. Walter C. Kaiser, “The Davidic Promise and the Inclusion
of the Gentiles [Amos 9:9-15 and Acts 15:13-18]: A Test Passage for Theolo-
gical Systems”, JETS 20 [1977]: 101).

163 Cf. Hasel, The Remnant, 393-394.
1% Ab 1:20.

5 Mi 1:5; 3:1, 9.

190 M 2:12.

7Mi 1:13, 14, 15; 2:12; 3:8; 5:1; 6:2.

1 Mi 5:2 (5:1): “Pero t, Belén Efratah, aunque pequefia para figurar entre los
clanes de Jud4; de ti me saldra quien ha de ser dominador en Israel, cuyos ori-
genes vienen de antaflo, desde los dias antiguos”.

124



La unica vez que Nahum cita Israel es para sefalar que
YHWH restaurara la “gloria de Jacob” como la “gloria de Israel”
(5x1er na).'® Puesto que se dirige al reino del sur, Harvey sostiene
que la comparacion no distingue a Juda del reino del norte, sino
que usa los dos nombres refiriéndose al reino del sur.'”® Sin embar-
go, otra interpretacion posible es la que presenta Danell, para quien
el comparar la gloria de Jacob con “Israel” implica la contempla-
cion de la restauracion de “todo Israel”.'”!

El mensaje de Sofonias esta dirigido al reino del sur, conce-
bido como el “remanente de Israel”. Puesto que a lo largo del libro
se percibe la intencion divina de crear un pueblo santo a partir del
“Israel” que ha quedado, se desprende que ha ocurrido un cambio,
y que el reino del sur ya constituye ese remanente.'’> Como en to-
dos los demas libros del AT, YHWH sigue siendo “Dios de Israel”
(2:9) y “rey de Israel” (3:15).

En Zacarias el término Israel aparece en cinco ocasiones.'”
En ellas hace referencia al reino del norte, porque Israel se opone a
Juda,'* y la “casa de Israel” a la “casa de Juda”.'” También hay
una referencia en 9:1 en la que, por el contexto, parece hacer refe-
rencia a las “tribus de Israel” en un sentido geografico. Finalmente,
en el capitulo 12 “Israel” se aplica al pueblo de Dios en general en
un pasaje escatologico.'”

1% Nah 2:3. El término mx1 implica “majestad”, “exaltacion”, “excelencia” (BDB,
145), en lo que parece ser una referencia escatoldgica al surgimiento de un Is-
rael renovado.

170 Harvey, The True Israel, 186.

I Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 204.

172901 3:13,14.

13 Zac 1:19; 8:13; 9:1; 11:14; 12:1.

174 7ac 1:9; 11:14. Respecto al versiculo 14, Danell sefiala que en realidad hace

referencia a la separacion entre judios y samaritanos (Danell, Studies in the
Name Israel in the Old Testament, 267). Pero de ser asi, es sorprendente que se
denomine a los samaritanos como “Israel”.

175 7ac 8:13.
176 7ac 12:1.

125



Malaquias envia su mensaje a “Israel” (1:1) en clara refe-
rencia al pueblo judio tras el exilio. También tiene una referencia a
Israel como territorio (1:5). Aunque ya no existia el reino del norte,
se sigue estableciendo la distincion entre “Israel” y “Juda” (2:11).
Como en los demas libros del AT, YHWH sigue siendo el “Dios de
Israel” (2:16). También aparece en una ocasion la expresion “todo
Israel” referida al pueblo del pacto a quien Moisés entrego las leyes
(4:4).

Asi pues, ya los profetas del AT usaron el término Israel en
sentido figurado como un ideal en referencia a la comunidad fiel
del pacto, a la vez que seguian considerando a la naciéon de Israel
como el pueblo de YHWH.'”’

Escritos (Ketubim)

En el libro de los Salmos son abundantes las referencias a
YHWH como el “Dios de Israel”,'”® y el “santo de Israel”.'”” Aun-
que escasas, también hay referencias a la “casa de Israel”,'® a los
“hijos de Israel”,'®" a la “descendencia de Israel” (22:23), a las “tri-
bus de Israel” (78:55), especialmente en narraciones historicas,'™ y
una referencia a “Israel” como territorio (76:1). Sin embargo, en
numerosas ocasiones “Israel” aparece mas como una comunidad
espiritual que en términos nacionales o étnicos.'® El término se
utiliza en un sentido amplio haciendo referencia al pueblo del pac-
to.'™ Para autores como Danell, “Israel” en Salmos normalmente
hace referencia al pueblo en asamblea de alabanza.'™

177 Cf. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 79.

178 Sal 41:13; 59:5; 68:8; 68:35; 69:6; 72:18; 106:48.
179 Sal 71:22; 78:41; 89:18.

'%0'Sal 98:3; 115:12; 135:19.

'81'Sal 103:7; 148:14.

182 Sal 105:23; 114:1; 136:11, 14.

183

Harvey, The True Israel, 175, lo denomina una “comunidad teoldgica”.

' Sal 14:7; 22:3; 25:22; 50:7; 53:6; 68:26, 34; 73:1; 78:5, 21, 31, 59, 71; 80:1;
81:4, 8, 11, 13; 83:4; 105:10; 114:2; 115:9; 118:2; 121:4; 122:4; 124:1; 125:5;
128:6; 129:1; 130:7; 130:8; 131:3; 135:4, 12; 136:22; 147:2, 19; 149:2. Dado el
alto contenido teoldgico de alabanza y adoracion de los salmos, “Israel” ad-

126



En Eclesiastés, el término Israel aparece una sola vez (1:2)
igual que en Proverbios (1:1) y hace referencia a la nacion, sobre la
que fue rey Salomoén. En Cantares (3:7) se mencionan los “valien-
tes de Israel” en una figura poética. Los lamentos acerca de Israel
en Lamentaciones (2:1, 3, 5) parecen referirse a los ultimos afios
del reino de Juda, aunque es posible que hagan referencia en gene-
ral a las calamidades sufridas por el pueblo de Dios.

En Daniel 1:3 se utiliza la expresion “hijos de Israel” en
referencia a los miembros del pueblo que habian sido exiliados y
debian presentarse ante la corte de Babilonia. En 9:7 habla de “todo
Israel”, pero al estar asociado de forma correlativa con las frases
“los hombres de Jud4”, y “los habitantes de Jerusalén”, es dificil
determinar si actiia como aposicion para designar al reino del sur,
con referencia a los que quedaban del reino del norte esparcidos
por diversas partes del territorio, o es una alusion global a todos los
miembros del pueblo. En las dos referencias finales (9:7 y 11) esta
claro que “todo Israel” y “mi pueblo Israel”, se refiere al pueblo en
su conjunto sin diferencias entre los reinos, porque se menciona
que la culpabilidad de todo el pueblo les ha llevado a esa situacion
de exilio.

En el libro de Rut, el término Israel aparece dos veces en
referencia al pueblo como nacién.'®® Pero también aparece en la
expresion “Dios de Israel” (2:12), y en una referencia simbolica a
la “casa de Israel” que Raquel y Lea “han edificado™ (4:11).

Durante el periodo en que fueron redactados los libros de
Cronicas, se observa una preocupacion concerniente a la definicion
de la comunidad santa.'®’ En estas obras el nombre del patriarca

quiere connotaciones mas teoldgicas y espirituales, en términos de relacién con
Dios en el contexto de su pacto.

' Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 102.

'8 Rt 4:7: “En otro tiempo esto era lo usual en Israel respecto al rescate y a los
cambios para ratificar todo trato: el uno quitabase su zapato y dabalo a su com-
pafiero. Tal era el modo de atestiguar en Israel”; 4:14: “Dijeron entonces las
mujeres a Noemi: ‘jBendito sea YHWH, que no te ha privado hoy de pariente
cuyo nombre sa pronunciado en Israel!’”.

" Hugh G. M. Williamson, Israel in the Books of Chronicles (Cambridge:
Cambridge University Press, 1977), 1.

127



Jacob parece ser evitado, y siempre se le denomina Israel.'®® Tam-
bién destacan, en ambos libros, las escasas menciones del nombre
de Juda. Segun Fung, el cronista, siguiendo la linea de Isaias, Mi-
queas y Ezequiel, identifica a Judd como el “verdadero Israel”, el
remanente del pueblo de las doce tribus y el heredero de su elec-
cion.'™ El término Israel por su parte, suele hacer referencia al
reino del norte. El titulo de “rey de Israel”, por ejemplo, se reserva
en la mayoria de los casos para los reyes del norte (ademas de para
David y Salomén), aunque en algunas ocasiones se utiliza para
reyes de Juda como Josafat'” y Acaz.'"

En los pasajes en los que se utiliza directamente “Israel”
para hacer referencia a Juda,'”” se percibe que Juda es considerado
por el cronista como el verdadero “Israel”, mientras que el reino
del norte, a pesar de llevar el nombre de Israel, se considera en re-
belion.'”® Conforme va avanzando el relato, se va apreciando una
mayor tendencia a usar el nombre de Israel para designar a la con-
gregacion reunida en torno a Jerusalén.

Los pasajes en los que se describe la division de la monar-
quia son especialmente interesantes. En 2 Cr 11:3 se menciona a
“los israelitas [5xw55] en Judd” y en 2 Cr 12:1 dice: “Cuando
Roboam habia consolidado el reino, dejo la ley de JHWH, y todo
Israel con €17, donde se aprecia que para el cronista el reino de Ro-
boam es considerado “Israel”.

En Esdras-Nehemias, el nombre “Israel” se aplica Unica-
mente a Judd, Benjamin y los descendientes de Levi. La comunidad

881 Cr1:35; 2:1; 5:1, 3; 6:23; 7:29; 29:18; 2 Cr 30:6.

"% Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Rom 11:26”, 82.

1902 Cr 21:2. En algunos manuscritos, asi como en la LXX, la Peitta y la Vulga-
ta aparece “rey de Juda” en vez de “rey de Israel”, sin embargo en general se
acepta la lectura “rey de Israel” que aparece en la mayoria de manuscritos co-
mo lectio difficilior (cf.- Raymond B. Dillard, 2 Chronicles, Word Biblical
Commentary 15 [Dallas: World Books, 1987], 164). De hecho, no era raro que
el cronista empleara el término Israel en referencia al reino de Juda (cf. Wi-
lliamson, Israel in the Books of Chronicles, 102).

Y19 Cr28:19.
1922 Cr12:1; 15:17; 20:29; 24:5, 16; 28:23.

193 Williamson, Israel in the Books of Chronicles, 87.

128



postexilica de Judd que vuelve al pais es considerada “todo Is-
rael”."”* En ambos libros se percibe una preocupacion por mantener
pura la congregacion de la contaminacion con los pueblos de alre-
dedor.'” La condicién para ser miembro del pueblo reconstruido es
la descendencia, aunque la imposibilidad de comprobar el linaje no
impide la inclusion en el pueblo en algunos casos.'”®

En la misma linea, en Esd 9:2, Israel es descrito como un
“linaje santo” que debe ser preservado. Precisamente los dos pri-
meros versiculos del capitulo nueve son interpretados como una
nueva definicion de “Israel”, porque la comunidad se ve asi misma
en relacion tipologica con la generaciéon de la conquista.'”’ Las
menciones a “Juda”, suelen designar un término geografico. Este
ajuste de realidades y nombres se aprecia también en las secciones
arameas del libro de Esdras,'” en las que comienza a aparecer la
expresion “judios” (z*1) alternando con “Israel”.'”® En Nehemias
llama la atencion la cantidad de veces que aparecen los nombres
“Judd” e “Israel” juntos. Sin embargo en los capitulos 8-10 que
tienen un contexto mas religioso, solo se utiliza el nombre de Is-
rael. De nuevo se observa que en estos libros, para el lenguaje teo-
logico y religioso se prefiere el nombre de Israel antes que cual-
quier otro.

194 Esd 2:70; 10:5; 10:8; Neh 7:73.

195 E.g. Neh 13:3: “Asi, pues, cuando oyeron la Ley, separaron de Israel a todo
extranjero”.

196 Bsd 2:59: “Y éstos son los que regresaron de Tel-mela, Tel-harsa, Querub,
Addan e Imer, los cuales no pudieron indicar su familia paterna y su estirpe
[ni] sin procedian de Israel” (¢f. Neh 7:61).

7 Williamson, “The Concept of Israel in Transition”, 155.

198 Esd 4:8-6:18; 7:12-26.

1 Para un estudio sobre los procesos de identificacion y delimitacién de la per-

tenencia a la nacién de Israel en el periodo postexilico véase Shaye J. D.
Cohen, The Beginnings of Jewishness: Boundaries, Varieties, Uncertainties,
Hellenistic Culture and Society 31 (Berkeley: University of California Press,
1998), 69-106.

129



Resumen

En el Pentateuco Israel se refiere tanto al patriarca Jacob
como a sus descendientes directos, designados generalmente con la
expresion “hijos de Israel”. En Génesis el referente mayoritario es
el propio patriarca. En el libro de Exodo comienza la transicién de
“los hijos de Jacob” al “pueblo de Israel”, y comienza a definirse
Israel como entidad que designa al pueblo de Dios al que YHWH
da sus estatutos y sus normas. En Deuteronomio ya se percibe el
énfasis en la unidad de “todo Israel” como pueblo de Dios. Sin em-
bargo, todavia no hay referentes territoriales.

En libros como Deuteronomio y Josué en los que se enfatiza
la unidad corporativa del pueblo, aparece frecuentemente la expre-
sion “todo Israel” en contextos de adoracion y en el marco de la
alianza, en los que YHWH se encuentra con su pueblo de forma
colectiva.

A partir de la division del reino el término Israel no siempre
hace referencia al pueblo en general, sino que puede designar refe-
rentes diferentes como el reino del norte, el del sur o incluso los
dos. Sin embargo, tras la caida de Samaria, el término Israel se
convierte en la designacion de una entidad ideal, manifestada con-
cretamente en Juda, los exiliados, la comunidad postexilica y fi-
nalmente la nacién de la era de salvacion.”®® Asi comienza una
nueva fase del uso del término Israel, adoptado por el reino del sur
y usado de nuevo para todo el pueblo de Dios como una designa-
cion espiritual que trasciende las designaciones politicas.”*' A pesar
de las divisiones del reino, la congregacion en el templo de Jerusa-
1én nunca deja de llamarse Israel, porque es una congregacion reli-
giosa, no nacional. En los profetas, el contenido empirico del re-
manente fiel cambia, pero su idea permanece y su realizacion se
espera en una renovacion y un nuevo nacimiento de Israel.

200 «After the fall of the northern kingdom, however, ‘Israel’ comes to mean
more an ideal entity, instantiated in Judah, the exiles, the postexilic communi-
ty, and last but not least the nation of the age of salvation” (Zobel, “Sx-w”,
TDOT, 6: 404).

1 “Israel is now adopted by the southern kingdom and it is used again for the

whole of God’s people as a spiritual designation which transcends such politi-
cal titles as the house of Judah or the province of Judah” (Von Rad, “Sx=w”,
TDNT, 3:357).

130



A lo largo de todo el AT, YHWH siempre es el Dios de
Israel como comunidad espiritual.””> Aun en la divisién del reino,
expresiones como “el santo de Israel” no se transforman en “el san-
to de Juda”, ni tampoco aparece la expresion “Dios de Juda”. En su
relacion directa con YHWH, el pueblo de Dios siempre es identifi-
cado como Israel, sin fronteras nacionales ni étnicas ya que designa
una comunidad espiritual.

La expresion “todo Israel” tiene usos muy variados, sobre
todo en el periodo en el que se va fraguando la separacion de los
dos reinos, y no se puede determinar un referente claro ni una mis-
ma connotacion teologica en todos los casos. En ocasiones la ex-
presion “todo Israel” tiene simplemente un sentido de unidad cor-
porativa. Tras el exilio, la comunidad de Judd que vuelve a
Jerusalén es llamada “todo Israel”, y considerada como un “linaje
santo” que debe ser preservado. Finalmente el término Israel, no
como titulo politico sino como el nombre del pueblo de Dios como
tal, se generaliza en las siguientes generaciones a pesar de los cam-
bios politicos y geograficos.*”

Israel en la literatura intertestamentaria

La relevancia del analisis de la literatura intertestamentaria
en esta investigacion reside en que constituye una especie de
“puente” entre el AT y el NT.>** Siendo bien conocida por los es-
critores cristianos del siglo I d.C., forma parte del contexto cultural,
literario y filologico del NT y transmite creencias y formas de pen-
sar del judaismo de la época.’® Constituyen una valiosa fuente

292 Hay unas 250 expresiones en las que YHWH se denomina “Dios de Israel”.

203 von Rad, “Sxw”, TDNT, 3: 357.

% Aranda et al., Literatura judia intertestamentaria, 246.

%% James R. Davila, “The Old Testament Pseudepigrapha as Background to the

New Testament”, Expository Times (ExpTim) 117, n° 2 (2005): 53; Véase tam-
bién James J. Scott, “On the Value of Intertestamental Jewish Literature for
New Testament Theology”, JETS 23, n° 4 (1980): 315-323; Alejandro Diez
Macho et al., Introduccion general a los apocrifos del Antiguo Testamento,
Apdcrifos del Antiguo Testamento, vol. I. (Madrid: Ediciones Cristiandad,
1984), 95-107; Miguel Pérez Fernandez, “La apertura a gentiles: Judaismo in-
tertestamentario”, EstBib 41, n° 1-2 (1983): 83-106; John Joseph Collins, “The
Intertestamental Literature”, Listening 19, n° 1 (1984): 41-52; Jerome Murphy-

131



primaria para conocer la tltima parte de la historia social e intelec-
tual del judaismo del momento,”” y su influencia en esa socie-
dad.*®” Conocer esta literatura es necesario para hacer una exégesis
del NT competente,”” ya que sin ella, es dificil explicar el desarro-
1lo religioso del judaismo de este periodo.*”’

Apocrifa o deuterocandnica

La literatura apécrifa’’® —llamada deuterocanénica entre

algunos autores— hace referencia a un conjunto de libros que no

fueron incorporados a la Biblia Hebrea, pero son incluidos en el
. . . 211

AT por importantes rectores del mundo cristiano.” " En la presente

O’Connor, “Intertestamental Literature”, RB 92, n° 4 (1985): 626-630; Roger
T. Beckwith, “Intertestamental Judaism, its Literature and its Significance”,
Them 15 (1990): 77-81.

2% Luigi Moraldi, “La Literatura Intertestamentaria: Apdcrifos y escritores ju-
dios”, en Problemas y perspectivas de las ciencias biblicas, ed. Rinaldo Fabris.
Biblioteca de Estudios Biblicos, 48, trad. Alfonso Ortiz Garcia (Salamanca:
Ediciones Sigueme, 1983), 47-48.

27 James H. Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha and the New

Testament: Prolegomena for the Study of Christian Origins. Society for New
Testament Studies Monograph Series (London: Cambridge University Press,
1985), 70; James A. Sanders, “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”, en
The Pseudepigrapha and Early Biblical Interpretation, ed. James H. Charles-
worth y Craig A. Evans, Journal for the Study of the Pseudepigrapha Supple-
ment Series 14 (Sheffield: JSOT Press, 1993), 14; Stone, “Why Study the
Pseudepigrapha?”’, 241.

% Craig A. Evans, Noncanonical Writings and New Testament Interpretation
(Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992), 1, sefiala al menos ocho formas
de utilidad en el estudio de la literatura de este periodo. Permite aclarar: 1) sig-
nificado de palabras, 2) sintaxis, 3) significado de conceptos, 4) datos histori-
cos, 5) contexto histdrico, social y religioso, 6) contexto exegético, 7) contexto
hermenéutico, 8) contexto canonico.

9 Robert. H. Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testa-

ment (Oxford: Clarendon Press, 1913), 1: x.

19 E] término significa “escondido” o “secreto” (D. N. Freedman, The Anchor

Bible Dictionary [New York: Doubleday, 1996], 1: 292).

I Ademas de aparecer también en la LXX. Véase al respecto Peter W. Flint,

“Noncanonical Writings in the Dead Sea Scrolls: Apocrypha, Other Previously
Known Writings, Pseudepigrapha”, en The Bible at Qumran: Text, Shape, and

132



investigacion se llaman libros “apdcrifos” o “deuterocanonicos” al
cuerpo literario formado por Tobias, Judit, 1 Macabeos, 2 Maca-
beos, Sabiduria de Salomon, Eclesidstico, Baruc, y las adiciones
griegas a Ester y a Daniel.”'* A pesar de no formar parte del canon
judio, estos libros constituyen también parte del contexto literario
amplio de la época del NT.*"?

Tobit (siglos III-1] a.C.)

El término Israel aparece cuatro veces en el libro de 7obit.
En uno de los primeros versiculos se menciona la “tierra de Israel”
(yAi ’Iopani) como nacidén o zona geogrélﬁca.214 En el mismo ver-
siculo se mencionan las “tribus de Israel” (pvrai Topani), de entre
las que se habia elegido la ciudad de Jerusalén para construir el
templo. Aqui la expresion también parece tener un sentido territo-
rial o nacional. En el versiculo 6 se emplea la expresion “todo Is-
rael” para designar los creyentes convocados para ir a Jerusalén en
las fiestas. El término parece tener un sentido atemporal ya que se
lo describe vinculado con un decreto perpetuo o definitivo.”'> Mas
adelante, en 13:3, aparece la expresién “hijos de Israel” (viol
TopanA), refiriéndose a los descendientes de Jacob, y en oposicion
a los gentiles.*'°

Interpretation, ed. Peter W. Flint, Studies in the Dead Sea Scrolls and Related
Literature (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001), 86.

12 Véase James C. Vanderkam, An Introduction to Early Judaism (Grand

Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001): 54-55.

13 Henri Blocher, “Hepful or Harmful?: The ‘Apocripha’ and Evangelical The-

ology”, European Journal of Theology 13, n® 2 (2004): 86-87, sefiala: “the
Apocrypha provide us with background and contextual information on pre-
Christian Judaism which we would gain from no other source”.

214 “Cuando estaba en mi pais, en tierra de Israel, cuando era joven, toda la tribu
de Neftali, mi padre, se apart6 de la casa de David mi padre y de Jerusalén, la
ciudad escogida entre todas las tribus de Israel para que todas ellas sacrifica-
sen; pues en ella fue construido y santificado el Templo de la morada de Dios
para todas las generaciones” (Tob 1:4).

215 . o i
“Yo era el Gnico que solia ir muchas veces a Jerusalén por la fiestas conforme
esta escrito en todo Israel por decreto definitivo” (Tob 1:6).

216 -y . . . .
La expresion “hijos de Israel”, para Tomson, tiene connotaciones hebraizantes

en la literatura intertestamentaria (Peter J. Tomson, “The names Israel and Jew

133



Judit (siglo Il a.C.)

La expresion asociada con Israel mas frecuente en Judit es
“hijos de Israel” (vioi¢ Topaf}), que aparece en 18 ocasiones.”'’
En general hace referencia a los descendientes del patriarca que
toman parte activa en la historia que se narra.”'® En el relato, la
guerra se desarrolla entre los ejércitos de Nabucodonosor y los “hi-
jos de Israel”, que este caso no tiene un sentido corporativo, sino
que hace referencia a los miembros del pueblo.*"”

En otras ocasiones, el término Israel se utiliza de forma
colectiva, haciendo referencia al pueblo de forma étnica diacrdni-
ca,”*’ ya sea con expresiones como “pueblo de Israel”, “hombres de
Israel” o similares. Entre estos usos, sin embargo, cabe destacar el
de 15:14, en el que “todo Israel” se usa con un sentido local,*! no
corporativo: “Y Judit inici6 este cantico de accion de gracias en
medio de todo Israel, y toda la gente coreaba en alta voz esta ala-
banza”.

Mas adelante Israel hace referencia a una parte del pueblo,
que Judit esperaba que fuese liberada.”” A lo largo del libro hay

in Ancient Judaism and in the New Testament 1”, Bijdragen, tijdschrift voor
Filosofie en Theologie 47 [1986], 134), pues hace énfasis en el linaje.

A7 ydt 4:1; 4:8; 5:1; 5:23; 6:10; 7:1; 7:4; 7:6; 7:10; 7:17; 7:19; 10:8; 10:19; 15:3;
15:5; 15:7; 15:8; 16:25.

> En la Biblia de Jerusalén (1975), generalmente se traduce por “israelitas”

(e.g. “Los israelitas (viovg Iopand) que habitaban en Judea oyeron todo cuanto
Holofernes, jefe supremo del ejército de Nabucodonosor, rey de Asiria, habia
hecho con todas las naciones: como habia saqueado sus templos y los habia
destruido”, Jdt 4:1).

19«1 o5 hijos de Israel clamaron al Sefior, su Dios, porque estaban acongojados,
ya que todos sus enemigos les habian rodeado y no era posible escapar de en
medio de ellos” (Jdt 7:19); “Los hijos de Israel a la vuelta de la matanza se
apoderaron del resto. También las aldeas y caserios de la montafia y el llano se
apoderaron de muchos despojos, pues habia una enorme reserva” (15:7).

220 34t 4:8; 4:9; 6:2; 8:33; 9:14; 15:8; 15:10; 15:12; 15:13; 15:9; 15:14; 16:7.

! También lo sefiala asi Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’

in Romans 11:26, 108.

22 “Estad esta noche a la puerta de la ciudad. Yo saldré con mi sierva y antes del
plazo que os habéis fijado para entregar la ciudad a nuestros enemigos, visitara
el Sefior a Israel por mi mano” (Jdt 8:33).

134



varias menciones al “Dios de Israel”** y a la “casa de Israel”.*** En
ellas, la expresion suele tener un significado corporativo, de inclu-
sién de todo el pueblo,** pero de forma sincronica local.”

El relato de la conversion de Aquior tiene connotaciones
importantes. En ¢l se menciona explicitamente la inclusion de un
gentil al pueblo para formar parte de la “casa de Israel” tras su con-
version. Es la unica vez que se menciona un relato semejante en
estos libros:**” “Al ver Aquior todo lo que habia hecho el Dios de
Israel, crey6 de verdad en Dios, circuncido la carne de su prepucio
y se sumo a la casa de Israel hasta este dia” (Jdt 14:10).

Finalmente el nombre Israel aparece en una genealogia
(8:1), y en dos ocasiones con sentido territorial (8pLov Iopoma).**

2334t 4:12; 6:21; 9:12; 10:1; 12:8; 13:7; 14:10.
22474t 4:15; 6:17; 8:6; 13:14; 14:5; 14:10; 16:24.

2 “Tomando la palabra les comunico lo que pas6 en el consejo de Olofernes y

todas las palabras que pronuncié en medio de los jefes asirios, asi como las pa-
labras grandilocuentes que tuvo Olofernes contra la casa de Israel” (Jdt 6:17);
“Antes de hacer esto llamadme a Aquior el amonita para que vea y reconozca
al que desprecio a la casa de Israel y al que le envié hacia nosotros como hacia
la muerte” (14:5); “La casa de Israel la llord durante siete dias. Antes de morir
repartio sus bienes a todos los allegados de Manasés, su marido, y a los parien-
tes de surama” (16:24).

2% Segtin Goodblatt, la frase ocurre frecuentemente en pasajes poéticos o litiirgi-
cos, sin embargo en esta investigacion no se ha visto confirmada esa hipoétesis.
Es posible que en el s.IT a.C la “casa de Israel” tuviese una connotacion oficial,
dado el caracter inclusivo y corporativo. Ver Goodblatt, David. “From Judeans
to Israel: Names of Jewish States in Antiquity”. Journal for the Study of Ju-
daism, 29 (1998): 34.

2" Tomson sefiala que es un ejemplo del lenguaje “de judios para judios” en los

que predominaba el uso de “Israel” en referencia al pueblo (Tomson, “The
Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Testament 17, 133).

2% «pero vosotros y todos los habitantes del territorio de Israel los seguiréis hasta
arrasarles en su camino” (Jdt 14:4); “Ozias despacho emisarios hasta Betomas-
téu, Bebas, Cobas y Cola y a todos los confines de Israel para que informaran
de las cosas que se habian cumplido y para que todos se precipitaran contra los
enemigos con el fin de acabar con ellos” (15:4).

135



Eclesiastico (Sabiduria de Ben Sira) (siglo I a.C.)

En el Eclesidstico, aparece varias veces el término Israel, en
expresiones paralelas a “Jacob”, pero referidas al pueblo del pacto
en un contexto religioso.”*’

En otras ocasiones Israel se utiliza en lenguaje poético, de-
nominado “porcion del Sefior” (17:17), o se invita a la “sabiduria”
a entrar en la “heredad de Israel” (24:8). La expresion “tribus de
Israel” hace referencia al pueblo historico, en la descripcion de las
ropas sacerdotales (45:11). Ademads aparece en tres ocasiones la
expresion “hijos de Israel”, haciendo referencia, de nuevo, a sus
descendientes étnicos.>*’

También se utiliza la expresion “Dios de Israel” (47:18) y
una referencia a Israel como pueblo escatologico eterno: “La vida
del hombre son dias contados, pero los dias de Israel son innume-
rables” (37:25). Finalmente hay una referencia a Israel en tanto que
nacioén a la que se desea paz para siempre.>'

Baruc (siglos I1I-1 a.C.)

El capitulo 2 de Baruc hace patente la division entre el reino
. 232 . .y .
del norte y el reino del sur.””” Usa varias veces la expresion “Dios

¥ “Le hizo escuchar su voz, y le introdujo en las tinieblas; le dio los manda-

mientos cara a cara, la Ley de vida y ciencia para ensefiar a Jacob la Alianza, y
sus juicios a Israel” (Sir 45:5); “Le dio por sus mandamientos poder con pactos
y disposiciones, para ensefiar a Jacob sus testimonios, ¢ iluminar a Israel con su
Ley” (45:17); ver también 36:12; 45:5; 45:17; 45:23; 46:1; 47:11; 47:23;
50:13.

2% “para que viesen todos los hijos de Israel que es bueno caminar en pos del
Sefior” (Sir 46:10); “Como grasa separada del sacrificio pacifico, asi lo fue
David de los hijos de Israel” (47:2); “Entonces, descendiendo, elevaba sus ma-
nos sobre toda la asamblea de los hijos de Israel, para darles con sus labios la
bendicion del Sefior, y gloriarse en su hombre” (50:20).

231 ’ r ’
“iQue nos conceda la alegria del corazon y que haya paz en nuestros dias, y

en Israel por los dias de la eternidad!” (Sir 50:23).

2 “E| Sefior cumplié su palabra que habia hablado contra nosotros y contra
nuestros jueces que juzgaron a Israel, contra nuestros reyes, contra nuestros
jefes y contra los hombres de Israel y Juda” (Bar 2:1); “Y pusiste la casa en
donde se invoca tu nombre como en este dia por la perversidad de la casa de
Israel y de la casa de Juda” (2:26).

136



de Israel”®® y una vez “hijos de Israel” como referencia étnica
y

(2:28). También utiliza el término Israel en referencia colectiva al
pueblo como nacién.”** Finalmente hay una referencia que merece
la pena resaltar en la que se habla del pacto eterno con Israel, en un
lenguaje muy parecido al de Jeremias sobre el nuevo pacto.”*> El
uso aqui de Israel en términos vinculados con los pasajes que apun-
tan a un nuevo pacto, parece indicar una concepcion de Israel en
términos escatoldgicos como “pueblo de Dios”.

Susana (circa siglo Il a.C.)

La mencion de Israel aparece en tres ocasiones muy pareci-
das. En una de ellas, la expresion “hijos de Israel” hace referencia a
los miembros del pueblo de forma sincrénica (1:48), de la misma
manera que las expresiones “hija de Israel” (1:48) e “hijas de Is-
rael” (1:57) hacen referencia étnica a las mujeres descendientes del
patriarca.

1 Macabeos (siglos II-1 a.C.)

En los libros de / y 2 Macabeos, asi como en Jubileos, la
nota de universalismo que se encuentra en otros libros del AT esta
completamente ausente, y en ellos priman los elementos historicos
concretos.”*® En el caso de I Macabeos el término Israel es aplica-
do explicitamente a los seguidores de la revuelta asmonea. Todos
los que sucumben a la influencia gentil o se oponen a la revolucion,
son considerados pecadores y excluidos de Israel. El autor redefine
quién constituye “Israel”, de forma que el criterio de pertenencia
étnico se supedita al de lealtad a la revolucion.>’

233 Bar 2:11; 3:1; 3:4.
4 Bar 2:15; 3:9; 3:10; 3:24; 3:36; 4:4 4:5; 5:7, 5:8; 5:9.
3 <Y fijaré con ellos una alianza eterna de forma que yo sea para ellos Dios y

ellos sean para mi un pueblo, y ya no moveré a mi pueblo Israel de la tierra que
les di” (Bar 2:35). Cf. Jer 7:23; 11:4; 24:7; 30:22; 31:33; 32:38.

236 Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 62.

27 Asi lo sefiala también DeSilva “All promoters of Gentile influence and inter-
ests in Israel, together with all opponents of the Hasmoneans’ revolutionary
government, are labelled ‘renegades’ or ‘sinners’ and are excluded from ‘Isra-
el’. That alter sacred title comes to be the primary label for the Hasmoneans

137



Excepto en los pasajes historicos que se refieren al pueblo
de Israel en épocas anteriores,”® a partir del surgimiento de la re-
volucion el término Israel es aplicado directamente al resto fiel a
los asmoneos.”’ Todas las referencias a “todo Israel”,** tienen una
connotacion colectiva que abarca al conjunto de los fieles. Aunque
estas citas solo hacen referencia a un grupo pequefio de seguidores
de Matatias, el autor de Macabeos lo consideraba como “todo Is-
rael” o el verdadero Israel.**!

También hay referencias a Israel como territorio.”** La ex-
presion estereotipada “hijos de Israel” sigue haciendo referencia a
los miembros del pueblo, en oposicion a los paganos que lo atacan,

and their supporters throughout the book. Far from being impartial or objec-
tive, the author very clearly draws the lines of acceptable and unacceptable
policies and behaviours, even going so far as to redefine who constitutes Israel,
no longer an ethnic phenomenon, on the basis of one particular response to
Gentile influence in the Holy Land and alignment with one particular party
[...] “All Israel” mourns Mattathias’s passing (2:70), thus limiting ‘Israel’ nar-
rowly to those sympathetic to the Hasmonean attacks on apostates and the
Gentile occupying forces” (Ver David A. DeSilva, Introducing the Apocrypha
[Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002], 262).

28 1Mac 1:11; 1:20; 1:25; 1:30; 1:36; 1:43; 1:58; 1:62; 1:64; 2:16; 2:42; 2:55;
3:46.

2% IMac 2:70; 3:2; 3:8; 3:10; 3:35; 4:11; 4:25; 4:27; 4:31; 4:59; 5:9; 5:60; 5:62;
5:63; 6:21; 7:5; 7:22; 7:26; 8:18; 9:20; 9:21; 9:27; 9:51; 9:73; 10:46; 10:61;
11:23; 11:41; 12:52; 13:4; 13:26; 13:41; 13:51; 14:11; 14:26; 16:2 [2 veces].

49 «Judas y sus hermanos alcanzaron gran gloria ante todo Israel y todos los
gentiles” (1Mac 5:63); “Lo lloraron, y todo Israel hizo gran duelo por él, la-
mentandose durante muchos dias y diciendo” (9:20); “Llegaron todos sanos y
salvos al pais de Juda, hicieron duelo por Jonatan y sus compaiieros, y se llena-
ron de temor; todo Israel hizo gran duelo” (12:52); “Simén mandd coger los
huesos de sus hermano Jonatan, y le enterr6 en Modein, ciudad de sus padres.
Todo Israel hizo gran duelo por él, y le lloraron durante muchos dias” (13:25-
26).

I También lo sefiala Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in

Romans 11:26”, 108.

42 “Matatias y sus compaiieros llevaron a cabo una expediciéon en derredor des-
truyendo los altares idolatricos, y circuncidando a la fuerza a todos los nifios
incircuncisos que encontraron en el territorio de Israel” (1Mac 2:45-46); “Des-
pués de la muerte de Judas aparecieron de nuevo los sin ley en todo el territorio
de Israel, y salieron a la luz los que obraban la iniquidad” (9:23).

138



. . . . . 243

o a los israelitas que toman parte activa en la historia.”™ Otras son
. . . 244 .y

simples referencias a los miembros del pueblo.”™ La expresion
“salvador de Israel” aparece una vez en la oracioén de Judas (4:30).

2 Macabeos (siglo I a.C.)

En este documento el término Israel aparece cinco veces.
Dos se refieren al Israel historico en el pasado,”* otras dos desig-
nan a los seguidores fieles a la revolucion,**® y la tltima aparece en
la expresion “Dios de Israel” (9:5).

1 Esdras (3 Esdras en la Vulgata) (siglo I a.C.)

1 Esdras resulta muy 1til para comprender la reconstruccion
de la identidad de Israel que tuvo lugar después del exilio. Este
libro muestra que la pertenencia a Israel se considera sobre todo un
asunto de genealogia, de descendencia étnica.**’ Como el libro co-
mienza con la historia de Josias,”*® las primeras menciones a Israel
asi como algunas posteriores, se refieren al pueblo de Israel antes
del exilio. Como en otras obras de este tipo, aparece varias veces la
expresion “hijos de Israel” en referencia a los descendientes del

3 <Y subi6 de nuevo con él un ejército potente de hombres impios para ayudar-
le a tomar venganza de los hijos de Israel” (1Mac 3:15); “Cuando los mercade-
res de la region oyeron hablar de ellos, tomaron gran cantidad de plata, oro y
grilletes, y se dirigieron al campamento para tomar como esclavos a los hijos
de Israel” (3:41); “y le envid junto con Alcimo el impio, concediéndole a éste
el sumo sacerdocio; le dio orden de tomar venganza de los hijos de Israel”
(7:9); “Los asideos fueron los primeros en pedirles la paz entre los hijos de Is-
rael” (7:13).

2 1Mac 5:45; 6:18; 7:23.
245 2Mac 1:25; 1:26.

%6 «“Una vez hecho esto, se pusieron a bendecir con himnos y alabanzas al Sefior,
que favorecia en gran manera a Israel y les daba la victoria” (2Mac 10:38);
“Cuando se enteraron los hombres del Macabeo de que él estaba cercando la
foraleza, se pusieron a suplicar al Sefior junto con la multitud, con lamentos y
lagrimas, que enviase un angel bueno para la salvacion de Israel” (11:6).

**7 DeSilva, Introducing the Apocrypha, 289. E.g. 1Esd 5:37: Tampoco pudieron

demostrar que eran de Israel sus familias, ni su ganado: los hijos de Laban, el
hijo de Ban, los hijos de Necodan, seiscientos cincuenta y dos.

28 1Esd 1:3; 1:4; 1:18; 1:21; 1:24; 1:32; 1:33; 5:60; 6:14.
139



patriarca.”” También se registran varias veces las expresiones
“Dios de Israel”,”’ y “Sefior de Israel”.”*!

En la segunda mitad del libro, a pesar de que la gran mayo-
ria de los regresados del exilio eran del reino de Juda, se utiliza el
término Israel para referirse a ellos.”>> La expresion “todo Israel”
hace referencia de forma global a la totalidad del pueblo que habia
vuelto del exilio.”>® En estos pasajes, “todo Israel” se aplica al re-
manente del pueblo postexilico.”*

Resulta muy significativo que sea precisamente en este li-
bro, que describe la vuelta del exilio y la reconstruccion de la iden-
tidad del pueblo como remanente, donde mas se utilice la expresion
“todo Israel” para designar a ese remanente que vuelve.

4 Esdras (siglo 1d.C.)

Este documento probablemente fue escrito después de la
destruccion de Jerusalén, en un momento critico para el pueblo
judio.”® La obra transmite la tragedia que representa que Jerusalén

249 1Esd 1:5; 1:19; 7:6; 7:10; 7:13; 8:5; 8:92; 9:37.
20 1Esd 1:48; 2:3; 5:48; 5:67; 6:1, 7:4, 7:9; 7:15; 8:3; 8:65; 9:39.
21 1Esd 2:5; 5:68; 6:15; 8:13; 8:69; 8:89.

22 1Esd 5:37; 5:41; 5:46; 5:61; 5:70; 7:8; 8:7; 8:27; 8:55; 8:58; 8:65; 8:69; 8:92;
8:96; 9:7; 9:26; 9:37.

233 1Esd 5:46; 5:61; 7:8; 8:7; 8:55; 8:65; 8:96.

% | Esd 5:46: “Y moraron los sacerdotes y los levitas y el pueblo en Jerusalén, y
en el campo, los cantores y los porteadores; y todo Israel en sus aldeas”; 5:61
“Y cantaron a gran voz cantos de alabanza al Sefior, porque su misericordia y
su gloria es para siempre en todo Israel; 7:8 “y doce carneros por el pecado de
todo Israel, de acuerdo al ntimero de los principales de las tribus de Israel”; 8:7
“Pues Esdras era muy habil, y no omitié nada de la ley y los mandamientos del
Sefior, sino que ensefid a todo Israel las ordenanzas y los juicios™; 8:55 “Y pesé
el oro, y la plata, y los utensilios santos de la casa de nuestro Sefior, que el rey,
y su concilio, y la princesa, y todo Israel, habian dado”; 8:65 “Ademas aquellos
que salieron de la cautivdad ofrecieron sacrificio al Sefior Dios de Israel, hasta
doce bueyes para todo Israel, noventa y seis carneros; 8:96 “Y Esdras se levan-
td, y tomd juramento al principal de los sacerdotes y levitas y todo Israel para
hacer estas cosas, y ellos juraron” (traduccion personal).

3 Earl Breech, “These Fragments I Have Shored Against My Ruins: The Form
and Function of 4 Ezra”, JBL 92, n°2 (1973): 267.

140



haya sido destruida de nuevo y trata de reconstruir la esperanza
perdida.>® Quiza por eso, de las quince veces que aparece el tér-
mino Israel, en la mayoria de ellas tiene connotaciones teoldgi-
cas,”’ evocando la fidelidad de Israel como pueblo frente a los
paganos.”® En las demas ocasiones hace referencia al pueblo histo-

: . 259
rico de forma colectiva.

Oracion de Azarias (siglo Il a.C.)

En este texto Israel solo se menciona una vez (1:61), en la
lista de vocativos que abarca los versiculos 35-68 en una invitacion
a alabar a Dios a todo lo que hay bajo el cielo.**

Adiciones griegas a Ester (siglo Il a.C.)

Israel en estos pasajes aparece cuando Ester habla de su
pueblo,”®' en la expresion “Dios de Israel” (14:3), y en las oracio-
nes de Mardoqueo y Ester cuando ambos ruegan por la “salvacion
de Israel”,*** en una referencia colectiva al pueblo historico de su
época. También aparece una vez la expresion “todo Israel”, en refe-
rencia al pueblo en forma colectiva, pero local.>*

% philip F. Esler, “The Social Function of 4 Ezra”, JSNT 53 (1994): 122-123.
27T 4Esd 2:10; 2:16; 3:19; 3:32; 3:34; 3:36; 5:35; 8:16; 9:30; 12:46; 14:28.

28 «; 0 hay algun otro pueblo que te conozca aparte de Israel? O jqué generacion

creyd tus pactos como Jacob? (4Esd 3:32); “Pesa tu nuestras maldades en la
balanza, y la de los que habitan en el mundo, y tu nombre no sera encontrado
sino en Israel” (3:4); “encontraras que Israel ha guardado tus preceptos; pero
no los paganos” (3:36) (traduccion personal).

239 4Esd 2:33; 4:23; 5:17; 7:37.

0 DanDC “Oh Israel, bendice al Sefior: alabalo y exaltalo sobre todo por siem-

pre”.

1 “Mi pueblo es Israel, que clamé a Dios y fue salvado. Salvo el Sefior a su

pueblo, el Sefior nos liberd de todos estos males; obré Dios grandes sefiales y
prodigios como nunca los hubo en los demas pueblos” (Ad Est 10:9).

292 Ad Est 13:9; 13:13; 14:5.

263 «“Todo Israel de la misma forma clamé con afén al Sefior, porque su muerte
estaba ante sus 0jos” (Ad Ester 13:18) (traduccion personal).

141



Pseudoepigrafica

Hoy en dia se llama pseudoepigrafica a un conjunto de
obras literarias judias del periodo del segundo templo, que contie-
nen temas relacionados con el AT, que no se integran en ningun
corpus determinado, y no se pueden atribuir a un autor conocido.”®*
Sus autores —judios o cristianos, excepto Ajicar— frecuentemente
atribuidos a figuras idealizadas de la historia de Israel, dicen tener
un mensaje de parte de Dios. Frecuentemente se basan en ideas y
narraciones del AT, y fueron en su mayor parte compuestos entre el
200 a.C. y el 200 d.C.** Juegan un papel muy util para el estudio
del contexto historico, social, religioso y literario del NT. >

3 Macabeos (siglo I a.C.)**’

El término Israel aparece en siete ocasiones, cinco de ellas
: ) o268
en oraciones a Dios en las que se refiere al pueblo historico.”™ En
una ocasion se refiere al amor de Dios por la “casa de Israel” (2:10)

2% Aranda et al., Literatura judia intertestamentaria, 245-246. También se pue-
de definir como el conjunto de literatura emparentada a la apdcrifa, que no esta
incluida en cénones judios o cristianos, ni en la literatura rabinica (James A.
Sanders, “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”, 13; Stone, “Why Study the
Pseudepigrapha?”, Biblical Archaeologist 46, 4 (1983): 235-243).

%% James H. Charlesworth, ed., The Old Testament Pseudepigrapha (New York:

Doubleday, 1985), 1:xxv.

2 Mark Harding, “The Value of the Pseudepigrapha for the Study of the New
Testament”, RTR 51, n° 1 (1992): 30, los denomina unos “testigos indispensa-
bles” de la época.

27 En toda esta seccion se utilizara la version de Alejandro Diez Macho y Anto-

nio Pifiero Saenz, Apocrifos del Antiguo Testamento, 6 vols (Madrid: Ediciones
Cristiandad, 2002).

6% «Ty probaste al orgulloso Faraon, que esclavico a tu santo pueblo Israel”

(3Mac: 2:6); “Pero puesto que ta santificaste este lugar santo porque te agrado
en tu gloria entre tu pueblo Israel” (2:16); “A Faradn, el antiguo soberano de
Egipto, con la multitud de carros, altivez y fuerza en su insolencia desaforada y
su lengua jactanciosa, ti destruiste en las profundidades del mar con su ejército
orgulloso, Padre, haciendo brillar la luz de tu misericordia sobre el pueblo de
Israel” (6:4); “Ahora, ti que odias la insolencia, lleno de misericordia, protec-
tor de todos, manifiéstate con presteza a aquellos del pueblo de Israel que son
tratados de forma atroz por los abominables y desaforados paganos” (6:9) (tra-
duccioén personal).

142



en referencia corporativa al pueblo. Hacia el final del libro apare-
cen las otras dos menciones, refiriéndose ambas a Dios como “sal-
vador de Israel” (7:16) y “libertador de Israel” (7:23).

4 Macabeos (siglo I a.C.)

En este libro aparece el conocido episodio del martirio y
muerte de un sacerdote, su mujer y sus siete hijos, que es interpre-
tada por el autor como una “propiciacion” por el pecado de Israel
en relacion con la liberacion de la nacion: “Sirvieron de rescate por
los pecados de nuestro pueblo. Por la sangre de aquellos injustos y
por su muerte propiciatoria, la divina providencia salvo al antes
malvado Israel” (17:22). Poco después de esta narracion, se hace
un llamamiento a la fidelidad a los miembros del pueblo como “hi-
jos israelitas” (moldec Iopaniital), que se identifican con la simien-
te de Abraham (18:1), en una clara designacion étnica.

Salmos de Salomon (siglo [ a.C.)

En los Salmos de Salomon aparece la expresion “Dios de
Israel”,*” referida en la mayoria de ocasiones al pueblo historico
de forma colectiva.”’® Aunque también aparece en referencia a la
unién final escatolégica de las tribus,”’' y en una declaracion de
esperanza mesidnica.”’>

En este documento la expresion “casa de Israel” es una refe-
rencia corporativa,”””> que tiene el mismo sentido que “pueblo de
Israel”. También aparecen referencias al pueblo disperso o diaspora
(6ueomopiv) de Israel, repartido entre las naciones.””* Finalmente,

299 Qal Salm 4:1; 9:8; 16:3.

270 Sal Salm 5:18; 7:8; 8:26; 8:34; 9:1; 10:5; 10:6; 10:7; 11:1; 11:6; 11:7; 11:8;
11:9; 12:6; 14:5; 17:4; 17:21, 17:42; 17:45; 18:1.

7! “Felices los que nazcan en aquellos dias, para contemplar la felicidad de Is-
rael cuando Dios congregue sus tribus” (Sal Salm 17:44).

72 “pyrifique Dios a Israel para el dia de la misericordia y la bendicién, para el
dia de la eleccion, cuando suscite a su Ungido” (Sal Salm 18:5).

273 Sal Salm 9:11; 10:8; 17:42.

7% «“Retine a la diaspora de Israel con misericordia y bondad, porque tu felicidad
mora entre nosotros”; 9:2 “Israel quedo disperso entre los pueblos, segin la

143



hay un pasaje discutido (18:3) en el que Abraham podria ser pre-
sentado como “hijo de Israel”. El texto dice literalmente: “f &yomm
oov éml omépua ABpaap violg Iopaed”. La version en espaiiol tra-
duce: “Tus sentencias se ejecutan en toda la tierra con misericordia,
y tu amor reposa en la descendencia de Abraham, los hijos de Is-
rael”. Sin embargo, en relacion con alguna variante textual,’’”
Charlesworth sostiene que la forma mas natural de interpretar la
expresion es como una aposicion de “Abraham”, proponiendo la
traduccion: “Abraham, el israelita”.’® Este seria un uso interesante
ya que implicaria la consideracion de Abraham como parte del
pueblo de Israel, antes incluso de que naciera el patriarca Jacob, lo
que confirma la idea de que “Israel” ya designa, en contextos teo-
logicos, al pueblo de la alianza.

Jubileos (siglo Il a.C.)

En este extenso libro, el término Israel es empleado en nu-
merosas ocasiones. En muchas de ellas aparece en la expresion
“hijos de Israel”,*”" a los que se hace referencia como destinatarios
de las leyes de Moisés por estatuto perpetuo.”’® En una ocasion se
refiere a los hijos literales de Jacob (44:34), pero en adelante la
expresion “los hijos de Israel” se convierte en una mencion general
de los descendientes étnicos del pueblo. Israel aparece con frecuen-
cia como nombre del patriarca,””’ y en dos ocasiones aparece la

palabra del Sefior. Para que se reconozca que actuaste justamente, oh Dios, con
nuestras impiedades” (Sal Salm 8:28).

275 e . . .
Traducir “violg IopemA” como “los israelitas”, transponer “Abrahdn” e “Is-

rael” de forma que se leeria: “los descendientes de Israel, el hijo de Abrahan”,
o simplemente traducir como “el israelita”.

7% Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha, 2: 669.

27 Jub 1:1; 2:26; 2:27; 2:29; 2:33; 5:17; 6:11; 6:13; 6:19; 6:20; 6:22; 6:32; 6:34;
15:28; 15:30; 15:33; 15:34; 28:7; 30:5 [“hija de Israel”]; 30:11; 30:21; 33:13;
34:18; 38:16; 41:26; 46:1; 46:3; 46:5; 46:9; 46:12; 46:13; 46:15; 47:2; 47:11
[dos veces]; 48:14; 48:15; 48:17; 48:18; 48:19; 49:4; 49:8; 49:10; 49:13; 49:14;
49:15; 49:18; 49:22; 50:13.

278 r ’ T L.
Véase sobre la escatologia en esta obra, desde un analisis critico, a Gene L.

Davenport, The Eschatology of the Book of Jubilees (Leiden: Brill, 1971), es-
pecialmente 19-71.

27 Jub 42:15; 42:17; 44:1; 44:8; 44:9; 45:1; 45:3; 45:6 [2 veces]; 45:13; 45:14.

144



expresion “Dios de Israel”.”® En el resto de referencias, excepto en
la narracion del cambio de nombre de Jacob a Israel (32:18), el
término Israel es utilizado desde una perspectiva historica o como
término colectivo para designar al pueblo del pacto.”® En el libro
de Jubileos, el nombre Israel designa también el dominio universal
de Jacob y sus descendientes sobre las naciones. En el cambio de
nombre no se menciona el episodio de lucha de Jacob con
YHWH.? Las dos veces que aparece la expresion “todo Israel”
indicando todo el pueblo en general, de nuevo tiene un sentido lo-
cal*®

Otra cita interesante es la de 33:20, que guarda un estrecho
parecido con 1 Ped 2:9,°* en la que se presenta a Israel como una
nacion de linaje real y sacerdotal para Dios: “Y no hay mayor pe-
cado que la fornicacion que cometen en la tierra, porque Israel es
una nacion santa para el Sefior su Dios, y una nacion de heredad, y
una nacion real y sacerdotal para [su propia] posesion, y no habra
tal impureza en medio del Santo” (33:20).

280 Jub 1:28; 45:3.

1 Jub 1:29; 2:31; 3:14; 15:27; 15:30; 15:32; 16:29; 16:30; 18:19; 23:23; 30:6;
30:7; 30:8 [dos veces]; 30:9; 30:10; 30:13; 30:14; 30:17; 30:19; 31:15; 31:19;
33:14; 33:18; 33:20; 41:18; 41:27, 48:5; 48:8 [dos veces]; 48:13 [dos veces];
48:14; 49:6; 49:16; 50:5; 50:10 [dos veces]; 50:11.

282 Jub 32:18-19.
283 Jub 30:10; 49:6.

%% Sin embargo, no tiene por qué haber dependencia literaria entre ellos, puesto
que ya en versiculos como Ex 19:6 se expresa esta nocion: “mas vosotros cons-
tituiréis un reino de sacerdotes y una nacion santa”. Pedro esta describiendo a
los creyentes como a comunidad como un nuevo Israel y una comunidad de
sacerdotes. Ramsey Michaels encuentra similitudes entre el versiculo de Pedro
y una seccion de la Regla de la Comunidad (1QS 8:5-10), sin embargo recono-
ce que no hay evidencias reales para hablar de una influencia directa entre los
pasajes (J. Ramsey Michaels, I Peter, Word Biblical Commentary 49 [Waco,
Texas: Word Books, 1988]). Pancratius Beentjes descompone el versiculo de
Pedro en numerosas citas y —con tal de evitar las alusiones a los gentiles en
términos reservados para Israel— exagera su caracter intertextual (Véase Pan-
cratius C. Beentjes, “‘Holy People’: The Biblical Evidence”, en 4 Holy Peo-
ple: Jewish and Christian Perspectives on Religious Communal Identity, ed.
Marcel Poorthuis y Joshua Schwartz (Leiden: Brill, 2006), 11-13.

145



Ordaculos Sibilinos (siglos Il a.C.-VII d.C.)

En los Ordculos aparece Israel en dos ocasiones, pero am-
bas parecen ser interpolaciones cristianas posteriores al siglo I d.C,
porque hacen referencia al milagro de los panes y los peces, y a la
muerte del Hijo de Dios a manos del pueblo. En ambas “Israel” se
refiere a los judios.**

2 Baruc (siglo Il a.C.)

En este libro Israel hace referencia en numerosas ocasiones
al pueblo historico, en expresiones tanto narrativas, como de carac-
ter religioso.”*® En una ocasion aparece la expresion “hijos de Is-
rael”, junto a los que quedan de las “tribus de Israel”, conectando el
pueblo historico con el pueblo del pacto establecido con Jacob.?*’

Testamento de los Doce Patriarcas (siglo Il a.C.)

El Testamento de los Doce Patriarcas es una obra dificil de
datar porque tiene interpolaciones cristianas que probablemente
datan de comienzos del siglo II d.C.**® Charlesworth sostuvo que
eran una obra cristiana en el sentido de que representa una redac-

8 «con cinco panes y un pez marino saciara a cinco mil [...]. Y entonces Israel,

embriagado, no lo comprendera, ni tampoco le escuchara, pesados ya sus oidos
vanos” (OrSib 1:357-361); “Mas cuando a los hebreos llegue la colera furiosa
del Altisimo y arranque de ellos su confianza, porque destrozaron al hijo de
Dios celestial, incluso entonces Israel le dara bofetadas y arrojara esputos ve-
nenosos” (1:362-366).

26 2Bar 3:5; 17:2; 31:1; 46:4; 60:2; 62:3; 63:9; 72:4; 77:13.

7 «Escuchad, vosotros hijos de Israel, ved aqui cuantos quedais de las doce
tribus de Israel” (2Bar 77:2) (traduccion personal).

¥ Fred C. Conybeare sefialé una redaccion para este documento no posterior a

mediados del siglo II d.C. (“On the Jewish Authorship of the Testaments of the
Twelve Patriarchs”, JOR 5, n° 3 [1893]: 376). Mas adelante R. H. Charles sos-
tuvo que provenian del periodo macabeo, con varias ediciones posteriores (Ro-
bert H. Charles, The Greek Versions of the Testaments of the Twelve Patriar-
chs [Oxford: Oxford University Press, 1908], 12.); Gonzalo Aranda concluye
que la obra refleja en sus estratos mas antiguos material judio palestiniense del
siglo I a.C. (Aranda et al., Literatura Judia intertestamentaria, 356. También
Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the Theology of Pre-
Christian Judaism, 23-24).

146



cion cristiana de documentos judios anteriores.” Pero la existencia
de fragmentos arameos del Testamento de Levi y del Testamento
hebreo de Neftali en Qumran atestigua una fecha de composicion
anterior al siglo I d.C. en su primera version. Por ello, dado que las
interpolaciones no son muy abundantes, y cuando ocurren alteran
de forma incongruente el pasaje de forma que se pueden reconocer
porque introducen temas marginales al tema central de documen-
t0,>”? el documento resulta de utilidad en el anélisis de la literatura
judia de ese periodo.”"

En el Testamento de Rubén, el término Israel se refiere al
pueblo histérico, incluso en pasajes de caracter teologico.””> La
ultima cita pone en boca del patriarca la futura division de los
reinos de Israel y Juda.””

En el Testamento de Simeon, el término Israel se registra en
tres ocasiones, siempre en sentido teologico, reflejando la esperan-
za mesianica.” La tltima cita es interesante porque habla del su-
mo sacerdote que vendra a salvar a todo el “pueblo de Israel”, y
aparece una interpolacion que también incluye a los gentiles (las
naciones).*”

9 James H. Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha and the New

Testament: Prolegomena for the Study of Christian Origins (London: Cam-
bridge University Press, 1985), 39.

290 Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha, 1: 777, Elliott, The Survi-
vors of Israel: A Reconsideration of the Theology of Pre-Christian Judaism,
24.

! Estos testamentos son considerados por Peter J. Tomas como un claro ejem-

plo de preservacion del pensamiento intrajudio en el que se utiliza abundante-
mente el término Israel, pero no aparece el término judio ni una sola vez
(Tomson, “The names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Tes-
tament I, 135).

22T Rub. 1:10; 6:8; 6:11.

93 «Acercaos a Levi con humildad de corazén, para que recibdis la bendicion de
sus labios. El bendecira a Israel y Juda porque el Sefior ha decidido reinar por
¢l sobre todos los pueblos” (T. Rub 6:10-11).

24T, Sim. 6:2; 6:5;7:2.

3 «“porque el Sefior suscitara de Levi como un sumo sacerdote, y de Juda un rey

[Dios y hombre]. Este salvara [a todas las naciones] y al pueblo de Israel” (T.
Sim. 7:2).

147



En el Testamento de Levi Israel aparece en 12 ocasiones.
Generalmente hace referencia al pueblo historico, pero como pue-
blo del pacto.*”® También hay una referencia a Isracl como patriar-
ca (14:2), y casi al final se encuentra la expresion “todo Israel”
como expresion global del pueblo.”’

En el Testamento de Juda el término Israel aparece en va-
rias ocasiones en relacién con el pueblo historico,® en dos de ellas
con un lenguaje claramente soteriologico.”®” También se registra en
una ocasion la expresion “todo Israel”, como generalizacion y en
referencia al territorio de Israel.*”’

En el Testamento de Isacar, la Unica referencia a Israel hace
referencia al pueblo historico que est4 siendo atacado.™'

En el Testamento de Zabulon el término Israel aparece en
dos ocasiones. En una se refiere al pueblo histérico en general
(4:13) y en la otra menciona la division del reino.’"?

2% «Estaras cerca del Sefior, serds su servidor, anunciards sus misterios a los
hombres y proclamaras la redencion futura de Israel. [Y a través de ti y de Juda
aparecera el Sefior entre los hombres, salvando a todo el género humano]” (T.
Levi 2:10-11); véase también T. Levi 4:3; 5:2; 5:6; 5:7; 7:4; 8:16; 10:2; 10:3;
14:3.

7 “E] cuarto vivira entre dolores, porque la maldad se amontonaré sin limites
contra él, pues todos los habitantes de Israel odiaran a su projimo” (T. Levi
17:5).

28T Jud. 17:6; 22:1; 22:2; 26:1; 2 6:5.

%% “Mi reino acabaré entre gentes extrafias, hasta que venga la salvacion de Is-
rael, [hasta la venida del Dios justo], para que Jacob [y todos los pueblos] pue-
dan descansar en paz” (T. Jud. 22:2); “Los ciervos de Jacob correran con gozo,
y las aguilas de Israel volaran con alegria; [los impios se lamentaran; gemiran
los pecadores], y todos los pueblos alabaran al Sefior por siempre” (25:5).

39 “pero no me acerqué a ella hasta los dias de mi muerte, ya que habia cometi-
do esta impiedad en todo Israel” (T. Jud. 12:8). Esta cita no es comentada por
Fung, “The meaning of all Israel”.

3 «Opedecedles, pues, y proceded con la sencillez de vuestro padres... [porque

a Gad le ha sido concedido aniquilar las hordas piraticas que acosan a Israel]”
(T. Isac. 5:8).

302 s . . ,1.e ’ ye
“He leido en las escrituras de mis padres que en los ultimos dias os apartaréis
del Sefior, habra divisions en Israel, seguiréis a dos reyes diferentes, cometeréis
toda clase de abominacion y adoraréis a toda suerte de idolos” (T. Zab. 9:5).

148



En el Testamento de Dan el término Israel hace referencia
al pueblo historico,”” algunas veces con un contenido mesiani-
co.”"" Finalmente, en una ocasion aparece una referencia al linaje
de Israel.*®

En el Testamento de Neftali el término Israel aparece en
varias ocasiones siempre referidas al pueblo historico de modo co-
lectivo.’® Una de ellas tiene un marcado sentido soteriologico.*”’
También aparece la expresion “raza de Israel”, en un versiculo con
una interpolacion posterior, en oposicion a los gentiles, dejando la
posibilidad de que se encuentren justos entre los gentiles.”®

En el Testamento de Gad, Israel aparece en dos ocasio-

En una de ellas con un sentido soterioldgico haciendo refe-
310

309
nes.

rencia al pueblo de modo colectivo.

En el Testamento de Aser, la inica vez que aparece Israel es
una cita de caracter mesianico y escatolégico, muy probablemente
una interpolacion cristiana posterior.

33T Dan 1:9; 5:4; 6:4.

%% “Nunca mas permaneceré desierta Jerusalén, ni Israel sera sujeto a esclavitud,

porque el Sefior estara en medio de ella, [conviviendo con los hombres] el San-
to de Israel reinando sobre ellos [en humildad y pobreza; el que crea en ¢l
reinara en verdad en los cielos]” (T. Dan 5:13); “El angel de la paz fortalecera
a Israel para que no se precipite en el colmo de los males. [En la época de la
impiedad de Israel, el Seflor se apartara de él y se dirigira hacia los gentiles que
cumplan su voluntad], pues ninguno de los angeles es semejante a ¢l. Su nom-
bre se hallara en todo lugar de Israel [y entre los gentiles] como salvador” (6:5-
7.

39 1Y tal como lo profetizo Dan —que habian de olvidarse de la ley de su Dios,

que verian alejados de la tierra de su heredad, del linaje de Israel, de su familia
y descendencia—, y asi ocurrid] (T. Dan 7:3).

39 T Neft. 5:8 [tribus de]; 7:1; 8:2; 8:3.

37 “Ordenad, pues, a vuestros hijos que sean uno con Levi y Juda, pues por éste
surgira la salvacion para Israel, y en €l sera bendito Jacob” (T. Neft. 8:2).

3% «por medio de la tribu se revelara Dios [habitando entre los hombres] sobre la
tierra para salvar al pueblo de Israel y congregara a los justos de entre los gen-
tiles” (T. Neft. 8:2).

39T Gad 2:5; 8:2.

319 “Transmitid también estas cosas a vuestros hijos, para que honren a Juda y a
Levi, porque de ellos hara surgir el Sefior al Salvador de Israel” (T. Gad 8:1-2).

149



En el Testamento de José aparece Israel haciendo referencia
a Jacob (1:2). También aparece la expresion “Dios de Israel” (2:1),
e “hijos de Israel” (20:6). En el resto de ocasiones, el término hace
referencia al pueblo histérico.’'* Entre ellas destaca una declara-
cioén de caracter soterioldgico, aunque con interpolaciones cristia-
nas.’"?

En el Testamento de Benjamin aparece en una ocasion la
expresion “hijos de Israel” (12:3), y en el resto de ocasiones Israel
se refiere al pueblo historico como colectivo étnico.’'* Sin embar-
go, hay un pasaje que merece ser destacado:

Por medio de los gentiles elegidos reprobara a Israel, como le

ocurrié a Esall por los madianitas, quienes permitieron que se

convirtieran en hermanos suyos por su fornicacion e idolatria.

Por ello se apartd de Dios, Asi, pues, hijos mios, formad parte de

los que temen al Seflor. Pero vosotros, si procedéis con santidad

ante el Seflor, volveréis a habitar conmigo en esperanza, y todo
Israel se congregara ante el Sefior. (T. Ben 10:10)

No se puede establecer con certeza a qué se refiere la expre-
sion “los gentiles elegidos”, pero aqui parece designar a aquellos
utilizados por Dios para “culpar a Israel” de la misma forma que
Dios reprendi6 a Esau a través de los madianitas. El altimo versicu-
lo da caracter condicional de la salvacion de “todo Israel” si cami-
nan en santidad. No es facil discernir, sin embargo, si ese “todo
Israel” comprende a los gentiles mencionados en el versiculo ante-
rior. De ser asi seria una interpretacion muy parecida al plantea-
miento que luego hara el NT.

311 .. . .. .
“[Viniendo como hombre, comiendo y viviendo con ellos] y aplastando sin

peligro la cabeza del dragén en medio del agua: asi salvara a Israel y a todas
las naciones [Dios hablando en forma humana]” (T. Aser 7:3-4).

3127 José 18:4; 19:11; 20:5.

13 “Hijos mios, guardad los mandamientos del Sefior y honrad a Juda y a Levi,

porque de ellos surgira para vosotros el cordero [de Dios], que salvara [con su
gracia a todos los gentiles y] a Israel” (T. José 19:11).

34T Benj. 3:8; 10: 8; 10:10; 10:11; 11:2.

150



Testamento de Moisés (siglo I a.C.)

En una ocasion aparece la expresion “casa de Israel”, utili-
zada de forma corporativa, incluyendo a todas las tribus de Is-

rael.’'> En otra se refiere al pueblo histérico de forma colectiva
(10:7).

Testamento de Abraham (siglos II-1 a.C.)

En el Testamento de Abraham aparece una referencia a las
tribus de Israel en una conversacidon escatologica entre Miguel y
Abraham.’'® Es complejo establecer la identidad de la expresion
“las doce tribus de Israel” en este pasaje, porque menciona a Adan
como primer ser creado, a Abel como el que ha de juzgar al mundo
hasta la venida de Dios, y a las tribus de Israel como las encargadas
de juzgar en el juicio definitivo. Aunque no es facil determinar si se
trata de una interpolacion cristiana, esta idea aparece también en la
literatura rabinica y targumica.’'’

Resumen

En general, el uso del término Israel en los textos deutero-
canonicos es similar al empleo veterotestamentario. De la misma
forma que con la desaparicion del reino del norte no desaparece la
nocion de “pueblo de Israel” sino que el nombre se aplica al reino
del sur, tras el exilio también se conserva el término de Israel para
designar al remanente que vuelve. La acepcion mas frecuente del
término Israel designa el pueblo historico de forma colectiva, gene-
ralmente de forma diacronica, haciendo referencia al pueblo histo-
rico de Israel. Pero no siempre se usan las expresiones de forma
consistente.

313 «“Entonces lloraran las diez tribus al oir los reproches de las dos tribus y diran:
;,Qué os hemos hecho, hermanos? ;Acaso no ha sobrevenido esta tribulacion a
toda la casa de Israel?’” (T. Mois. 3:6-7).

316 13:5-6: “Como todo hombre desciende del primer creado, por eso aqui son
juzgados primero por su hijo, y en la segunda venida todo cuanto respire y toda
criatura seran juzgados por las doce tribus de Israel” (T. Abra).

17E.g. “Pero, en el tiempo venidero, cuando el Santo, bendito sea, se siente en el
juicio con sus criaturas, traera los libros de los hijos de Adan y les mostrara sus
hechos” (TanjB berg&’sit 29).

151



En el libro de / Esdras, sobre todo, se usa la expresion “to-
do Israel” para hacer referencia al grupo regresado del exilio, que
trata de reconstruir la identidad nacional perdida.

El relato de la conversion en Aquior en Judit tiene impor-
tantes implicaciones porque menciona la posibilidad de que un gen-
til llegue a formar parte de la “casa de Israel” tras su conversion.

Es significativo que sea en el libro de / Esdras, que descri-
be la vuelta del exilio y la reconstruccion del pueblo, donde mas se
utilice la expresion “todo Israel” para designar a ese remanente que
vuelve. Y también es relevante como ejemplo paradigmatico de
esta época el uso de Israel en I Macabeos, donde es aplicado ex-
plicitamente a los seguidores de la revuelta asmonea. Todos los que
se oponen a la revolucidn, son considerados pecadores y excluidos
de Israel, redefiniendo asi el criterio de pertenencia a Israel a través
de la lealtad a una causa.

No existe un patréon de uso para las expresiones que acom-
pafian a Israel en un cuerpo de literatura tan variado. En general, se
percibe una menor necesidad de redefinir a Israel en esta época. En
estos momentos la preocupacion era otra, por eso la mayoria de las
citas tienen un contenido teoldgico en el que se cuestiona la situa-
cion del pueblo de Israel como pueblo elegido.

Algo a destacar en el Testamento de los Doce Patriarcas es
que muchas interpolaciones cristianas suelen ocurrir en contenidos
soteriologicos o mesidnicos. Por tanto, se observa la intencion de
reinterpretar la esperanza mesidnica de Israel, ampliarla a los genti-
les y explicar el rechazo del Mesias por parte de Israel.

Israel en la literatura esenia

La literatura de Qumran resulta clave para comprender el
. .. . 318 . .
pensamiento religioso de los esenios.” ~ Los esenios se definieron a

¥ Desde su descubrimiento en 1946, se tardd poco en apreciar su importancia

(A. Dupont-Sommer, “Les manuscrits de la mer Morte: Leur importance pour
I’histoire des religions”, Numen 2, n° 3 [1955]: 168-189). En la actualidad re-
sultan una fuente de informacion trascendental en la exégesis biblica (G. Aran-
da Pérez; F. Garcia Martinez; M. Pérez Fernandez, Literatura judia intertesta-
mentaria [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1996], 17-20). La relacién con los
esenios es aceptada, aunque se discute la total representativadad de la literatura
de Qumran como el pensamiento de este grupo (cf. Joseph Sievers, “Judaismo

152



si mismos como el verdadero Israel, en contraste con el resto del
pueblo.’” Para conocer el uso que hacen del término Israel y el
concepto que tenian de este, dado lo fragmentario de su obra, basta-
ra elegir una muestra de obras que, tanto por extension como por su
caracter, transmitan de forma representativa el pensamiento de la
comunidad.’*

Entre las varias divisiones dentro de esta literatura, las re-
glas eran textos constitutivos del grupo. Estos libros enumeran las
normas concretas por las que el grupo se rige, describen la organi-
zacion jerarquica interna y las relaciones entre los miembros. El
grupo de escritos de las reglas también incluye tratados teoldgicos,
reflexiones sobre la historia santa... Sus dos textos fundamentales,
el Documento de Damasco y la Regla de la Comunidad, seran revi-
sados en la investigacion. También se ha incluido la Regla de la
Guerra, por considerarse una muestra representativa de la literatura

y cristianismo a través de los rollos del Mar Muerto”, Cuadernos de Teologia
20 [2001]: 41).

1% yéase el estudio de Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the

Theology of Pre-Christian Judaism, 115-186. Elliott desafia la teoria segtn la
cual durante el judaismo del Segundo Templo habia una consideracion soterio-
logica nacionalista que esperaba una salvacion de todo el pueblo en base a la
denominada “Nomologia del pacto” (Covenantal Nomism), al demostrar que
los diferentes judaismos de este periodo consideraban la salvacién de un rema-
nente fiel, no una salvacion general. Véase también Grindheim, The Crux of
Election: Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel, 67;
Markus Bockmuehl, “1QS and Salvation at Qumran”, en The Complexities of
Second Temple Judaism. Justification and Variegated Nomism, ed. Donald A.
Carson, Peter T. O’Brien, y Mark A. Seifrid. WUNT 140 (Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2001), 389-393. Bockmuehl sefiala que la comunidad de Qumran no
se veia tanto como sustituta del pueblo de Israel, sino representante. En cual-
quier caso, la comunidad consideraba que el pueblo ajeno a ella estaba “fuera
del pacto”, por eso, en Ultima instancia seria, necesaria una restauracion de Is-
rael en los términos descritos por la comunidad.

320 Recientemente se han sefialado algunos problemas metodoldgicos a la hora de

describir con certeza la historia y perfiles ideoldgicos de la comunidad de
Qumran a la luz de sus propias obras, como las llamadas “Reglas” (Sarianna
Metso, “Methodological Problems In Reconstructing History from Rule Texts
Found at Qumran”, Dead Sea Discoveries 11, n° 3 [2004]: 315-335). Sin em-
bargo, Metso reconoce que la existencia misma de los textos muestra un cierto
nivel de aceptacion general de los mismos por parte de la comunidad, lo cual
permitiria aceptar, aun con precauciones, su representatividad (ibid., 331).

153



de contenido escatologico,’*' y finalmente el Rollo del Templo co-
mo ejemplo de literatura exegética.’>* Estas obras representan crea-
ciones de la propia comunidad, no meras recopilaciones, y aunque
el andlisis podria ampliarse sin duda, constituye una muestra sufi-
ciente para determinar su concepto de Israel en este corpus litera-

. 323
110.

Documento de Damasco

En este documento, la mayoria de las veces se usa Israel
como término colectivo refiriéndose al pueblo historico. Sin em-
bargo, también hay muchas en las que se refiere a Israel como pue-
blo desde un punto de vista teoldgico. De esta forma, el término
Israel comienza a ser utilizado para referirse a la comunidad de
Qumran,*** que se consider6 a si misma el remanente fiel que bus-
ca a Dios.””

Aun entre las citas que hablan de Israel como pueblo histo-
rico’” destacan los relatos en los que aparece la nocioén de “resto”
0 “remante’:

326

Pero cuando recordo la alianza de los primeros, preservo un resto
(5) para Israel y no los entrego a la destruccion. Y al tiempo de la
ira, a los trescientos (6) noventa afios de haberlos entregado e

32! Florentino Garcia Martinez, Textos de Qumradn (Madrid: Trotta, 1993), 143.

22 Tbid., 189. Aunque el género literario de esta obra es discutido, Florentino
Garcia Martinez lo considera un buen ejemplo de la halakhéd “que deberd go-
bernar la nueva Jerusalén y el nuevo Templo en esa época (Aranda ef al., Lite-
ratura judia intertestamentaria, 22).

323 Neusner, “Israel”, 495, sefiala como importantes el Documento de Damasco,

la Regla de la Comunidad, la Regla de la Guerra y la Regla Mesidnica. Pero
en esta investigacion se ha sustituido la Gltima por el Rollo del Templo, ya que,
debido a su caracter exegético, su analisis resulta mas relevante.

2% Davies, “Eschatology at Qumran”, 52; Jacob Neusner, ““Israel’: Judaism and

Its Social Metaphors”, JAAR 55, n° 2 (1987): 349.

% Tomson sefiala que en Qumrén, el concepto de la comunidad sobre si misma

es religioso y relacionado con el pacto, por eso el unico término que emplea es
Israel y no aparece en ningin lugar ni “hebreo” ni “judio” (Tomson, “The na-
mes Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Testament I, 136).

326 cD 1:3; 1:4; 1:7; 1:14; 4:1 [hijos de Israel] 5:3; 5:18; 5:20; 6:1; 7:12; 7:18;
15:8;20:23.

154



manos de Nabucodonosor, rey de Babilonia, (7) los visitd e hizo
brotar de Israel y de Aarén un retofio del plantio para poseer (8)
su tierra y para engordar con los bienes de su suelo.””” (CD 1:4-
8).328

En otras ocasiones, se hace referencia al pueblo de Israel

desde un punto de vista corporativo en un lenguaje teoldgico en el
que Israel lucha contra Belial. En numerosas ocasiones el contexto
es escatologico,”>” sin embargo a veces hace referencia a la propia
comunidad de los fieles que entraron en la alianza, de forma que la
comunidad pasa a convertirse en protagonista de las citas escatolo-

gicas.

330

También hay referencias de “Israel” aplicadas a los miem-
bros de la comunidad fiel. Una de las mas representativas es la si-
guiente:

Y se encendi6 la cdlera de Dios (9) contra su congregacion. Y
sus hijos perecieron por ellos, y por ella sus reyes fueron desga-
jados, y por ella sus héroes (10) perecieron, y por ella su tierra
fue asolada. Por ella los primeros en entrar en la alianza se hicie-
ron culpables y fueron entregados (11) a la espada, por haber
abandonado la alianza de Dios y haber escogido sus caprichos y
haber seguido la obstinacién (12) de su corazdn, haciendo cada
uno su capricho. Pero con los que se mantuvieron firmes en los
preceptos de Dios, (13) con los que quedaron de entre ellos, Dios
establecio su alianza con Israel por siempre, revelandoles (14)
las cosas escondidas en las que habia errado todo Israel: sus sa-
badgi santos y sus festividades (15) gloriosas [...]. (CD 3:8-
15)

327

Textos de Qumran (Madrid: Trotta, 1993).

3% CD 20:15-16; 20:25-26. La expectacion escatologica tuvo una influencia

En toda esta seccidn se utilizara la traduccion de Florentino Garcia Martinez,

32
n555 DM 851 SRS MRY NRA DWENT A2 st 2
DTp2 523 ToR IR T2 oM b Dowwm mRn wbe oW N PP

TR 2w (TR W AR WS npne WA IR SR s

329 CD 4:13; 4:15-16; 7:19-20; 14:19; 16:2-4; 20:1.

directa en la formacion, organizacion y ensefianza de la comunidad de Qumran
(Philip R. Davies, “Eschatology at Qumran”, JBL 104, n° 1 (1985): 39.

. DAY 12 O AR M DMSARD 1M oo mEn orey Sph S

331

. TIRBY 12 OEINY TTIN TN OUURTT 1) 12 osbnt 1TaR 12 o
.7 AR WR PerS 025 maan N2 <ans (o) 2

ONwD 13 AR SR £ o 1M ws Mo £hw S msna ophnn [ ]
125 MNaw [ ] 58w 55 £3 W W Aned &b T wIp W

155



En esta cita reveladora, como sefiala Fung,” Israel tiene

dos referentes diferentes en la misma frase. Por una parte alude a la
alianza que Dios estableci6 con “Israel”, la comunidad fiel, y a
continuacion menciona las cosas en las que habia errado “todo Is-
rael”, haciendo clara referencia al pueblo historico.

En algunas citas se explica el proceso por el que los conver-
tidos de “Israel” entran en la nueva comunidad fiel de Damasco.’”
En adelante, el término Israel es utilizado para designar a los
miembros de la comunidad.’®* En las dos ultimas aparece de nuevo
la expresion “todo Israel” con el mismo sentido corporativo que en
ocasiones anteriores, pero referido a la comunidad de Qumran.

En 14:3-5 después de mencionar a los “hijos de Israel”, ha-
ciendo referencia a la comunidad, se incluyen a los prosélitos den-
tro de la misma: “Todos seran alistados por sus nombres: los sacer-
dotes en primer lugar, los levitas en segundo, los hijos de Israel en
tercero, y el prosélito en cuarto; y seran inscritos por sus nombres,
cada uno detrds de su hermano: los sacerdotes en primer lugar, los
levitas en segundo, los hijos de Israel en tercero y el prosélito en
cuarto” (CD 14:3-5).

A pesar de que el texto distingue a los prosélitos de los “hi-
jos de Israel”, se los acepta dentro de la comunidad que antes se ha
definido como “Israel”. Ademas de dos referencias a Israel como
zona geografica (CD 3:19; 12:19), también hay un caso peculiar en
el que se diferencia a los miembros de la tribu de Levi y Aarén, y
los de Israel (CD 10:5).>* Finalmente aparece el término Israel en
19:11, 27,29 para introducir las figuras del “Mesias de Aarén y de
Israel”.

332 Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel” in Rom 11:26”, 113.

333 «Los sacerdotes son los convertidos de Israel (3) que salieron de la tierra de
Juda; y <los levitasy son quienes se les unieron; y los hijos de Sadoc son los
elegidos de (4) Israel, «los llamados por el nombre», que se alzaran en los ul-
timos tiempos” (4:2-4); “Y ellos excavaron el pozo: «Pozo que excavaron los
principes, que alumbraron (4) los nobles del pueblo con la vara». El pozo es la
ley. Y los que la excavaron son (5) los convertidos de Israel que salieron de la
tierra de Juda y habitaron en la tierra de Damasco” (6:3).

3CD 12:7-8; 12:20-22; 13:1; 16:13-14; 8:14-16; 14:3-5; 15:5; 16:1.

335 . . . .
Esto, probablemente, tiene que ver con la diferencia que existia entre los

sacerdotes y los “hijos de Israel”.

156



Regla de la Comunidad

Este documento constituye el documento legislativo mas
importante para la comunidad de Qumran.”*® El término Israel,
hace referencia en ocasiones al pueblo historico,”®’ pero hay mu-
chos casos en los que el referente de “Israel” son los miembros de
la comunidad.® Por ejemplo, la expresion “hijos de Israel” que
aparece en dos ocasiones (1QS 1:23; 2:22), hace referencia a la
comunidad.’

Un pasaje en el que el referente de “Israel” es la comunidad
de Qumran, que reclama para si una alianza eterna, dice: “Sino que
circuncide en la comunidad el prepucio de su inclinacion y de su
dura cerviz, para establecer un fundamento de verdad para Israel,
para la comunidad de la alianza eterna” (1QS 5:5-6).*%

Aqui se puede apreciar el sentido espiritual de la circunci-
sion, pues no se refiere a la circuncision literal, sino a la de la “in-
clinaciéon” y de la “dura cerviz”. La referencia a esta circuncision
espiritual es muy parecida a las expresiones que utiliza Pablo.>"!

3% Jaime Véazquez Allegue, Los hijos de la luz y los hijos de las tiniteblas: El

prologo de la Regla de la Comunidad de Qumrdan. Biblioteca Midrasica, 21
(Estella, Navarra: Verbo Divino, 2000), 57. Junto con la Regla de la Congre-
gacion es en uno de los que mas se refleja la vision escatologica de la comuni-
dad (Lawrence H. Schiffman, The Eschatological Community of the Dead Sea
Scrolls: A Study of the Rule of the Congregation [Atlanta: Scholars Press,
1989], 9).

371QS 1:22; 5:6.
38 1Q8 5:22; 6:13; 8:4-5; 8:9; 8:11-12; 9:3; 9:5-7; 9:11.

3391QS 2:22 “Para que todos los hijos de Israel conozcan su propia posicion en
la comunidad de Dios”.

Sxmwrb i om Tob Mo AT A nomw T Smb < s> gy T

25w a2 b

34 Cf. Ro 2:28-29; Ga 5:6; 6:15; Fil 3:3; Col 2:11. El concepto de circuncision

“del corazén” o interior, era conocido en el pensamiento judio (Dt 10:16; Jer

4:4; 9:25-26; Ez 44:9; 1QpHab 11:13; 1QH 2:18; 18:20; Filon, Sobre las leyes

particulares, 1:305, Jub 1:23). La novedad en Pablo, quiza es que esa “circun-

cision” es ya posible y no tiene naturaleza escatologica (¢f. Dunn, Romans,

1:124). Fruto de estas descripciones, el concepto de circuncision espiritual fue

rapidamente adoptado por los primeros autores cristianos (cf. Everett Ferguson,
“Spiritual Circumcision in Early Christianity”, SJT 41, n® 4 [1988]: 486-489).

157



Regla de la Guerra

En este documento basico es muy abundante la expresion
“Dios de Israel”.*** Es necesaria la fuerza del “Dios de Israel” para
hacer frente al conflicto inminente. Por el caracter de la Regla de la
Guerra, también hay numerosas menciones a “Israel” marcando
directrices y amonestaciones que la comunidad identifica como
propias.’* Algunas de estas citas tienen un caréacter soterioldgico
que, por supuesto, también aplican “Israel” a la comunidad de
Qumran.

Rollo del Templo

El término Israel aparece en multiples ocasiones en el Rollo
del Templo, tanto por la extension del libro, como por su carcter
normativo.’*> Siempre que aparece la expresion “tribus de Israel”,
se relaciona con alguna norma relativa al templo.’*® El referente de
“Israel” sigue siendo la propia comunidad,”*’ pero también hay
citz;igen las que Israel aparece en un contexto teoldgico proféti-
co.

32 1QM 1:9-10; 6:6; 10:8; 13:1; 13:2; 13:13; 14:3-4; 15:13; 15:16; 16:1; 17:5;
18:3; 18:6; 19:13.

B 1QM 2:8-9; 3:13-14; 5:1; 10:3; 10:9; 11:6; 11:7; 12:15-16; 15:1; 17:7-8; 19:8.

* 1QM 11:6-7: “Asi nos lo ensefiaste desde antiguo: ‘Una estrella saldra de
Jacob, se alzara un cetro en Israel. Quebrara las sienes de Moab, destruira to-
dos los hijos de Set. Descendera de Jacob, aniquilara el remanente de la ciudad,
el enemigo sera su posesion, e Israel hara proezas’; 17:7-8: “Hara brillar de
gozo la alianza de Israel, paz y bendicion al lote de Dios. Exaltara sobre los
dioses el servicio de Miguel y el dominio de Israel sobre toda carne [...]".

%3 Una de las intenciones de la obra parece ser la de determinar adecuadamente

“areas de santidad” (Johann Maier, The Temple Scroll: An Introduction, Trans-
lation & Commentary [Sheffield: JSOT Press, 1985], 6).

¥ Cf 11QT 18:16; 19:14; 21:2-3.
T 11QT 19:16; 26:11; 49:9; 55:6; 55:20; 56:10-11; 65:15.

¥ 11QT 59:14-18: “El rey que prostituya su corazon y sus ojos apartandolos de
mis mandatos no encontrara quien se siente en el trono de sus padres por siem-
pre, porque impediré por los siglos a su descendencia dominar de nuevo en Is-
rael. Pero si camina segiin mis preceptos y guarda mis mandatos y hace lo recto
y lo bueno ante mi, no le faltard uno de sus hijos que se siente sobre el trono
del reino de Israel por siempre”; 11QT 61:14-15: “Cuando te acerques a la ba-

158



Hay pasajes que parecen referirse al territorio de Israel.**

Con estas concepciones territoriales se creaba la contradiccion de
que “Israel” implicaba un territorio que no coincidia con el ocupa-
do por el actual pueblo de “Israel”, que era su pequefia comunidad.
Sin embargo, dicha paradoja no es abordada en estos escritos.

Finalmente, las menciones a los “hijos de Israel” son muy
abundantes. Aunque en algunas se perciben matices escatoldgicos,
en general tienen que ver con las leyes relativas al templo y hacen
referencia al conjunto del pueblo.**’

Resumen

Los escritos de Qumran hacen referencia general al pueblo
historico de Israel. Sin embargo, las citas suelen tener un contenido
negativo porque Israel ha fallado, ha sido infiel, se ha apartado de
YHWH. Por eso surge la comunidad fiel, que se constituye como el
“vyerdadero Israel”.>'

Algunas citas muy reveladoras juegan con el contraste entre
el Israel historico y el Israel espiritual. La espiritualizacion del tér-
mino, aunque no de forma explicita, estd implicita en el pensamien-
to de Qumran, sobre todo en la referencia a la circuncision,” y en
el hecho de que se admitan prosélitos dentro de la comunidad.

Hay una clara redefinicion de “Israel” en oposicion al resto
de los judios, concebido como la comunidad religiosa de Qumran
que permanece fiel al pacto.

Israel en Filon de Alejandria

La obra de Filon, con su interpretacion alegorica de la To-
rah puede ser considerada el epitome de principios que ya desarro-

talla avanzara el sacerdote y hablara al pueblo y le dira: ‘Escucha, Israel, os
acercais [...]";11QT 63:6-7: “Nuestras manos no han derramado esta sangre y
nuestros 0jos no han visto nada. Perdona a tu pueblo Israel que tu redimiste, oh
YHWH, y no pongas sangre inocente en medio de tu pueblo Israel”.

¥ 11QT 57:21; 58:3-4, 6; 60:12.

B0 11QT 21:8; 21:15; 22:11; 27:2; 27:4; 29:5; 37:5; 37:11-12; 38:5; 39:5-7;
39:11-12; 40:3; 42:14; 46:7; 51:5-6; 51:7-8; 57:2; 58:18-19; 64:6; 64:10.

31 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 349.

¥21QS 5:5.

159



llaron otros alegoristas de su tiempo.””” Su estudio tiene aplicacio-
nes ttiles para la interpretacion de Pablo,”>* aunque en términos
metodoldgicos resulta incomparable. La interpretacion alegorica de
Filon es mas elaborada que la de los escritores del NT, tiene una
orientacién filosofica muy diferente y llega a otras conclusiones.””
Quiza por eso, los eruditos encuentran dificultades a la hora de
determinar exactamente lo que Filon quiere decir con el término
Israel*® Una de las explicaciones que él mismo ofrece se encuen-
tra en la Embajada a Cayo:>®’ “Esta raza es la llamada en lengua
caldea Israel, nombre que, traducido al griego, significa ‘el que ve
a Dios’, vision que es, a mi juicio, el mas preciado de todos los
bienes tanto prlvados como publicos (1:4)”.>>

Para Filon, “ver a Dios” **” es la aspiracion maxima en la
felicidad humana y la ctspide de una vida entregada a la busqueda

33 Farrar, History of interpretation, 137.

3% Véase, por ejemplo, Mary E. Andrews, “Paul, Philo, and the Intellectuals”,

JBL 53, n° 2 (1934): 150-166. A pesar de la antigiiedad del estudio, los plan-
teamientos son todavia relevantes al explorar el estatus de Pablo entre los inte-
lectuales de la época. Para un estudio mas reciente sobre las relaciones entre
Filon y Pablo en términos textuales y argumentativos, véase Bruce W. Winter,
Philo and Paul among the Sophists. Society for New Testament Studies Mo-
nograph Series, 96 (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 231-243;
también resulta interesante el estudio sobre los paralelismos textuales entre
ambos que realiza Stephen Hultgren, “The Origin of Paul’s Doctrine of the
Two Adams in 1 Corinthians 15:45-49”, JSNT 25, n° 3 (2003): 343-357.

%3 Donald H. Juel, “Interpreting Israel’s Scriptures in the New Testament”, en 4
History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Period, ed. Alan J.
Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003), 290.

%% Ellen Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought: Israel, Jews and
Proselytes. Studia Philonica Monographs 2, 290 (Atlanta: Scholars Press,
1996), 30, 68, 115-120.

7 En esta seccion se sigue la traduccion de Obras completas de Filon de Ale-

Jjandria, 5 vols., trad. José M. Trivifio (Buenos Aires: Acervo Cultural, 1975).

38 robto & o yevog XoAdaiotl pev TopomA  kodeltar, ‘EAAnvioti 8¢

eppnveueevrog 10D ovop.oc‘cog opu)v Bedv”, 8 poL Gokel TOVTWY YPNUATWV
18lwy Te Kol KOLVAY €lvel TLULWTHTOV.

%% Este significado de Israel como “el que ve a Dios” también aparece en obras

como Problemas y soluciones sobre el Génesis III, 49; Sobre la posteridad de
Cain 26:92; Sobre la migracion de Abrahdn 20:133; 36:201; Sobre aquellos
cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los cambios 12:81; Sobre

160



existencial, moral y de piedad religiosa.’®® Sin embargo, sus ideas
sobre esta experiencia estan influenciadas por nociones griegas
especialmente platonicas. Ademdas Filon no siempre es consistente
en sus desarrollos y a veces cuesta distinguir entre su busqueda y
los resultados de esa busqueda.*’

La definicion de Israel como el que ve a Dios, resulta in-
teresante por ser novedosa, ya que la discusion sobre el origen y
significado de los nombres no es frecuente en la literatura intertes-
tamentaria.’®> Ademas, es ya conocido que las etimologias que
ofrece Filon difieren de las de la literatura rabinica.’® Para explicar
la novedad que representa esta explicacion, se ha propuesto que
quiza Filon utilizé alguna lista etimoldgica procedente de alguna
tradicion alegérica anterior,”®* sin embargo no hay evidencia de
ello.*® Para Filon, los nombres en la Biblia, y en especial, los cam-

los premios y los castigos 6:43-44; Sobre los sueiios enviados por Dios I
18:114; Sobre los suefios enviados por Dios I 6:44; Interpretacion alegorica 11
9:34; Interpretacion alegorica III 25:81; 56:186; 76:213. Cf. Birnbaum, quien
sefiala 49 citas en las que Filon interpreta a Israel como “el que ve a Dios”,
Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 65.

0 C. T. R. Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name
‘Israel’: Fighting the Passions, Inspiration and the Vision of God”, Journal of
Jewish Studies (JJS) 51, 2 (2000): 210.

%1 Para el posible trasfondo filosofico de la concepcion filonica sobre “ver a

Dios” véase Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 80-90.

%2 Lester L. Grabbe, Etymology in Early Jewish Interpretation: The Hebrew

Names in Philo. Brown Judaic Studies, 115 (Atlanta: Scholars Press, 1988), 51.
El empleo de etimologias con propositos exegéticos no es frecuente y parece
ocurrir primero en Aristobulo (ibid., 86).

% Grabbe, Etymology in Early Jewish Interpretation, 86. Grabbe resume el
concepto de la etimologia en Filon sefialando que: 1) su teoria de los nombres
no es parte de una teoria general del lenguaje, sino que implica solo los oracu-
los sagrados; 2) el nombre representa el caracter de la cosa nombrada y es cla-
ve para comprender su significado profundo; 3) la relacion del nombre con el
significado es sencilla. A veces el nombre puede tener varias interpretaciones y
a veces un cambio de personaje no implica un cambio de nombre. Pero en ge-
neral el nombre es un simbolo del caracter (ibid., 23).

3 bid., 107-109.

%% Delling confirma que la interpretacion de Filon no esta atestiguada en obras

anteriores, pero si en obras posteriores que probablemente no fueron depen-

161



bios de nombre son “signos, con los cuales se distingue la virtud
adquirida mediante la ensefianza de la ejercitacion.”**® De esta
forma, Filon probablemente tomo el relato del cambio de nombre
en Génesis como base para designar al pueblo de Israel como “el
que ve a Dios”.**” Filon parece deducir su etimologia a partir del
verbo hebreo =w (“vislumbrar”, “mirar”)*®® usado en Gen 32:31
“Vi a Dios cara a cara, y fue librada mi alma”.** Aunque no es
seguro que pretendiera demostrar a nivel etimoldgico el significado
del nombre, porque lo que le interesaba era un concepto teoldgi-
co.’” De hecho en ningln lugar de sus escritos explica por qué
Israel significa lo que él propone.””!

Filon atribuye a la nocién de Israel un sentido filosofico
existencial. La pertenencia a Israel depente de categorias filosoficas
de adherencia y percepcion de Dios.””* Al recurrir a la alegoria, se

dientes de Filon (G. Delling, “The one who sees God in Philo”, en Nourished
with Peace: Studies in Hellenistic Judaism in Memory of Samuel Sandme, ed.
Frederick E. Greespahn, Earle Hilgert, y Burton L. Macks [Chico, California:
Scholars Press, 1984], 38-39).

% Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los
cambios 12:83.

367 Delling, “The one who sees God in Philo”, 34.
368 Schokel, Diccionario biblico hebreo-espariol, 755.

% Grabee, Etymology in Early Jewish Interpretation, 173; Margalith, “On the
Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, 226. A pesar de que esa frase es la
explicacion de “Peniel” no de Israel. Birnbaum en cambio sefiala que la etimo-
logia de Filon puede derivarse de la expresion: 5x mxn wx (un hombre [que] ve
a Dios). Esto estaria apoyado por las palabras de Jacob en Gen 32:31 —las
consonantes encajarian relativamente bien— y por el hecho de que haya otras
interpretaciones al margen de Filon que ofrecen la misma explicacion del nom-
bre (Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 70-71). Hayward,
“Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’”, 225, en
cambio, sostiene que el pasaje en el que se basa Filon para hacer su interpreta-
cion es Génesis 28.

" Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some

Early Christian Writings, 192.

"l Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’”,

2009.

372 Neusner, ““Israel’: Judaism and Its Social Metaphors™, 347.

162



desmarca de una interpretacion exegética del nombre, y facilmente
rescata un sentido “espiritual” del término, separado de todo conte-
nido étnico. De hecho, una caracteristica de sus obras —excepto en
el tratado Embajada a Gayo— es que los términos Israel y judio
nunca aparecen juntos. En las obras en las que menciona a Israel no
habla de los judios por nombre. Y en las obras en las que menciona
a los judios raramente nombra a Israel y nunca lo hace en el mismo
tratado.’” En otro pasaje, Filon define a Isracl como la “raza supli-
cante” que la divinidad “tiene reservada para si como su propia
heredad”. Filon nunca se refiere a Israel como Axdc o €éBvoc, sino
siempre como yévog, un término que significa no solo raza, sino
“clase” en el sentido de una entidad distinta.””*

En la obra Sobre quién es el heredero de las cosas divinas,
no obstante, Filon amplia el significado de “Israel” a mas alla de
“el que ve a Dios”: “Solo el hombre de bien ve, por lo tanto; y por
eso los antiguos llamaron videntes a los profetas. Y aquel que ha
avanzado ‘“hacia fuera” es llamado no solo vidente sino también
“vidente de Dios”, es decir, Israel” (1:78).””

Para Filon, formar parte de Israel se identifica con adoptar
una vision correcta de la vida y ser capaz de ver a Dios. En esto
consiste su nocion de Israel como nacién o raza especial: Israel
queda definido, ademas, como la raza que contempla y observa los
hechos de la naturaleza.’’® Filon también se refiere a Isracl como
“el amante de la virtud”, en un claro lenguaje filosofico.””” De he-

31 Véase Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 26-27.

™ Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’,

210; Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and
Some Early Christian Writings, 158; “yévog”, BDAG, 194.

375 1 3 ’ [ - e ’ \ 0y ’ [ ¢
uovog ouvv B)\,ETTEL 0 KOTELOG, OL YUPLY KL TOLG TTpO(bT]‘Eocg wvopoooy ol TTOCX

ool Opdvtag. O 8¢ Ew mpoeAnAvbrg o0 Wovov Opdv, GAAL kol Bedv OpdV
Tpooeppndn, TopomA 8¢ €otL Bedv OpGV.

37 Sobre quien es el heredero de todas las cosas 56: 279: “Es él, a no dudarlo, el
fundador de una nacién y raza puesto que de €1, como de una raiz, broto la jo-
ven planta llamada Israel, la raza observadora y contempladora de los hechos
de la naturaleza. Porque ademas esta dicho que se ha de ‘sacar lo viejo de la
presencia de lo nuevo’. ;Coémo, en efecto, hallarian provecho en lo antiguo y
en costumbres viejas y trilladas quienes han recibido de improviso una com-
pacta lluvia de no esperados bienes?”.

37 Sobre la posteridad de Cain, 16:54

163



cho, en otra seccion en la que explica la preeminencia del alma
sobre el cuerpo y de la virtud sobre el vicio —temas tipicos de la
filosofia griega— describe a Israel como “concebido por la vir-
tud”.*"®

Hay otras ocasiones en que Filon habla de Israel en térmi-
nos de una correcta vision contemplativa de Dios.””” En una de
ellas habla de la estirpe de la sabiduria que engendro6 los vastagos
del “vidente Isracl”.**" En esta ocasion habla de “Israel” como una
entidad anterior incluso a Abraham, Isaac y el propio Jacob.

Filon en ocasiones combina su percepcion de Israel como
“el que ve a Dios” o tiene una clara percepcion de las cosas, con la
idea de Israel como raza especial. De esta forma habla de Israel

ey . 381 .
como “los de la raza con visidon y conocimiento”,”” como si se tra-

378 Sobre la posteridad de Cain 18:63: “Por ese motivo también a Israel, aunque
menor en el tiempo, 1ldmalo ‘primogénito’ en dignidad, lo que demuestra que
el que ve a Dios, que es el primer Progenitor, es honrado como primer vastago
del Increado, concebido por la virtud, la que es odiada entre los mortales; y
como aquel al que por ley se ha de dar una doble porcion, es decir, la primoge-
nitura, como corresponde al hijo mayor de edad”.

37 Sobre la migracion de Abrahdn 8:38-39: “El que contempla tal espectaculo es
el sabio; no asi los insensatos por cuanto tienen una vista cegada y confusa. Por
eso los primeros hombres llamaron videntes a los profetas. Y el ejercitante se
preocup6 por ver lo que antes oia, cambiando los oidos por los ojos, y, habien-
do dejado detras la heredad procedente del oido, alcanzé la condicionada por la
vista. En efecto, la moneda corriente del estudio y la ensefianza, de la que Ja-
cob ha tomado su nombre, es reacufiada, transformandose en el vidente Israel,
y de ese modo tiene lugar la vision de la Divina luz, o lo que es lo mismo, del
saber, el que abre el ojo del alma y lo condice a aprehensiones mas claras y
luminosas que las que le brindan los oidos”.

30 Sobre la migracion de Abrahdn 22:125: “El ejemplo mas claro es el justo
Noé, quien, sumergidas tantas partes del alma por el gran diluvio, cobrando
fuerzas se elevo sobre las olas; y, sobrenadandolas, se mantuvo por encima de
todos los peligros; y, una vez asegurada su salvacion, sacd de si grandes y
hermosas raices, de las que, como una planta germino la estirpe de la sabiduria.
Y ésta, habiéndose tornado fecunda en cultivados frutos, engendro los tres vas-
tagos del vidente Israel, medidas de la eternidad, que fueron Abrahan, Isaac y
Jacob”.

3 Vida de Moisés II, 37:196; Sobre la union con los estudios preliminares

10:51.

164



tase de una cualidad o disposicion mental.*** Asi, forma parte de

“Israel” el individuo que ha conseguido la mas alta medida de desa-
rrollo mental y espiritual que es posible en esta vida y que por tanto
es digno de pertenecer a esa comunidad privilegiada de la “raza
especial”.’®® En una seccién en la que explica las tres formas de
llegar al conocimiento (ensefianza, naturaleza y ejercicio), repre-
sentadas por los tres patriarcas (Abraham, Isaac y Jacob) explica de
nuevo que en Jacob se model6 un carécter superior por el ejercicio
espiritual y por eso recibi6 el nombre de Israel.***

Finalmente, en otro pasaje en el que habla de Israel como
un “sacerdocio”, “real” y una “raza sagrada”, a continuacioén expli-
ca que la vision especial que tiene el que forma parte de “Israel” es
la sabiduria.*®

2 Sobre los sueiios enviados por Dios II 26:173: “Israel es la inteligencia que
contempla a Dios y al mundo, como que ‘Israel’ significa ‘que ve a Dios’; en
tanto que la casa de la inteligencia es el alma toda, y ésta es el mas sagrado vi-
fiedo, cuyo fruto es el Divino vastago que llamamos virtud”.

% Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some

Early Christian Writings, 157.

¥ Sobre los sueiios enviados por Dios I 27:171-172: “Mas si este ejercitante
corre hacia su meta y alcanza a ver claramente lo que anteriormente veia va-
gamente como en un sueflo, modelandose en ¢él un caracter superior y recibien-
do el nombre de ‘Israel’, es decir, ‘el que ve a Dios’, en lugar de ‘Jacob’, ‘el
suplantador’, ya no se atribuird como padre a Abrahan, el que aprende, sino a
Isaac, el hombre que fue engendrado bueno por naturaleza (172) [...] Observa,
en efecto, que el mismo caso una vez es llamado Jacob, con Abrahan por pa-
dre, y otra Israel, con Isaac por Padre, y ello por la razon ya detallada.”

¥ Sobre Abrahdn 12:56-57: “Las sagradas palabras atribuyen a esta insigne y
valiosisima trinidad la paternidad de una unica especie, a la que se califica de
‘real’, de ‘sacerdocio’ y de ‘raza sagrada’. El nombre de dicha especie mani-
fiesta su relevante condicion. Llaman, en efecto, a esta raza en lengua hebrea
Israel, nombre que, traducido, significa ‘el que ve a Dios’. Ahora bien, si la vi-
sién que nos proporcionan los ojos es la mas excelente de todas las percepcio-
nes, ya que so6lo por ella son aprehendidas las cosas mas excelentes de la reali-
dad, el sol, la luna y todo el cielo y el mundo, la vision de la inteligencia,
elemento rector del alma, sobrepasa a todas las demas facultades de la inteli-
gencia. Dicha vision es la sabiduria, la cual es la vista del entendimiento”.

165



Resumen

Para Filon, Israel tiene varios significados, todos muy pro-
ximos. En ocasiones se refiere a una raza o nacion especial por la
vision que ha alcanzado de Dios, en otras es simplemente “el que
ve a Dios”. Sin embargo, al definir “Israel” como aquel que alcanza
la sabiduria de la visiébn contemplativa correcta de Dios y de su
creacion, “Israel” se convierte en una categoria filoséfica existen-
cial en la que es posible entrar dedicandose a la vida contemplativa.
Se puede formar parte de Israel si se alcanza a “ver a Dios” como
lo vio el pueblo vidente “Israel”, sin necesidad de formar parte del
pueblo en categorias étnicas.*™

Aunque no esta probada de forma clara la influencia de Fi-
16n sobre los escritores del NT, se sabe que sus obras fueron am-
pliamente conocidas en el siglo I d.C. Por tanto, resulta interesante
el hecho de que ¢l utilizara el término Israel, de una forma tan dis-
tinta a la comun de su tiempo, prefiriendo un sentido espiritual y
existencial sin relacion directa con componentes étnicos.

Israel en Flavio Josefo

Siendo el historiador Flavio Josefo contemporaneo del
apéstol Pablo, un analisis del uso del término TopanA en su obra®®’
pareceria, en principio, revelador. Sin embargo, lo interesante en
Josefo no es el uso del término, sino la ausencia de ¢él, porque no
aparece. A pesar de que el caracter de su obra a priori se podria
prestar a ello,”® Josefo no emplea ni una sola vez el término
Topank en sus escritos. En la unica obra que aparecen términos
derivados del mismo es en Antigiiedades de los judios. Alli la eti-
mologia que se ofrece sobre el nombre del patriarca es muy cercana
a la del texto biblico: “Le ordené ademas que en lo sucesivo se

3% Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 116.

%7 Para un anélisis de la obra Antigiiedades de los judios en términos criticos

véase F. Gerald Downing, “Redaction Criticism: Josephus’ Antiquities and the
Synoptic Gospels I, JSNT 8 (1980): 46-65.

%% La obras de Josefo comparten caracteristicas de género historico y “Biblia

reescrita” (Véase Géza Vermes, Scripture and Tradition in Judaism [Leiden:
Brill, 1973], 67). Vermes fue el primero que usé el concepto de “Biblia reescri-
ta” (“rewritten Bible”), aunque aplicado a literatura haggadica judia.

166



llamara Israel, palabra que en hebreo significa ‘el que lucho con el
angel divino’. Estas promesas fueron formuladas a ruego de Jacob,
que cuando supo que era un angel de Dios le pid6 que le aclarara su
futuro. Pronunciadas sus palabras el espectro desaparecio” (A4nt.
1:333).%%

Pero incluso aqui, en vez de emplear el nombre Topani,
utiliza una forma declinada de Topaniog. Josefo parece tomar como
fundamento para su interpretacion los relatos de Gen 32:25-33 y
35:9-15 y, aunque omite material y afade informacion para adaptar
el relato a todo tipo de oyentes —judios o gentiles—,”"" el signifi-
cado que ofrece es similar al del AT.

Aparte de esta referencia, esta peculiar forma del nombre
Israel aparece una unica vez mas en Ant. 4:180 como forma decli-
nada de "Topaniog en referencia a los “hijos de Israel” (& moideg
"TopanAov).

Ademas de no emplear el nombre Israel, para hacer referen-
cia al pueblo, Josefo evita las formulas corporativas compuestas
anteriores (“casa de Israel”, “congregacion de Israel”, etcétera), y
se refiere al pueblo como los IopanAitar.’” En todas estas citas, el
referente siempre es el pueblo étnico e historico de Israel.

Mas alla de esta ausencia del término Israel, en Josefo lla-
ma la atencion que estas referencias a los “israelitas” se suelen co-
rresponder con periodos histéricos anteriores al exilio. En sus refe-
rencias historicas a tiempos posteriores al exilio, Josefo pasa a
utilizar el término judios ("lovdaior) —usado ampliamente en todas

sus obras— > para referirse a los miembros de la nacién.’” La

389 - . -
écédevoé te kaiely avtov Topafilov onpolver &¢ todto kate Ty ‘Efpalwv

YADTTOV TOV AvTLoTatny GyYyéAw Beod tadta pévtor mpovieyer lokdBou
denbévtog aloBéuevog yap dyyerov elval Beod tive polpov €el onpolvely
Tepekaiel kal 0 pev dpavtaoua tadt’ elmov adaveg yivetol.

% Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some

Early Christian Writings, 236-237. Hayward parece exagerar un tanto las mo-
dificaciones que introduce Josefo en el relato.

1 Ant 3:189; 4:100; 5:1, 122, 132, 158, 164, 168, 196, 198; 7:68, 262; 8:343;
9:265; 11:136

P2 Ant. 1:6, 214; 11:22, 108, 169, 173, 222, 284, 292, 295, 344; 12:126, 133,
159, 226; 13:67, 77, 138, 287, 359, 379, 395; 14:95, 113, 131, 205, 213, 232,
235, 259, 470, 477; 15:8, 111, 117, 147, 153, 407; 16:166, 169, 172; 17:165,
293; 18:266, 270, 304, 312, 373; 20:1, 116, 127, 173, 175f, 184, 253, 256; G.

167



ausencia del término Israel en Josefo, por tanto, resulta bastante
significativa, puesto que parece evitarla intencionalmente. Fung
sefiala que la ausencia del término puede deberse a que Israel ya no
designaba una entidad politica tras la destruccion de Jerusalén en el
afio 70 d.C.*** Sin embargo, también es posible que Josefo —atn
aceptando una sutil intencion apologética—"" quisiera evitar vo-
luntariamente las connotaciones religiosas implicitas en la designa-
cion de Israel como comunidad religiosa, liberandose asi —ante el
publico fundamentalmente pagano— ¢ de toda sospecha de reivin-
dicacion escatologica, mesianica, o profética hacia la naciéon de
Israel.

Resumen

La obra de Flavio Josefo resulta significativa por la ausen-
cia del término "Topani en ella. En su lugar emplea la forma varian-
te “Topaniog en dos ocasiones, y en el resto de referencias al pueblo
evita las expresiones corporativas compuestas, y emplea el término
TopanAitat. Ademas, a partir del exilio, incluso las referencias a
los miembros del pueblo como “israelitas” disminuyen, siendo sus-
tituidas definitivamente por la expresion “los judios”.

Jud 1:5, 20, 45, 92, 94, 146, 177, 190, 250, 292; 2:42, 53, 92, 119, 173, 177,
185, 192, 197, 230, 238, 285, 291, 495, 506, 517, 521, 536, 547, 550, 591; 3:9,
22,33, 51, 57, 150, 157, 165, 207, 277, 473, 475, 480, 488; 4:45, 75, 320, 402,
424;5:99, 109, 119, 121, 271, 287, 299, 304, 315, 338, 478, 481, 484; 6:20, 62,
64, 86, 91, 140, 153, 164, 166, 180, 187, 191, 223, 226, 240, 247, 311, 326,
342; 7:62, 145, 212, 361; Vida 1:27; C. Apién 1:171, 179, 209, 319; 2:35, 38,
43, 49.

3% Cf. Tomson, “The Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New
Testament [, 123-124.

% Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Romans 11:26”, 98.

3% Harold W. Attridge, The Interpretation of Biblical History in The Antiquiti-
tates Judaicae of Flavius Josephus (Missoula: Scholars Press, 1976).

9 Cf Ant. 1:2.

168



Israel en la literatura rabinica temprana

La literatura rabinica en sentido estricto comprende solo el
judaismo clasico (s. I-VIII d.C.).**” Sin embargo, se desarrolla de
forma especial como un esfuerzo por mantener las tradiciones rabi-
nicas —en su mayor parte farisaicas— de épocas anteriores.”® En
el caso especifico de la Misnah, el movimiento postexilico comen-
zado por Esdras e impulsado por los escribas, los pares y los tan-
nas, es el que produjo su redaccion,™’ como la carta constitutiva de
un nuevo modo de ver el judaismo.*” Por ello esta fuente literaria
puede ser util para una exégesis contextual de cualquier escrito
religioso de la época y conviene tomarla en consideracion.*!

El caracter alogocéntrico de la hermenéutica rabinica, bus-
cando las disimilitudes para alcanzar diferentes aspectos de la ver-
dad, complica un andlisis exhaustivo de esta literatura por la difi-
cultad de sintetizar las opiniones contradictorias que recoge.*’”
Afortunadamente para esta investigacion, hay obras que ya han
estudiado en profundidad la autodefinicion de Israel en la literatura
rabinica temprana, y dado que no es necesario realizar un estudio
exhaustivo al respecto, esta seccion de la investigacion se va a apo-

397 Miguel Pérez Fernandez, “Literatura Rabinica”, en Literatura Judia Intertes-

tamentaria, 419-420.

% La literatura rabinica “contiene numerosas tradiciones narrativas, dichos y

sentencias de maestros, asi como prescripciones halakikas, que es posible re-
montar hasta la época neotestamentaria y hasta siglos antes de Cristo” (Pérez
Fernandez, “Literatura rabinica”, 421). Autores como Josep Ribera consideran
los targumes también como literatura rabinica (e.g. Joseph Ribera Florit, Tra-
duccion del Targum de Jeremias [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1992], 19);
véase al respecto también Antonio Pifiero, “La herencia de la Biblia hebrea
(), en Origenes del cristianismo: Antecedentes y primeros pasos (Cérdoba: El
Almendro, 1991), 95.

% Hermann L. Strack y Giinter Stemberger, Introduccién a la literatura talmii-

dica y midrasica, Biblioteca Midrasica 3 (Valencia: Institucion San Jerénimo,
1988), 187-1809.

* Carlos del Valle, La Misna. Biblioteca de Estudios Biblicos, 98 (Salamanca:
Ediciones Sigueme, 1997), 18.

1 Géza Vermes, “Jewish Literature and New Testament Exegesis: Reflections
on Methodology”, JJS 32, n° 1-2 (1982): 361.

402 yéase Bell, The Irrevocable Call of God, 124.

169



yar especialmente sobre obras secundarias especializadas y centrara
su analisis en la Misnah, como obra mas antigua e influyente de
este corpus literario,™” con una adecuada unidad estructural y lite-
raria,’** y texto fundacional para la literatura legal sobre la que se
basaron las obras posteriores.*"

La Misnah es la primera obra rabinica que explica el cam-
bio de nombre de Jacob a Israel, junto con la Tosefta. Al contrario
de lo que se podria esperar, ni en ellas ni en la literatura rabinica en
general se debate el significado del nombre Israel.**® Sin embargo,
si que fue un tema controvertido el determinar en qué consistia
Israel y quién formaba parte de é1.*°7 El término puede tener una
amplia variedad de significados, algunos inclusivos, otros exclusi-
vos, que no siempre se llegan a hacer explicitos.*”® Sin embargo,
como sefiala Neusner, en la Misnah “Israel” se convirte en una me-
tafora social de primer orden que engloba todo un “sistema”.*"”

En esta obra se diferencia entre el Israel literal de los judios,
y un “Israel” ideal del que habla la Torah.*' Israel se puede referir
tanto a un individuo,*'! como al colectivo del pueblo.*'? En sentido

93 Todos los documentos rabinicos posteriores a la Misnah se refieren a ella o a
la Tora y por ello la Misna es el centro de interés de la Tosefta, Sifra, los dos
Sifrés y los dos Talmud, de forma que el “sistema” que define la Misnah es pa-
radigmatico (Jacob Neusner, Judaism and its Social Metaphors: Israel in the
History of Jewish Thought [Cambridge: Cambridge University Press, 1989],
40).

404 Jacob Neusner, “Redaction and Formulation: The Talmud of the Land of

Israel and the Mishnah”, Semeia 27 (1983): 122.

405 Alan J. Avery-Peck, “The Mishnah, Tosefta, and the Talmuds: The Problem
of Text and Context”, en Judaism in Late Antiquity, ed. Jacob Neusner. Part
One: The Literary and Archaeological Sources (New York: Brill, 2005), 177.

*° Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some

Early Christian Writings, 241.

7 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 24.

98 Sacha Stern, Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings (Leiden: Brill,
1994), 222.

99 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 25.

410 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 335.

1 Tem 8:12; BM 5:6; San 4:5; Ned 3:11.

170



colectivo puede designar una entidad social definida por normas
comunes, o una clase o casta definida por genealogia.*"> En este
sentido “Israel” casi siempre se define por contraste con los levitas
y sacerdotes.”'* Neusner sefiala que a lo largo de la Misnah la “doc-
trina de Israel” consiste en que ahora la comunidad ha tomado el
lugar del templo destruido. De la misma manera que los muros del
templo determinaban lo puro y lo impuro, ahora ocurre lo mismo
con la comunidad de Israel,*'” que debia formar un reino de sacer-
dotes y un pueblo santo.*'®

Las especiales connotaciones del término Israel que se aso-
cian con un pasado glorioso y un futuro de redenciéon son relevan-
tes en esta literatura judia posbiblica. Israel pasa a ser la apelacion
con la que el pueblo judio se denomina a si mismo, mientras que
para el mundo gentil se habla del pueblo “judio”, apelacion étnica y
nacional.*"’

Israel aparece en ocasiones en referencia a la “tierra de Is-
rael”,""® con implicaciones territoriales. También aparece en oca-
siones la referencia a YHWH como “Dios de Israel”,*'’ aunque no
es tan frecuente como en la literatura anterior. También destaca el
uso poco frecuente de la expresion “casa de Israel” (5x~wn2), pues
aparece en contadas ocasiones y siempre en referencias a citas bi-

4290t 1:9; Ber 4:4;
13 Cf. Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 43.
4 E g Sukk 5:4

15 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 21.

416 Ibid., 26.

N7 yéase Tomson, “The Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the

New Testament I”, 121, 126. Tomson critica la teoria propuesta por Y. M.
Grintz, “Hebrew as the Spoken and Written Language in the Last Days of the
Second Temple”, JBL 79 (1960): 32-47, para quien el uso del término Israel o
judio estaria mas relacionado con el idioma de forma que en hebreo se usaria
Israel y el término judio seria usado en arameo, griego y latin.

418 E.g. Dem 6:11; Sebi 6:1; Hal 4:8; Orl 3:9; Seq 3:4; Yeb 16:7; Ket 13:11; Git
1:2,3:5; BQ 10:2; San 11:1; Abot 4:7

9 E.g. Ber 7:3; Tamid 3:7 (en una referencia a Ez 44:22).

171



. 420 . .
blicas.™ El uso de Israel en numerosas ocasiones como predicado

adjetival acompafiado de elementos como ‘“‘congregacion de Is-
rael”, “frontera de Israel”, “los grandes de Israel”, etcétera, trans-
mite el sentido de pertenencia a la entidad social de Israel.**!

El término solo, hace referencia en ocasiones al pueblo de
forma genérica.*** En estos casos la expresion “todo Israel” puede
referirse simplemente a todo el pueblo presente’” o el pueblo en
general.424 En contextos determinados, sin embargo, Israel alude al
pueblo de Dios como una entidad religiosa que esta en una relacion
especial con EL*’ De forma que en relacion con Dios, “Israel”
siempre connota una dimension sobrenatural. **

En la Misnah, los miembros de Israel se definen general-
mente por constraste con los gentiles,*’ estableciendo una clara
diferencia entre ellos incluso en el valor de sus intentos espiritua-

*20Ned 3:11; Yom 6:2. La eleccién de otras expresiones para designar al pueblo

de forma corporativa en detrimento de “casa de Israel” pudo deberse quiza al
intento de superacion de la nueva realidad tras la desaparicion del templo.

! E.g. la referencia a las “hijas de Israel” indica invariablemente las mujeres

judias (Ned 9:10; Yeb 13).
22 yad 4:3; Taa 1:3; Ber 9:1; Sot 1:8; Seq 2:4; Yom 5:1, 8:9; Makk 2:7; Sot 5:4.
2 San 6:4.
“2*San 11:2; Sebi 2:2; RH 3:8.
425 Ber 4:4;7:3.

2% Yom 8:9; Uqgs 3:12. Este sentido de pueblo en una relaciéon especial con Dios
también ocurre en Tosefta sobre todo en contextos litargicos, T. Ber 3:7; T.
Sabb 14:5. (c¢f. Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 51).

7 Ber 8:8 “Deben responder amén tras cualquier israelita que recita la bendi-
cién, pero no se respondera amén tras el samaritano que pronuncie la bendicion
mientras no se haya oido toda la bendicion”; Dem 9:1 “Se puede separar el
diezmo (comprado a) a un israelita por el (comprado) a un pagano, el (compra-
do a) un pagano por el (comprado a) un israelita”; Sebbi 4:3 “Se puede recibir
en arriendo un campo labrado de un gentil en el afio séptimo, pero no de un is-
raelita. Esta permitido apoyar a un gentil durante el afio sabatico, pero no a un
israelita”; Véase también Sebbi 5:7; MSh 5:14; Hal 3:5; 4:7; Bik 1:5; Shab
14:4; 16:8; 23:4; Ket 3:5; 4:3; Ned 3:10; Git 4:9; 5:9; 9:8; MQ 4:3; Qid 4:7;
BQ 4:3; BM 5:6; San 10:1; Mak 2:3; 3:16; AZ 2:4.6.7; 4:9.11.12; 5:3; Ab 6:11;
Men 5:6; Bekh 2:1; 8:1; Neg 2:1; Toh 7:7; Miqw 8:4; Nid 2:1; 4:2; 7:3; Maksh
2:3; 8:10; Uq 3:12.

172



les, pues aunque un pagano haga una ofrenda con productos de un
israelita, tal ofrenda no se considera valida.**®

Sin embargo, la pertenencia a Israel queda definida por mo-
tivos doctrinales y de conducta, como queda ilustrado por la consi-
deracion de las hijas de los saduceos, que son tomadas como sama-
ritanas a no ser que se conduzcan por “los senderos de Israel”, en
cuyo caso se acepta su pertenencia: “Las hijas de los saduceos son
como las samaritanas si tienen la costumbre de caminar por los
senderos de sus padres. Pero si se apartan (de aquéllos) para cami-
nar por los caminos de Israel, son como las israelitas. R. Yosé dice:
son siempre como las israelitas a no ser que se hayan separado para
caminar por los senderos de sus padres” (Nid 4:2).

La circuncision sigue siendo la principal sefia de identidad.
De hecho, aunque alguien sea incircunciso, es llamado “circunciso”
solo por ser parte del pueblo de Israel,*” mientras, que la idolatria
es la principal marca de identidad de los gentiles. Sin embargo, un
gentil que deja de ser idolatra puede formar parte de Israel, en la
medida en que participe de todas sus obligaciones.*’

El pasaje en el que la Misnah define mas claramente Israel
es en San 10:1. Tanto es asi que Finkelstein lo denomind el “Credo
farisaico”.”' La primera parte dice: “Todo Israel tiene parte en la
vida del mundo futuro, porque estd escrito: todo tu pueblo esta
formado de justos, heredard la tierra por siempre, una rama de mi
plantacion, obra de mis manos para que yo sea glorificado.”

A continuacion, el texto comienza a sefalar las excepciones
que no tendran parte en el mundo futuro, como “el que dice: no hay
resurreccion de los muertos”; los reyes “Jeroboam, Acab y Mana-

28 Ter 1:1 “Si un pagano hace la ofrenda con productos de un israelita, incluso
aun cuando sea con su consentimiento, su ofrenda no es valida”.

429 Cf. Stern, Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings, 80.

$OBik 1:4.

1Y ouis Finkelstein, Introduction to Tractates Fathers and the Fathers of Rabbi

Nathan (New York: Jewish Theological Seminary of America, 1950), 206.
Véase discusion sobre las implicaciones de esta seccion para la consideracion
de los cristianos como “paganos o herejes” por parte del judaismo rabinico en
Daniel Boyarin, “Justin Martyr Invents Judaism”, CH 70, n° 3 (2001): 427-461,
quien no percibe en la seccion de “exclusion de Israel” ninglin elemento contra
los cristianos.

173



sés”; “cuatro personas comunes: Balaam, Doeg, Ahitofel y Giezi”;
la “generacion del diluvio”... Esta cita es muy utilizada por los
interpretes de Ro 11:26, y se apoyan en ella para entender que “to-
do Israel” alli hace referencia a Israel “como un todo”. Sin embar-
go, es muy significativo que en la larga lista de integrantes se nom-
bre a gentiles como parte de Isracl.”* Los criterios que definen
quién forma parte de este Israel son de creencia, y adhesion a una
doctrina. Por eso, esta cita define a Israel como una comunidad
compuesta por gente que “cree y hace lo correcto”, unidos por una
misma convicciéon. Es una comunidad supratemporal que puede
incluir incluso a gentiles. La pertenencia no esta determinada por
factores “terrenales”, sino que conforma a los que tienen parte en el
“mundo venidero”, formando una entidad espiritual. Formar parte

de “todo Israel” es formar parte del “mundo venidero”.**’

Resumen

Aunque se puede comentar mucho mas sobre la definicion
de Israel en la Misnah, estos ejemplos constituyen una muestra
representaiva suficiente como para demostrar que el concepto de
Israel, entre la gran variedad de matices con los que se emplea, es
manejado en esta literatura como una categoria de cardcter espiri-
tual, de la que se puede ser excluido —a pesar de la descenden-
cia— por motivos doctrinales o de conducta. En la definiciéon mas
clara sobre Israel, este aparece como un simbolo de comunidad
espiritual supratemporal, en una especial relaciéon con Dios, defini-
da por las creencias y las practicas mas que por elementos étnicos.
Por tanto se contempla en términos mas amplios que los étnicos, lo
cual es es precisamente el argumento de esta investigacion.

Imagenes relacionadas con Israel en el AT

Antes de entrar al andlisis del término Israel en la literatura
neotestamentaria, es preciso rescatar un principio hermenéutico
clave que se desprende del AT, y que afecta de forma directa a la
interpretacion del término Israel en el NT en general, y en Pablo en
particular. Se trata de la tipologia. La relevancia de la tipologia en

2 Como sefiala Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 72.

433 Ibid., 73.

174



la interpretacion biblica es reconocida por casi todas las corrientes
teologicas, incluida la dispensacionalista.”* Una de las ventajas de
una aproximacioén hermenéutica que tenga en cuenta las imagenes
tipologicas que se emplean en el AT y el NT es que este acerca-
miento puede iluminar el proceso de la exégesis neotestamentaria
generando un campo de interpretacion que clarifique significados,
relaciones y referentes.

Aunque a veces se han tratado de unir bajo la misma cate-
goria la tipologia y la alegoria, se trata de realidades diferentes. La
tipologia considera que el tipo constituye una realidad historica,™”
mientras que la alegoria no lo requiere.”*® La interpretacién alego-
rica prescinde de la veracidad e historicidad del tipo y rescata Uni-
camente un posible significado teoldgico en su relacion antitipica.
La exégesis tipoldgica del NT, en cambio, esta firmemente fundada
en el caracter historico de los tipos.*’’

Un error que se ha cometido al recurrir a la tipologia como
acercamiento hermenéutico ha sido el tipificar cualquier pasaje o
elemento del AT, y tratar de hacerlo corresponder con el NT.*®

4 Mark W. Karlberg, “The Significance of Israel in Biblical Tipology”, JETS
31 (1988): 257.

3 Mickelsen, sefiala que la tipologia es “a correspondence in one or more

respects between a person, event or thing in the Old Testament and a person,
event, or thing closer to or contemporaneous with a New Testament writer [...]
the correspondence is present because God controls history” (A. B. Mickelsen,
Interpreting the Bible [Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1963], 237); véase
E. Earle Ellis, The Old Testament in Early Christianity: Canon and Interpreta-
tion in the Light of Modern Research (Grand Rapids, Michigan: Baker Books,
1991), 106-107.

¢ Berkeley, David S. “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent

Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18/1, The
English Renaissance (1978): 3.

7E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd,
1957), 127; Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 273; en el caso
de Pablo, hay una actualizacion del pasado en el presente que profundiza, en
vez de mermar, la historicidad del texto biblico (¢f. 1 Cor 10:1-11) (Herbert
Marks, “Pauline Typology and Revisionary Criticism”, JAAR 42, n° 1 [1984]:
79; Robert E. Reiter, “On Biblical Typology and the Interpretation of Litera-
ture”, College English 30, n° 7 [1969]: 566-567).

% Herbert Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible (Grand Rapids,
Michigan: Zondervan, 1978), 276, Berkeley sefiala precisamente que un error

175



Esta metodologia no ha hecho sino generar controversia y descrédi-
to. Al salirse de la exégesis, proyectandose teoldogicamente fuera de
ella,* la tipologia corre el peligro de entrar en el terreno de la es-
peculacion. Por eso, una metodologia segura es la que reconoce a
priori que la interpretacion tipologica no deberia introducir en el
AT un significado que no esté ya presente en el propio texto.**’ Si
la tipologia ya est4 presente en el AT,**! la interpretacion tipologica
no se impone sobre el significado del texto biblico, sino que deriva
de la propia Escritura.**?

muy comun en tipologia es encontrar antitipos en el NT donde no los hay. Da-
vid S. Berkeley, “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent
Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18, No. 1, The
English Renaissance (1978): 7.

9 Como sefala Baker: “Typology is not an exegesis or interpretation of a text
but the study of relationships between events, persons and institutions recorded
in biblical texts” (David. L. Baker, Two Testaments, One Bible: A Study of
some modern solutions to the theological problem of the relationship between
the Old and New Testaments [Leicester: InterVarsity Press, 1976], 258).

*0 Richard T. France, Jesus and the Old Testament: His Application of Old Tes-
tament Passages to Himself and His Mission (Londres: Tyndale, 1971), 41.
France sostiene: “typology may, indeed must, go beyond mere exegesis. But it
may never introduce into de Old Testament text a principle which was not al-
ready present and intelligible to its Old Testament readers. Sound exegesis, and
a respect of the sense of the Old Testament text thus discovered, will prevent
typology from degenerating into allegory”.

44l Baker, Two Testaments, One Bible, 243; R. T. France, Jesus and the Old
Testament (London: Tyndale Press, 1971), 39.

2 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 527. Este planteamiento, sin
embargo, puede abrir un debate respecto a lo que “estd” y lo que “no estd” en
el texto, el llamado sensus plenior de la Escritura (diferente del sensus spiritu-
alis que utilizaron los Padres de la iglesia cf. Baker, Two Testaments, One Bi-
ble, 264) que han propuesto algunos tedlogos catdlicos para quienes representa
“that additional, deeper meaning entended by God but not clearly entended by
the human autor, which is seen to exist in the words of a biblical text (or group
of texts of even a whole book) when they are studied in the light of further
revelation or development in the understanding of revelation” (Raymond E.
Brown, The Sensus Plenior of Sacred Scripture [Baltimore: St. Mary’s Univer-
sity, 1955], 92). Segin McKenzie esta definicion es un tanto ambigua y puede
acarrear algunos problemas exegéticos (John McKenzie, “Problems in Herme-
neutics in Roman Catholic Exegesis”, JBL 77, n° 3 (1958): 201-202,197-204.

176



Berkeley exige tres caracteristicas para que las interpreta-
ciones tipologicas sean satisfactorias: 1) un fendmeno debe ofrecer
razones suficientes en su contexto textual e histérico para garanti-
zar su designacion como tipo; 2) un tipo en su contexto siempre es
una realidad historica; 3) el antitipo es siempre forma perfectior del
tipo.** Baker sefiala a su vez dos principios bésicos: reconocer en
primer lugar que la tipologia tiene una base historica, es decir que
no trata con palabras sino con hechos historicos reales,”* y en se-
gundo lugar que la tipologia implica una correspondencia basica de
principios y estructuras entre los elementos relacionados.** A la
luz de estos principios, una metodologia que rastree las imagenes o
simbolos que se aplican a un concepto o realidad ya en el propio
AT, para luego verificar a qué concepto o persona se aplican en el
NT constituiria un camino seguro.

Siguiendo la terminologia que propone Richard Davidson,
en tipologia cabe establecer una diferencia entre la “realidad” (Ur-
bild), la “matriz de correspondencia” (Vorbild) y la “impresién”
(Nachbild). El usa estos términos alemanes porque transmiten con
bastante aproximacion las diferentes acepciones que puede conte-
ner el concepto de Timog como patron, matriz o modelo (Vorbild) y
la impresion (timog), forma derivada, patrén autoritativo o copia
(Nachbild) de la realidad divina (Urbild).**® El término timoc, sin
embargo tiene una tercera acepcion que combina elementos de ma-
triz (Urbild) y de impresion (Nachbild) de forma intercambiable.*’

3 David S. Berkeley, “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent
Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18, n° 1 The
English Renaissance (1978): 7.

4 Este principio también es compartido por France, Jesus and the Old Testa-

ment, 38.

45 Baker, Two Testaments, One Bible, 266-267; Robert E. Reiter, “On Biblical
Typology and the Interpretation of Literature”, College English 30, n° 7
(1969): 563.

#¢ Richard M. Davidson, Typology in Scripture: A Study of Hermeneutical

TIHIOY Structures (Berrien Springs, Michigan: Andrews University Press,
1981), 152-187.

*7 Davidson, Typology in Scripture, 156. Bajo esta conceptualizacion, Israel

tendria como tipo la tercera acepcion que presenta Davidson al compartir ele-
mentos a la vez de patron y copia (Urbild-Nachbild), en referencia a la realidad
divina de Cristo (Urbild).

177



Sin embargo, esta investigacion no va a trabajar con pasajes de
“estructura tipologica”,**® por eso la metodologia que se usard, mas
que de diferenciacion o correspondencia Vorbild-Nachbild-Urbild,
sera de imagenes compartidas entre Israel y Cristo,” en las que la
aplicacion que la escritura misma da a este Gltimo confirma su ca-
racter de antitipo o realidad.” En este sentido resulta valida la
propuesta de Christine Downing de preferir los términos simboli-
cos de “prefiguracion” y “figura” que presuponen una correspon-
dencia teleologica entre los dos términos.*' El manejo de simbolos
e imagenes se extrae del propio texto, no es impuesto, y el signifi-
cado de los mismos es inferido por la aplicacién de la misma sim-
bologia a otro elemento biblico que actuaria de antitipo.**> Este
método evita incurrir en la elucubracidn teologica, o caer en la ale-

% Davidson analiza en su investigacion los pasajes de 1 Cor 10:6, 11; Ro 5:14;

1 Ped 3:21; Heb 8:5; Heb 9:24.

449 .. . .y . .
Para Christine Downing “prefiguracion” y “figura”, en referencia al “tipo” y

“antitipo” (“Tipology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, JA4AR 36, n°
1 [1968]: 14).

#0 El paradigma es igualmente vélido porque la relacion Israel-Cristo se integra

en todas las estructura tipologicas, ya sea en la estructura historica, escatologi-
ca, cristologico-soterioldgica, eclesioldgica o profética (¢f: Davidson, Typology
in Scripture, 398, 402).

1 Christine Downing sefiala: “The prefiguration is something real and historical
that announces something else, separate in time from it, but also taking place
within concrete history. The relation between them is not a causal one, nor
simply one of historical sequence or linear continuity; there is a similarity of
pattern, of form, between the two events or persons. The relation is that of
promise and fulfillment, an eschatological correspondence between beginning
and end. Because the second is recognized as the fulfillment or goal and the
hidden meaning of the first, the later figure is the prototype, the model”. (“Ti-
pology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, 14).

2 Qe trata de ver “what OT Israel is as to its essence, how it is designated and
understood in the OT Scriptures, in order then to perceive the essential continu-
ity between that Israel and the NT congregation, gathered in nuclear form by
Christ himself” (Marten H. Woudstra, “Israel and the Church: A Case for Con-
tinuity”, en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Be-
tween the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg [Westchester, Illinois:
Crossways Books, 1988], 221).

178



gorizacion, ya que es el propio texto el que determina las relacio-
nes, conexiones y significados entre elementos y simbolos.**?

Para esta investigacion es de vital importancia la correcta
interpretacion de ciertos usos del término Israel en contexto bibli-
co, en especial en el NT. Por eso, a la luz de lo expuesto, conviene
dirimir qué paradigma hermenéutico se percibe asociado a las ima-
genes que el AT relaciona con Israel, y que son retomadas en el NT
y aplicadas a la persona de Cristo.”* Puesto que las imégenes rela-
cionadas con Israel en el AT son muchas, el estudio se centrara en
las mas representativas, que luego son utilizadas en el NT de forma
tipologica. Este ejercicio no pretende agotar todas las correspon-
dencias simbdlicas o tipologicas entre Israel y Cristo, sino ilustrar
el paradigma hermenéutico que se desprende de los propios textos,
y que establece la relacion tipologica entre ambos significantes.

1. Nuevo “Adan”

El elemento de correspondencia entre las nociones de Adan
e Israel es el pacto universal de salvacion establecido con el primer
hombre, y reeditado con los patriarcas.”® En el relato de la crea-
cién Adéan y Eva reciben la bendicion de YHWH y con ella un rol
asignado en el pacto establecido con Dios. “Luego Elohim los ben-
dijo y dijoles Elohim: “jProcread y multiplicaos, y henchid la tierra

33 Como afirma Cahill: “typology, as one form of interpretation, is rooted not
simply in the universal experience where one sees new meaning in a past event
in the light of a present experience but rather in the hermeneutical nature of the
biblical books” (P. Joseph Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”,
COB 44 (1982): 267.

#3* Aunque se podria ampliar el estudio a las imagenes aplicadas a Israel en otros
tipos de literatura intertestamentaria, la restriccion al canon biblico es suficien-
te para entender las aplicaciones y relaciones tipologicas dentro del conjunto de
la revelacion, sin entrar en simbologia literarias, aunque también pudieran te-
ner relacion. Para un breve repaso a la simbologia de “Israel” en la literatura
rabinica temprana véase Stern, S. Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings
(Leiden: Brill, 1994), 82-86.

33 Véase al respecto Paul R. Williamson, Sealed with and Oath: Covenant in

God’s Unfolding Purpose. New Studies in Biblical Theology, 23 (Downers
Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2007), quien describe el motivo actualizado
del pacto en la figura de los patriarcas hasta llegar a Cristo.

179



y sojuzgadla, y dominad en los peces del mar, y en las aves del
cielo y en todo animal que bulle sobre la tierra!” (Gn 1:28).

Posteriormente, con Noé hay una renovacion del pacto esta-
blecido con Adan y Eva en la creaciéon:*™°

Elohim bendijo a Noé y sus hijos, y dijo a ellos: “Procread y
multiplicaos y llenad la tierra. (2) El temor y espanto a vosotros
sean sobre todos los animales de la tierra y todas las aves del cie-
lo; han sido puestos en vuestra mano, con todo aquello de que
bulle el suelo y todos los peces del mar”. (9) “En cuanto a mi, he
aqui que establezco mi alianza con vosotros y con vuestra poste-
ridad, y (10) con todo animal viviente que con vosotros hay:
aves, ganados y todas las bestias salvajes que hay con vosotros,
de entre todos cuantos salen del arca e integran los animales de
la tierra” (Gn 9:1-2, 9-10).

Noé recibe la responsabilidad confiada originalmente a
Adan en una reedicion del pacto original que va dirigido a toda la
humanidad.*” En él se recuerda de nuevo la creacion,”® se actuali-
za la bendicion “fructificad y multiplicaos”, con lo cual el pacto
renovado adquiere una naturaleza universal,”’ y Dios promete no
volver a destruir la tierra con un diluvio.

436 Williamson, Sealed with an Oath, 59-60.

*7 Ellen Juhl Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul: A Story of Ritual

Boundaries as Identity Markers. Arbeiten zur Geschichte des Antiken Juden-
tums un des Urchristentums, XXVII (New York: Brill, 1995), 31; B. W. An-
derson sefiala: “In Christian perspective, the Noachic covenant belongs to a
history of God’s covenants that leads up to the ‘everlasting covenant’ made
through the blood (sacrifice) of Jesus Christ” (B. W. Anderson, Contours of
Old Testament Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1999], 95-96); en la
misma linea Dell sefiala “The Noachic covenant is the pivot around which this
promise of a bright future revolves [...] God has made a promise, an agree-
ment, a covenant with all people and animals and with the earth” (Katherin. J.
Dell, “Covenant and Creation in Relationship”, en A. D. H. Mayes y R. B.
Salters, ed. Covenant as Context: Essays in Honour of E. W. Nicholson [Ox-
ford: Oxford University Press, 2003], 131).

¥ Incluso las caracteristicas del texto muestran un proceso inverso al de la crea-

cién en el diluvio (Gen 1:2, 6, 9 con el relato del diluvio en Gen 7:11, 20-23).
Cf. Williamson, Sealed with an Oath, 60-61.

459 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 31.

180



Este pacto es mdas tarde actualizado con el patriarca
Abraham.*®” En cada mencion se aprecia un patrén similar de len-
guaje, con formulas que transmiten la idea de un mismo propoésito
desde Adan hasta Isracl.*' Incluso las diferencias son significati-
vas. Por ejemplo, en el rol que heredan Abraham y su prole, el
mandato “procread y multiplicaos, henchid la tierra y sojuzgadla”
se convierte en promesa dirigida a la descendencia de Abraham:
“Te colmaré de bendiciones y abundosamente multiplicaré tu des-
cendencia, como las estrellas del cielo y como las arenas que hay
en la ribera del mar y tu posteridad se aduefiard de la puerta de sus
enemigos y seran benditas en tu descendencia todas las naciones de
la tierra, por cuanto escuchaste mi voz” (Gn 22:17-18).

De esta manera la promesa “multiplicaré tu descendencia” y
la posesion de la tierra de Canaan que debia cumplirse en Abraham
y sus descendientes, se corresponde con el dominio de Adan sobre
la naturaleza.*** Abraham es el nuevo agente elegido por Dios para
revertir en la humanidad las consecuencias del pecado de Adan.*®

Estos temas son recurrentes a lo largo del Pentateuco*®* y en
el resto del AT. La restauracion de Israel se considera como una

9% Génesis 1:28; 12:2; 17:2, 6, 8; 22:17-18; 26:3-4, 24; 28:3; 35:11-12; 47:27;
48:3-4. Contra R. Kendall Soulen, The God of Israel and Christian Theology
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 120, quien parece no percibir las implica-
ciones del concepto de pacto en el AT, que siempre tiene implicaciones sote-
rioldgicas con el propdsito de redimir, no simplemente de mostrar “the sheer
fecundity and capaciousness of the divine good pleasure”. Sobre la estructura
de los pasajes en los que se establece el pacto con Abrahan y sus implicaciones
teologicas ver Paul R. Williamson, Abraham, Israel and the Nations: The Pa-
triarchal Promise and its Covenantal Development in Genesis, JSOTSS 315
(Sheffield: Sheffield Academia Press, 2000), 26-260.

1 Wright, The Climax of the Covenant, 21-22.

2 Nicholas T. Wright, The New Testament and the People of God (Minneapolis:

Fortress Press, 1992), 263. Es cierto que desde el punto de vista del judaismo,
el pacto establecido con Abrahan no fue, en general, entendido de forma uni-
versal sino que se le dio un significado nacionalista. Sin embargo, es importan-
te recordar que cuando en el AT se establece una relacion entre individuos en
representacion del pueblo de Dios, no hay necesariamente implicada eleccion.
Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 39.

4% Este concepto también se encuentra en GnR 14:6.

464 Ex 1:7: 32:13; Lv 26:9; Dt 1:10f; 7:13; 8:1; 28:63; 30:5, 16.

181



e 65 . ’
“nueva creacion”,*® y el rol de Israel se asocia con el rol de Adan

en el pacto original.*®

En Exodo 19:6 Israel es llamado a ser un “reino de sacerdo-
tes y una nacion santa”, el instrumento a través del cual el Creador
iba a bendecir a su creacion una vez mas.*®’ El objetivo de la elec-
cion de Israel, por tanto, no es tanto la salvacion del pueblo en si
mismo, sino la salvacion de todos los pueblos;**® tiene un proposi-
t0,*” y no solo constituye un privilegio,’”” sino que implica tam-
bién una obligacion.*’!

465 Is 11:1-9; 24:3-5; 33:8-9; 45:8; 54:9-10; Jer 3:16; 5:22-25; 14:20-22; 23:3;
33:20-26; Ez 34:25-30; 36:11; 37:26; Os 2:18; Zac 10:8.

% También hay conexiones directas en la literatura intertestamentaria en la que

Israel es considerado el verdadero heredero de Adan (4 Esdras 3:4-36; 6:53-59;
9:17-20; 2 Bar 14:17-19).

%7 En los profetas también surge esta idea de que Israel es el pueblo a través del

cual YHWH actta en relacion con todo el mundo. También aparece en Qumran
y en otra literatura intertestamentaria (Wright, The New Testament and the
People God, 264-266).

8 Vaucher, L histoire du salut (Paris: Vie et Santé, 1987), 158.

99 Frank Stagg explica el propésito de Dios de restaurar mediante Israel lo que

Adén habia perdido al creerse autosuficiente: “When Adam missed his true
destiny, living himself to the fallacy of self-sufficiency, God turned to the cre-
ating of a true people for himself” (Stagg, New Testament Theology, 171).

470 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 40. Esta mision se iba a
llevar a cabo en las personas fieles del pueblo que constituian “Israel”. Por eso
en términos teoldgicos Dios no llama estrictamente a Israel como nacion o ente
abstracto, sino que el llamado es a las personas. Stagg lo expresa asi: “Strictly
speaking, God did not call Israel; he called individual persons to become Isra-
el. A nation has no ears and cannot be called. God speaks to individuals; his
calls are ‘person to person’ and not ‘station to station’. He calls individuals to
become persons related to other persons in community” (Frank Stagg, New
Testament Theology [Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1962], 171,
(énfasis afiadido).

"1 Grindheim, The Crux of Election: Paul’s Critique of the Jewish Confidence in
the Election of Israel, 13. Un aspecto poco explorado en la teologia de la elec-
cion es el porqué Dios, en un momento determinado de la historia, decide ele-
gir a todo un pueblo para cumplir su proposito salvifico. Probablemente en ese
contexto historico, la presencia de un pueblo bien delimitado “representante”
de Dios era la mejor forma de dar a conocer el plan de salvacion a todas las na-
ciones. Las delimitaciones nacionales y étnicas servian al rol de instrumento de
salvacion en la medida que demarcaban a los “representantes” de Dios y los

182



En este sentido el pueblo de Israel es comparable a un nue-
vo Adén, al retomar por iniciativa divina, el rol otorgado a Adan en
el principio. “Israel” incorpora en si mismo a la humanidad adédnica
y el proposito de bendicion para ella y a través de ella. Es un antiti-
po parcial de Adéan por heredar su rol, como canal de la bendicién
divina para toda la humanidad.*’* Con Israel como pueblo, hay un
cambio de paradigma en el que por primera vez el pacto se estable-
ce no ya con una persona representativa de la humanidad, sino con
un pueblo cuya mision es bendecir a la humanidad a través de una
vocacion soterioldgica universal.*’?

Asi pues la historia de los pactos renovados en el AT es la
historia del unico pacto establecido por Dios con la humanidad
desde el principio.”’* El pacto con Adan implica una promesa de
salvacion. El pacto con Israel constituye una actualizacion de ese
pacto, con una marcada vocacion universal y con la responsabili-
dad de una mision.

2. “Siervo de YHWH”

La imagen de Israel como siervo de YHWH es prominente
en el AT. La primera referencia aparece en 1 Cronicas 16:13: “;Oh
prole de Israel, su servidor! ;Oh hijos de Jacob, sus escogidos!”.
Estos versiculos (16:8-36), constituyen un salmo de accion de gra-
cias de David formado por diferentes fragmentos de otros Sal-
mos.*”” En la expresion paralela de Salmos 105:6, sin embargo, no
dice “Oh prole de Israel, su servidor”, sino “joh prole de Abraham,

servidor suyo”. Es evidente que las dos expresiones fueron consi-

diferenciaban de los demas pueblos (Christiansen, The Covenant in Judaism
and Paul, 53). La nacion de Israel confundié su funcién como instrumento de
salvacion y lo entendi6é como un “fin en si mismo”.

72 Paul J. Achtemeier y Elizabeth Achtemeier, The Old Testament Roots of Our

Faith (Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1994), 118.

7 También se establece un pacto especial entre YHWH y David en 2 Samuel 7.

Pero en este caso ya hay mediacion de un profeta. Las promesas de los versicu-
los 15-16 se interpretan en forma de pactos. Ademas, el rey David también
constituye un tipo de Cristo.

474 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 61-62.

475 3al 105:1-15; 96:1-13; 106:47-48.

183



deradas sinénimas y por eso se intercambiaron.*’® También aparece
Israel como el referente del “siervo de YHWH” en Salmos 136:22.

El libro que mas desarrolla la figura del siervo de YHWH es
Isaias. En este se presenta la figura del siervo en repetidas ocasio-
nes, sobre todo en los denominados “cantos del siervo”.*’” En al-
gunos pasajes se identifica con Jacob o Israel.*”® Los mas explicitos
son probablemente los versiculos del capitulo 41 y 49: “Pero tu,
Israel, siervo mio, Jacob, a quien Yo elegi, semilla de Abraham, mi
amigo (41: 8); Ta eres mi siervo, el Israel, en quien me glorificaré”
(49:3).

El que en versiculos posteriores se hable de una misién para
el siervo hacia Israel (49:5-6), hace que la identificacion del siervo
requiera alguna explicacion.*”” Hasta el capitulo 40 de Isaias, la
palabra ‘siervo’ no se usa apenas. En los capitulos 40-53 el término
aparece veinte veces. Después del capitulo 53 el libro de Isaias no
vuelve a usar la palabra ‘siervo’ (72v) en singular sino que aparece
once veces en plural (2+1av). Da la impresion de que la figura del
“siervo” con un referente singular alcanza su climax en estos trece
capitulos, y en particular en los versiculos 52:13-53:12.*%°

Christopher North revisa las cuatro teorias mas importantes
sobre la identificacion del siervo de Isaias: 1) un profeta anonimo
contemporaneo con el deutero-Isaias, que Isaias identifica como el
Mesias prometido; 2) el propio deutero-Isaias; 3) Israel; 4) un pro-
totipo mesidnico, una figura ideal creada a partir de la muerte de
Josias.*® Wilcox y Williams proponen a partir del capitulo 49-55 la

7 De hecho, Braun sefiala que el cronista cambia el nombre del salmo a Israel

porque escribe directamente al pueblo y quiere recordarle su rol como el “pue-
blo de Dios” (Roddy L. Braun, I Chronicles, Word Biblical Commentary 14
(Dallas: Word Books, 1986), 192).

477 15 42:1-4; 49:1-6; 50:4-9; 52:13-53:12.

478 15 41:8; 44:1; 44:21; 45:4; 49:3. Ulrika Lindblad también entiende una refe-
rencia a Israel en 52:1-4 (Ulrika Lindblad, “A Note on the Nameless Servant in
Isaiah 42:1-4”, VT 43,n° 1 [1993]: 115-116).

47 Williamson, “The Concept of Israel in Transition”, 146.

0 ¢f. Allan A. MacRae, “Servant of the Lord in Isaiah”, BSac 121, (1964): 126.

1 Christopher R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah (Oxford: Ox-
ford University Press, 1963), 194-201.

184



identificacion del siervo con el profeta mismo, de modo que este se
convertiria en el “verdadero Israel”.*** Sin embargo, en caso de que
fuese el profeta el que retomara sobre si ese rol, no lo cumplié ple-
namente. Entonces, (a quién se refiere la figura del siervo?, ;al
Mesias, a Israel o a ambos? McRae soluciona esta cuestion expli-
cando que en unos momentos el pasaje centra su atencion en el
pueblo en general, y en otros en la figura el Mesias como represen-
tante de todo el pueblo. Lo que se desprende del pasaje es que la
responsabilidad de la obra del siervo de YHWH recae sobre la na-
cion de Israel. Sin embargo, puesto que Israel es incapaz de realizar
plenamente su tarea, es necesario que la labor la realice un repre-
sentante de Israel, verdadero “siervo del Sefior”, es decir el Me-
sias.*®

Christopher Seitz, que estudia el libro de Isaias en su forma
final, dejando al margen las diferentes teorias de su composicion,™**
reconoce que en Isaias hay dos siervos de YHWH, uno es el pueblo
de Israel y otro es un individuo especial. En la seccion formada por
los capitulos 40-48 es prominente el pueblo de Israel, y a partir del
capitulo 49 lo seria dicho individuo. Concluye que a lo largo del
libro se aprecia una dindmica interna en las relaciones Israel-siervo,
siervo-Israel, y siervo-siervos, de forma que finalmente también es
necesaria la labor de los discipulos del siervo como siervos.*®

82 peter Wilcox y and David Paton-Williams, “The Servant Songs in Deutero-

Isaiah”, JSOT 42 (1988): 89-92.

35 Allan A. MacRae, “Servant of the Lord in Isaiah”, BSac 121 (1964): 218.
Wilshire sefiala que “siervo de YHWH” se refiere al centro litirgico del monte
de Sion, aunque mas adelante reconoce que Sion-Jerusalén se identifica estre-
chamente con la nacion de Israel (Leland E. Wilshire, “The Servant-City: A
New Interpretation of the ‘Servant of the Lord’ in the Servant Songs of Deute-
ro-Isaiah”, JBL 94 [1975]: 367).

4 De esta forma plantea una formacion del libro en la que Dios inspira la colo-

cacion y el arreglo del mismo en su disposicion actual (Christopher R. Seitz,
“You are my Servant, You are the Israel in whom I will be glorified: The Ser-
vant Songs and the Effect of Literary Context in Isaiah”, Calvin Theological
Journal (CTJ) 39, 1n° 1 [2004]: 117-122).

3 Seitz sefiala que “God’s word is actively addressing generations, making its
way from an Israel referent, to a prophetic individual, and to the servant fol-
lowers of the servant. There is neither strict separation nor replacement, nor
discontinuity but a sovereignly guarded continuity in the trail that leads from
Israel-servant, to prophet-servant, to servant-disciples” (ibid., 132).

185



Aunque esta interpretacion tiene un mensaje motivador, sin embar-
go, no define con claridad la identidad del “siervo de YHWH”.

La dificultad de estas propuestas es superada entendiendo
que el “siervo de YHWH” puede alternar su referente entre Israel
como pueblo y el Mesias si la relacion entre estos se entiende como
tipolégica. Las palabras de Mt 3:17 “Este es mi Hijo querido, en él
me agradé”, que son un eco de Isa 42:1, se aplican a Jesus como
Mesias. Hay una continuidad definida entre el pueblo de Israel co-
mo siervo, y la figura del Siervo como individuo.**® Por eso, una
explicacion satisfactoria es entender que el Mesias iba a retomar
sobre si mismo el rol del pueblo, y cumplir la misiéon encomendada
a Israel de traer salvacion a todas las naciones. Cuando viene el
Mesias, se hace “siervo” y cumple la mision del siervo prometido.
Isaias puede asociar los dos personajes, porque tienen misiones
equivalentes.*’

3. “Hijo de YHWH”

La imagen de Israel como el hijo de YHWH es presentada
de forma clara y consistente a lo largo del AT. El pueblo se perci-
bi6 a si mismo, al menos como unidad colectiva, como el hijo de
YHWH.*® La idea que transmite este concepto es que Israel debe
su existencia a un acto creativo de Dios. Israel no es considerado
hijo por sus méritos, sino por voluntad e iniciativa divinas.**’

¢ Christopher J. H. Wright, Knowing Jesus through the Old Testament (Dow
ners Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992), 158.

*7 No es raro para los autores hebreos moverse entre categorias corporativas e

individuales en los mismos pasajes (Wright, Knowing Jesus through the Old
Testament, 158). Cf. Aubrey R. Johnson, The One and the Many in the Israelite
Conception of God (Cardiff: University of Wales Press, 1961), 1-13; H.
Wheeler Robinson, Corporate Personality in Ancient Israel (Philadelphia: For-
tress Press, 1964).

488 McKenzie, John L. “The Divine Sonship of Israel and the Covenant”, CBQ 8,
n° 3 (1946): 320.

% Mas atin si se entiende la relacién en términos de adopcion, como propone

Janet L. R. Melnyk a partir de pasajes como el de Ose 11, en el que se cita el
momento en el que Israel “se convierte en” hijo de YHWH (“When Israel Was
a Child: Ancient Near Eastern Adoption Formulas and the Relationship bet-
ween God and Israel”, en History and Interpretation: Essays in Honour of

186



En el AT, la declaracion de Israel como hijo primogénito de
YHWH aparece antes del establecimiento del pacto en el Sinai, en
Exodo 4:22 “Israel es mi hijo primogénito”. Por tanto, esta relaciéon
contenia un elemento de permanencia a pesar de la ruptura reitera-
da del pacto sinaitico por parte del pueblo.*’ La relacion padre-hijo
no solo hace referencia al amor incondicional de YHWH hacia su
pueblo, sino también al respeto, lealtad y obediencia que YHWH
espera de él, como un padre espera de su hijo.*' Por eso esta rela-
cioén también se extrapola en el pacto entre YHWH y “su hijo” Is-
rael.**?

Por otra parte, el que Israel no solo sea hijo, sino primogéni-
to tiene implicaciones teologicas, como la senalada por Wright,
quien sostiene que esto implicaria la existencia o al menos la ex-
pectativa de “otros hijos”. De esta forma la expectativa de que otras
naciones lleguen también a ser hijos dependia de que Israel cum-
pliera la misién que le correspondia como hijo mayor, es decir,
vivir en lealtad y obediencia a YHWH. Este era el propodsito y la
intencion de Dios para bendecir por medio de Israel a todas las
naciones."”

4. “Vid”
La vid (321) es un simbolo bien conocido del pueblo de Dios
en el AT,** asociado con Israel en numerosas ocasiones. De ahi

John H. Hayes, ed. M. Patrick Gram, William P. Brown y Jeffrey K. Kuan.
JSOTSS, 173 [Sheffield: JSOT Press, 1993]: 245-259).

0 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 127.

1 La conceptualizacion de Israel como hijo de YHWH, tiene dos significados

complementarios entre si. Por una parte sefiala la actitud de Dios como padre
hacia Israel, como reflejan versiculos como Dt 1:31; 8:5; Sal 2:7; 103:13; Pr
3:12; 2 S 7:14. Y por otra, las expectativas de Dios como padre respecto de Is-
rael en cuanto a obediencia y respeto, como se expresa en Dt 14:1; 2 S 7:14; Is
1:2-9; 45:10; 46:3; 64:8; Jer 3:14, 19; 31:8-9; Os 11:1; Ma 1:6.

*2 Dennis J. McCarthy, “Notes on the love of God in Deuteronomy and the

father-son relationship between Yahweh and Israel”, CBQ 27 ap (1965): 146-
147.

3 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 130.
494 Marvin E. Tate, Psalms 51-100, Word Biblical Commentary 20 (Dallas:
Word Books, 1990), 310.

187



que aparezca con frecuencia como emblema de la nacién, como
ocurre en las monedas de los Macabeos,”” en el arte y hasta en la
arquitectura sinagogal, en los que se usan padmpanos y racimos co-
mo elementos decorativos.”® La vid representa una de las grandes
bendiciones de la tierra prometida y es usada como signo del amor
de Dios,”” y simbolo de paz, bendicion, prosperidad y gozo.*”®

En Isaias aparece el concepto desarrollado en el cantico de
la vifia (Isa 5:1-7).*° El profeta que mas recurre a ese simbolo, no
obstante, es Jeremias, especialmente en sus reproches contra Israel
(2:21; 5:10; 8:13; 12:10-11). En 2:21, en vez de utilizar el término
11 prefiere la raiz pw, que hace referencia a la “cepa de uvas rojas
de calidad especial”.’” En 6:9 se relaciona la vid (123) con el “resto
de Israel” (5xmwr maxw).

El Salmo 80:8 (80:9 TM) describe a Israel como una vid
que es traida por YHWH desde Egipto, plantada entre las naciones.
En el versiculo 14 el salmista clama a YHWH que se acuerde de
ella.

Ezequiel 15:1-8 identifica a Israel con el lefio de la vid que
YHWH entrego6 al fuego para que se consumiese con los moradores
de Jerusalén. Es una dura reprension hacia el pueblo que habia sido
infiel.

En Oseas 10:1 también se establece la identificacion de Is-
rael con una vifia de forma clara:

3 Stagg, New Testament Theology, 173.

% 7. Maier “vifia” en Diccionario del judaismo, ed. Johan Maier y Meter
Schifer, trad. Dionisio Minguez Fernandez (Estella, Navarra: Verbo Divino,
1996).

7 Manfred Lurker, Diccionario de imagenes y simbolos de la Biblia, trad. Rufi-

no Godoy (Cérdoba: El Almendro, 1994), 242.

8 peter Damian Akpunonu, The Vine, Israel and the Church. Studies in Biblical

Literature, 51 (New York: Peter Lang, 2004), 3.

4% para un analisis del cantico ver Akpunonu, The Vine, Israel and the Church,

22-43.

300 Schokel, Diccionario biblico hebreo-espariol, 739. En Isaias 5:2 también se
utiliza esta misma expresion, aunque en el pasaje la imagen que se utiliza para
Israel es la de un “vifiedo” (g7, ¢f. 2 Re 18:31-32), que tiene cepas de primera
calidad (pw).

188



Israel es una frondosa vifia (“vid”, 121), que da abundante fruto
para si mismo; conforme a la abundancia de su fruto multiplicd
también los altares, conforme a la bondad de su tierra aumenta-
ron sus idolos.

Finalmente Joel 1:7 evoca una serie de imagenes para mos-
trar la calamidad que sufre el pueblo, entre ellas YHWH habla de
su “vid” (122) que ha sido desolada. Esta simbologia reflejada en el
AT es continuada y ampliada en el lenguaje religioso del judaismo,
que sig:gxllpre ha considerado la “vifia” o la “vid”, como simbolo de
Israel.

5 “Luz”

Otra imagen relacionada con Israel que cabe comentar aqui
aparece en el libro de Isaias y se refiere a Israel como “luz (") de
las naciones”: “Es harto poco que seas siervo mio [destinado] a
restaurar las tribus de Jacob y hacer tornar a los salvaguardados de
Israel, pues te he de constituir en luz de las naciones, para que mi
salvacion llegue hasta el extremo de la tierra”. (Isa 49:6). Este es el
unico pasaje que describe a “Israel” como luz, pero la ilustracion
tiene un profundo significado. El pueblo de Israel fue consciente
durante el periodo intertestamentario de esta mision hasta la época
del segundo templo.’”> Sin embargo, pronto los criterios étnicos
nublaron esta intencion misionera y entorpecieron la faceta de inte-
gracion de los gentiles.

La luz es el atributo de la divinidad.’” La imagen de la luz,
por tanto, es una de las mas representativas y mas cargadas de con-
tenido teologico. Israel debia ser un instrumento de iluminacion,
direccion y conduccion hacia Dios entre las naciones.

%N Hull 92a; ExR 34:3; 44:1; LevR 32:1; 36:2; CntR 1, 3, 2; TanjB wayohi 10.

%92 Ver obra de Scot McKnight, A Light Among the Gentiles: Jewish Missionary
Activity in the Second Temple Period (Minneapolis: Fortress Press, 1991), que
estudia las estrategias de evangelizacion y conceptos sobre la integracion de los
gentiles en los principales tipos de literatura de esa época.

39 Lurker, Diccionario de imdgenes y simbolos de la Biblia, 136.

189



6. Reino de Dios

Uno de los temas proféticos centrales en el AT, a pesar de
no estar formulado de forma explicita, es la venida del reino de
Dios.”” Sin embargo, esta expectativa era compartida con la reali-
dad de Israel como reino de YHWH. Ya en el libro de Exodo se
ratifica el pacto sinaitico mediante una férmula que implica el
reinado de Israel: “Ahora bien, si escuchdis atentamente mi voz y
guarddis mi alianza, seréis entre todos los pueblos mi propiedad
peculiar; porque mia es toda la tierra, mas vosotros constituiréis
para mi un reino de sacerdotes y una nacion santa” (Ex 19:5-6).

Mas adelante, no obstante, se instaura la monarquia cuando
el pueblo de Israel instaura un rey terrenal. Y, si bien es cierto que
en el texto parece que YHWH no es partidario de la monarquia que
el pueblo reclama (cf. 1 S 8:6), una vez establecida, el rey de Israel
se convierte en un tipo del futuro “rey de Israel” glorioso que ha-
bria de venir. En este sentido, la aceptacion del rey terrenal de Is-
rael —sobre todo en la figura de David— como representante de
Dios, el rey supremo, implicaba que Israel como nacion, también se
ratificaba de forma tipoldgica como el “reino de Dios” en la tierra.
Los israelitas eran, por tanto, subditos d¢ YHWH y sujetos a la ley
de su rey. Aunque la promesa a David (2 Sam 7:8-16; 1 Cr 17) no
contiene la palabra berit estos pasajes sefialan el establecimiento de
un pacto,”” cuyo cumplimiento final se realiza en el Mesias. De
esta forma, Israel adopta la categoria de representante del “reino de
Dios” ya en el AT, y va configurando este concepto como una de
las categorias biblicas mas abarcadoras e inclusivas.’

> John Elton Ladd, “The Kingdom of God”, en 4 Guide to Biblical Prophecy,
ed. Armerding, Carl Edwin y W. Ward Gasque (Peabody, Massachusetts: Hen-
drickson, 1989), 131; y era una expectativa entre los judios (cf. Marco Treves,
“The Reign of God in the OT”, V'T 19, n° 2 (1969): 242-243.

395 Williamson, Sealed with and Oath, 120.

%% Fred H. Klooster, “The Biblical Method of Salvation: A Case for Continuity”,
en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Between the
Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg (Westchester, Illinois: Cross-
ways Books, 1988), 131.

190



Resumen

De todas las iméagenes que se relacionan con Israel en el
AT, se han recordado las mas representativas que luego son reto-
madas en el NT. Israel es claramente definido como desempefiando
el rol de “Adan”. También se lo describe en varios libros como “el
siervo de YHWH?”, y como “el hijo d¢ YHWH”. Finalmente, aun-
que son menos abundantes, también aparecen las imagenes de Is-
rael como una vid plantada por YHWH, como “luz” para las nacio-
nes y como representante del reino de Dios.

Las imagenes que se aplicaron a Israel y las funciones que
se le atribuyen a lo largo del AT tenian intenciones pedagogicas, ya
que representaban elementos de la relacion que YHWH deseaba
establecer con su pueblo, asi como de sus expectativas depositadas
en este como portador de bendicion para toda la humanidad. Sin
embargo, estas imagenes no quedaron simplemente como descrip-
ciones del pueblo de Israel, sino que son retomadas, reinterpretadas
y aplicadas de forma consistente por los escritores del NT al Me-
sias, el tinico que podia cumplir perfectamente el rol de bendicion y
salvacion para toda la humanidad.

Imagenes de Israel aplicadas a Jesus en el NT

En un sentido estricto, la interpretacion tipoldgica no es una
novedad del NT respecto del AT porque ya en el AT se encuentran
aplicaciones de esta indole. El fundamento de la tipologia del NT,
por tanto, es establecido ya en el AT por los profetas que describie-
ron, por ejemplo, un reciente acto de liberaciéon divina como un
nuevo Exodo (cf. Is 11:12-16; 51:9-10).°°7 A lo largo del AT hay
eventos y personas que sirven después para ilustrar lo que Dios hay
hecho o ha prometido hacer. Por ejemplo, Sodoma y Gomorra se
convierten en tipos del juicio de Dios, Oseas y Jeremias usan la
experiencia del desierto como un tipo de la purificaciéon deseada
para Israel (cf. Os 2; Jer 32). Incluso algunos individuos pueden
adquirir dimensiones tipoldgicas como Abraham, modelo de fe y

7 ¢f. George B Caird y Lincoln D. Hurst, New Testament Theology (Oxford:
Clarendon Press, 1994), 60; David Daube, The Exodus Pattern in the Bible
(London: Faber and Faber, 1963); D. Patte, Farly Jewish Hermeneutic (Mis-
soula, Montana: Scholars, 1975), 170.

191



obediencia (Gn 15:6), Moisés, modelo de profeta (Dt 18:15,18),°%
y David, tipo del rey ideal. En el caso del pueblo de Israel, su res-
cate de Egipto es tomado como arquetipo y como garantia de que
Dios redimiria a Israel de todas las demas formas de tirania (cf. Sal
77:11-20; 130:8). Hay, por tanto, un patron biblico en el que perso-
nas, eventos y lugares que fueron importantes en la historia de la
redencion del pasado, se convierten en paradigmas en la historia de
la redencion en el presente y por venir.””

En este sentido, como sefiala Holweda, lo que ocurri6 en el
pasado provee tipos anunciando la persona y la obra del Mesias.”"
Asi, el apostol Pablo sefiala rotundamente que Cristo es el “si” a las
promesas del AT (2 Co 1:20), y de alguna forma, la corresponden-
cia que establece con Adan (Ro 5:14) revela una clave interpretati-
va en la que Cristo es el gran antitipo y cumplimiento del AT.”"!
Por eso, a pesar de que se haya abusado de la tipologia como clave
de interpretacién del NT,>' es preciso rescatar las corresponden-

% Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 112-113,

%% Cf. 1. Barton Payne, Encyclopedia of Biblical Prophecy: The Complete Guide
to Scriptural Predictions and Their Fulfillment (New York: Harper & Row,
1973), 51-56.

1% David E. Holweda, Jesus and Israel (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,

1995), 37.

11 Sobre la interpretacion tipologica en Pablo, Ellis sefiala que “when Paul
speaks of the Exodus events happening typikos and written ‘for our admoni-
tion’, there can be no doubt that, in the apostle’s mind, Divine intent is of the
essence both in their occurrence and in their inscripturation. The rationale of
NT typological exegesis is not only ‘the continuity of God’s purpose through-
out the history of His covenant’ but also His Lordship in moulding and using
history to reveal and illuminate His purpose. God writes His parables in the
sands of time” (E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Grand Rapids,
Michigan: Baker, 1957), 127-128.

>12 E] abuso de la tipologia ha generado dos efectos: En primer lugar hizo que

mucho autores pasaran por alto muchas de la realidades del AT por considerar-
las simplemente tipologicas. El AT cayd en descrédito por considerarse una
mera sombra, a veces irreal, de lo que iba a ocurrir, con el consiguiente menos-
cabo en la validez historica de Israel y de los eventos del AT. Otro error ha si-
do intentar interpretar el mas minimo detalle del AT con su correspondencia en
el NT. Bajo esta perspectiva todo evento encerraba lecciones misteriosas sobre
realidades mas completas en el NT, dejando al servicio de la imaginacion del
autor la explicacion y aplicacion del significado de esos detalles.

192



cias que los propios escritores biblicos establecieron dentro de los
dos testamentos. Entendida asi, la tipologia es una forma de enten-
der a Cristo y las experiencias que rodean el NT por analogia y
correspondencia con las realidades historicas del AT entendidas
como modelos o patrones.’’> Guiados por una exégesis cristologi-
ca,”'* es posible iluminar las correspondencias del AT y NT entre

Si.
1. Nuevo “Adan”

Romanos 5:14 establece una correspondencia directa entre
Adan y Cristo.”"” De forma explicita menciona a Adan como tipo
(tomog) de Jesus. De la misma forma que Israel encarnaba el pro-
yecto que Dios tenia para Adan, pero de modo renovado, Jests
viene a cumplir ese propdsito en si mismo. Jesus se constituye en el
nuevo Adan en el cual todos los hombres pueden encontrar vida.”'°
Pablo también senala en 1 Co 15:45 este cambio de paradigma en-
tre el primer y el segundo Adan: “El primer hombre, Adéan, se con-
virtio en alma viviente; el segundo Adan en espiritu que hace vi-
vir’. Adan fue la cabeza de la creacion, y Jesus es la cabeza de una
nueva creacion, de una nueva comunidad de salvacion con la que
se establece el nuevo pacto.’!’

13 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 116.

> Maurice Casey ya sefiala que la exégesis cristologica del AT ha sido un as-

pecto fundamental del cristianismo occidental (Casey, Maurice. “Christology
and the Legitimating Use of the Old Testament in the New Testament”, en The
Old Testament in the New Testament. Essays in Honour of J. L. North, ed. Ste-
ve Moyise [Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000], 42).

°1% Es la correspondencia mas clara entre Cristo y los mediadores del pacto ante-

riores (véase R. Fowler White, “The Last Adam and His Seed: An Exercise in
Theological Preemption”, Trinity Journal [TJ] 6, n° 1 [1985]: 67. Este autor,
sin embargo, en su comparacion de las correspondencias entre Cristo y las fi-
guras veterotestamentarias con las que Dios establece un pacto, pasa por alto la
correspondencia con Israel (¢f. ibid. 68-73).

516 , L
Para Pablo, Jests retoma el rol que tenia asignado Israel como representante

de la verdadera humanidad (Wright, The Climax of the Covenant, 26).

1" Herbert Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible (Grand Rapids,
Michigan: Zondervan, 1978), 213.

193



Cuando Pablo identifica a Jesus con el segundo Adéan, no
hace sino identificar también a Jesus con Israel, y mostrar que Je-
sus retoma en si mismo el rol que Dios habia confiado a su pue-
blo.”"® Si Israel resume la humanidad adanica, Jestis representa esa
nueva humanidad no ya adénica sino cristoldgica, y al convertirse
en el “nuevo Adan”, se convierte también en el “nuevo Israel”. Si
Israel habia sido designado como el instrumento de salvacion para
todos los pueblos de la tierra, Jests se convierte en el instrumento
de salvacion por excelencia para toda nacion, tribu, lengua y pue-
blo.>"”

La nocion del remanente también encuentra su cumplimien-
to en Cristo,”*” ya que la comunidad de creyentes “en Cristo” se
convierte en el Israel reconstituido. Asi, el proposito de Dios de
crear en Israel a su pueblo se manifiesta en el AT y continta en el
NT.>*! Puesto que Cristo es el nuevo “Israel”, todo el que esta “en
Cristo” forma parte de ese Israel, ya que —seguin Pablo— Cristo es
el segundo Adan, o cabeza de una nueva humanidad.’*

El pacto de YHWH con Israel se inicia con los patriarcas y
contintia con el pueblo de Israel. Por eso en Israel confluyen estas
dos vertientes: la individual como representacion de la humanidad
y la colectiva como pueblo. En Jesus confluyen estas dos vertientes
de nuevo, de modo que ¢l como individuo encarna a toda la huma-
nidad restaurada, y en torno a €l se constituye la comunidad de sal-
vacion escatologica. La vocacion universal de Israel como pueblo,

1 Wright, The Climax of the Covenant, 29.

1% Esta concepcion también aparece en los Evangelios cuando, de la misma

manera que Adan recibe autoridad para dominar sobre la naturaleza, y Abrahan
para poseer la tierra de Canaan, a Jesus “aun los vientos y el mar le obedecen”
(Mt 8:27). Cf. Wright, The New Testament and the People of God, 263.

>0 Stagg sefiala: “the remnant itself proved elusive, and it finally came into
realization in one person, the true Son of man, the true servant of God, even
Christ Jesus. But he came, paradoxically, to be both an individual person and a
‘community’. In him was created ‘one new man’ (Efe 2:15); the true Israel of
God (Gal 6:16; Ro 9:6); the seed of Abraham (Gal 3:29); an elect race, a royal
priesthood, a holy nation, a people of God’s possession (1 P 2:9) (Stagg, New
Testament Theology, 171).

2 bid., 171

322 Fitzmyer, Romans, 114.

194



encuentra su cumplimiento en la figura del Mesias, quien ofrece
salvacion sin distincion a toda la humanidad.

El pacto con Adan incluye a toda la humanidad, el pacto
con Noé¢ también es universal, el pacto con Abraham tiene el pro-
posito de ampliarse a “todas las naciones de la tierra” (Gn 22:18),
de modo que todos los creyentes son considerados herederos de
Abraham. Incluso el pacto davidico es una figura del reino de Dios
universal. Un pacto exclusivo con Israel, que no tenga vocacion
universal no tiene lugar en la teologia biblica.

2. “Siervo”

Si la imagen de Israel como siervo es prominente en el AT,
no lo es menos la identificacion de Jesus como siervo en el NT.>
En el bautismo de Jesus, la voz que se escucha (“Este es mi hijo
amado, en quien tengo complacencia”, Mt 3:17; Mr 1:11; Lc 3:22)
representa una clara alusién al siervo del Sefior de Isafas 42:1.°**
Mateo 8:17 senala que Jests sanaba a los enfermos “para que se
cumpliera lo que anunci6 el profeta Isaias cuando dice: El tomo
nuestras flaquezas y cargd con nuestras enfermedades”. En Lucas
22:37 Jesus anticipa su muerte entre pecadores como cumplimiento
también de la profecia: “Pues os digo que tiene que cumplirse en
mi esto que estd escrito: Y fue contado entre [los] malhechores.
Pues lo que a mi se refiere llega a su cumplimiento”. En Hechos
8:32-35, Felipe ensena al eunuco el mesianismo de Jesus a partir
del pasaje de Isaias 53. Para los escritores cristianos Jesus habia
cumplido las profecias anunciadas en la figura del siervo de Isaias
y lo identificaron como el prototipo del siervo escogido por Dios
para resolver el problema del pecado.”®

23 R. Frank Johnson, “Christ the Servant of the Lord”, en The Old and the New
Testaments: Their Relationship and the “Intertestamental” Literature, ed. Ja-
mes H. Charlesworth y Walter P. Weaver. Faith and Scholarship Colloquies
(Valley Forge, Pennsylvania: Trinity Press International, 1993), 107, sefiala
que pocos pasajes han tenido una influencia tan importante en el judaismo de
Palestina y en el NT que los pasajes del siervo de YHWH en Isaias.

324 Este versiculo es el primero de una serie de cantos en Isaias (40-55) sobre el

“siervo de YHWH”.
323 Johnson, “Christ the Servant of the Lord”, 107, 126-131.

195



Al mismo tiempo que hay una continuidad entre Israel co-
mo siervo y Jesus como siervo, la mision de este Ultimo permite
que la misién original encomendada a Israel se cumpla. En Jesus, el
siervo por excelencia, la liberacion y la salvacion alcanzan a todas
las naciones. El proposito universal de la eleccion de Israel se con-
sigue mediante la mision del Mesias-siervo. >

3. “Hijo”

Los mismos pasajes que identifican a Jesus con el siervo de
Isaias en ocasion de su bautismo, también presentan a Jesis como
hijo (Mt 3:17; Mr 1:11; Lc 3:22). En el caso de Mateo (3:17; 17:5),
no solo hacen referencia a Isaias, sino que son por lo menos eco de
tres pasajes diferentes del AT.”*” El pasaje de Salmos 2:7 se referia
al rey David. Sin embargo, desde la extincion de la dinastia de la
monarquia davidica, este salmo adquiere un matiz profético y se
aplica al esperado Mesias hijo de David que vendria a reinar cuan-
do Dios restaurara a Israel. El pasaje de Isaias 42:1 es probable-
mente del que se toma la expresion “hijo querido, en ¢l me agradé”.
Finalmente, algunos eruditos encuentran también ecos de Génesis
22:2, donde Dios le pide a Abraham: “Toma a tu hijo, tu unigénito,
que tanto amas”. Esto significaria que Dios, ya en el bautismo de
Jesus, revela que estd dispuesto a sacrificar a su propio hijo, a
quien ama, por toda la humanidad.

Mateo 2:14 menciona el cumplimiento de la profecia de
Oseas 11:1 “de Egipto llamé a mi hijo”, aplicada a Jestis como cla-
ro ejemplo de que la identificacion con una imagen aplicada a Is-
rael, identifica a Jests con Israel, puesto que el texto de Oseas se
refiere a Israel.”*® De modo que en el Mesias, la funcién de Israel
como hijo se cumple finalmente.’*

>0 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 163.

27 Sal 2:7; Is 42:1; Gn 22:2. Cf. Wright, Knowing Jesus through the Old Testa-
ment, 106.

338 Holweda, Jesus and Israel, 39-40.

¥ Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, en 4 Guide to Biblical
Prophecy, ed. Carl Edwin Armerding y W. Ward Gasque (Peabody, Massachu-
setts: Hendrickson, 1989), 218. Wright sefiala: “On the shoulders of Jesus as
the Son of God lay the responsibility of being the true son, succeeding where
Israel had failed, submitting to God’s will where the had rebelled, obeying

196



Lucas, tras la declaracion de Jests como hijo de Dios, enca-
dena en el siguiente parrafo con la genealogia de Jesus que remonta
directamente hasta Dios. Esta genealogia que resume a grandes
rasgos la historia de la humanidad hasta el Mesias, es también otro
argumento a favor de que Jesls encarna en cierto sentido la historia
del pueblo de Israel. A nivel teoldgico el relato del Getsemani (Luc
22:42) es muy revelador respecto a la imagen de Jesis como “hi-
jo”, ya que alli Jesus lleva hasta lo sumo la obediencia del verdade-
ro hijo de Dios.™

La epistola a los Hebreos es el libro del NT que mas clara-
mente presenta la gloria y la exaltacion de Jesis como Hijo de
Dios.”*' Su filiacion estara relacionada con el sufrimiento y la obe-
diencia (Heb 5:8). El relato de las tentaciones también destaca la
importancia que tiene en este concepto al comenzar todas ellas con
la duda: “Si eres hijo de Dios” (Mt 4:3, 6; Lc 4:3, 9). Como comen-
ta Wright, como el representante de Israel, Jests estaba llamado a
la obediencia. Fue precisamente la obediencia de Jesus como hijo
de Dios, lo que permiti6 el cumplimiento del proposito universal de
Dios para la humanidad.”

4. “Vid”
La palabra “vid” (apumerog) aparece nueve veces en el NT,
y en todas las apariciones en los evangelios hay una relacion direc-

ta entre Jesus y la vid.”>* Ocurre de forma especial en el evangelio
de Juan. En Jn 15:1, 4, 15 Jests se apropia de la imagen de la vid

533

where they had disobeyed” (Wright, Knowing Jesus through the Old Testa-
ment, 124).

3% Achtemeir y Achtemeier, The Old Testament Roots of Our Faith, 128.

1 John C. Campbell, “In a Son: the doctrine of Incarnation in the Epistle to the
Hebrews”, Int 10, n° 1 (1956): 24-38; Pauline Giles, “Son of man in the Epistle
to the Hebrews”, ExpTim 86 n° 11 (1975): 328-332; Mikeal C. Parsons, “Son
and high priest: a Study in the Christology of Hebrews”, Evangelical Quarterly
(EvQ), 60 (1988): 195-215.

3 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 132.

33 Mt 26:29; Mr 14:25; Lc 22:18; Jn 15:1, 4, 5; Stg 3:12; Ap 14:18, 19.

%% Seock-Tae Sohn, The Divine Election of Israel (Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1991), 252.

197



que el AT identifica con el pueblo de Israel.”*®> Aunque se han pro-

puesto paralelos relativos a la eucaristia y la literatura intertesta-
mentaria,”*® el referente mas inmediato es la simbologia aplicada a
Israel en el AT.”*’ Jesus no solo toma para si esta imagen (“Yo soy
la vid”, Jn 15:5), sino que lo hace de forma enfatica al declarar:
“Yo soy la vid verdadera” (f| &umerog | dAndu), Jn 15:1).° Si
Jesus representa la verdadera vid, que en el AT simbolizaba al pue-
blo de Israel, se puede concluir que Jests aqui esta diciendo que €l
es el “Israel verdadero”.”® Ademas, en la Gltima cena identifica el
“fruto de la vid” con su propia sangre “derramada en vuestro favor”
(Luc 22:20), porque Jesus es la vid.>*

5. “Luz”

En Juan 8:12; 9:5; 12:35, 36, 46, Jesus mismo declara ser la
“luz del mundo”. Y Juan 1:9; 3:19 presenta a Jess como “luz ver-
dadera” (10 ¢p&d¢ 0 aAnOLYov). De nuevo, al mencionar el matiz de
“verdadero” parece implicar una superacion, un cumplimiento.

En diversas ocasiones el NT también aplica la imagen de la
luz a los creyentes (Mat 5:14). En Hechos 13:47, por ejemplo, Pa-

53 Para Richardson, Israel in the Apostolic Church, 187, esta es una clara evi-

dencia de que en Juan, Jesus se describe como el “verdadero Israel”.
336 Akpunonu, The Vine, Israel and the Church, 132-136.

7 Charles K. Barrett, The Gospel According to St. John: A Commentary (Phila-
delphia: Westminster Press, 1978), 472.

538 ;1 P , .
En lo que representa la 0lltima de las imagenes con las que Jesus se describe

en el Evangelio de Juan con la estructura “yo soy” (Jn 6:35, 51; 8:12; 10:7, 9,
11, 14; 11:25; 14:26; 15:1, 5).

3% F. F. Bruce, The Gospel of John (Gran Rapids: Eerdmans, 1983), 305.
Karlberg sostiene que “In the imagery of the vine Jesus identified his person
and mission with God’s purposes of old. And as the New Man Jesus called all
nations and peoples into his spiritual household” (Mark W. Karlberg, “The
Significance of Israel in Biblical Tipology”, JETS 31 [1988]: 262). Stagg tam-
bién sugiere que cuando Jesus dice “yo soy la vid verdadera” estaba afirmando
ser el verdadero Israel (Stagg, New Testament Theology, 173).

3% Akpunonu ahonda la correspondencia de las imégenes y acentiia que en el NT
es la iglesia la que retoma la imagen de la vid (Akpunonu, The Vine, Israel and
the Church, 176-198). Sin embargo su razonamiento es mas teologico que de
aplicacion directa de la imagen de la vid.

198



blo y Bernabé¢ se aplican a si mismos el versiculo de Isa 49:6 res-
pecto a ser “luz para los gentiles”, que originalmente se referia a
Israel, y proféticamente a Cristo. El que la correspondencia entre
Israel y los creyentes sea directa, hace posible que el NT aplique la
imagen de la luz tanto a Cristo como a los creyentes.

6. Rey y confirmador del reino de Dios

Un tema central de las expectativas del AT sobre la venida
del reino es el agrupamiento del pueblo de Dios. El reino incluiria
las naciones del mundo,>*' reunidas en torno al Mesias que reinaria
sobre un reino universal (Is 55:3-5; Zac 9:10; Mi 5:4). Si bien la
mayor parte del pueblo en los dias de Jesus esperaba que el reino
de Dios tuviera dimensiones politicas,”** Jestis afirma claramente
que el reino de Dios era de naturaleza espiritual.

El concepto de la realeza de YHWH era conocido en el ju-
daismo.” Y la esperanza escatologica del cumplimiento del
“reinado de Dios” pasa por el Mesias.”** En el NT este agrupa-
miento del pueblo del reino de Dios, ocurre en torno a la persona
de Jesus, como “rey de Israel” (Jn 1:29). En el AT el rey de Israel
representaba la encarnacion o personificacion del pueblo, y en el
NT el Mesias rey de Israel encarna todas las caracteristicas del
nuevo Israel en su persona.545 Jests surge como Mesias y confir-
mador del reinado davidico (Lc 1:32-33) en cumplimiento de la
tipologia biblica

En los Evangelios sindpticos el anuncio del reino de Dios
constituye el tema mas importante del ministerio de Jesus.”*® Pero
especialmente en Mateo, Jesls es presentado como el rey prometi-

41 Holweda, Jesus and Israel, 51.

2 Julius J. Scott, Jewish Backgrounds of the New Testament (Grand Rapids,

Michigan: Baker Books, 1995), 302.

343 Cf. los llamados salmos “del reino”: Sal 24, 29, 47, 68, 93, 96, 97, 98, 99-110,
en los que YHWH aparece como rey de Israel, de las naciones y del cosmos.

> Jesus Pelaez, “Jests y el Reino de Dlos. Las comunidades primitivas. El ju-

deo-cristianismo”, en Origenes del Cristianismo: Antecedentes y primeros pa-
sos (Coérdoba: El Almendro, 1991), 257.

% Achtemeir y Achtemeir, The Old Testament Roots of our Faith, 120.

>4 Scott, Jewish Backgrounds of the New Testament, 297.

199



do (Mt 2:2). El énfasis principal del libro se centra en la proclama-
cion del evangelio del reino (Mt 4:23; 9:35; 24:14) y las buenas
nuevas de que ese reino se comienza a realizar en la persona de
Cristo.”*’ Jesus, el rey davidico, representa al pueblo delante de
Dios y consolida un pueblo santo.”*® Comenzando por la genealo-
gia, Jesus es presentado como descendiente de la linea davidica
para enfatizar su condicion de rey davidico, y este comienzo tam-
bién transmite la idea de “nuevo comienzo” para el pueblo, una
“nueva creacion”. Jesus es, por tanto, el rey santo de Israel y su
labor es reunir un pueblo santo y representarlo ante Dios.>*’

Si bien a lo largo de los evangelios no son muy abundantes
las referencias a Jesus como rey, es muy significativo que en la
inscripcion ordenada por Pilato, no ordena poner “rey de Israel”,
sino “rey de los judios”. Ser “rey de los judios” tenia los compo-
nentes nacionalistas y politicos que apoyaban el Ginico motivo por
el que Pilato podia justificar su crucifixion. En cambio, es muy
posible que la designacion de “rey de Israel”, tuviese fuertes con-
notaciones religiosas para los dirigentes. En este sentido hay algo
muy significativo en la conversacion entre Jesus y Pilato. Ante la
pregunta de Pilato “;Tu eres el Rey de los judios?” (Mt 27:11; Mr
15:2; Lc 23:3; Jn 18:33), Jesus no confirma esta declaracion. Sin
embargo Juan recoge la respuesta de Jesus como: “Mi reino no es
de este mundo. Si mi reino fuera de este mundo mis hombres lu-
charian para que yo no fuera entregado a los judios. Pero de hecho
mi reino no es de aqui” (Jn 18:36).

Las implicaciones de esta combinacion de versiculos son
relevantes. Si Jesus es el verdadero “rey de Israel”, y ¢l mismo con-
firma que su reino “no es de este mundo”, se estd dando a entender
que “Israel” no es una naciéon “de este mundo”, sino que es una

%" Donald A. Hagner, Matthew 1-13, Word Biblical Commentary 33a (Dallas:
Word Books, 1995), xii.

>* Michael Dauphinais y Matthew Levering, Holy People, Holy Land: A Theo-

logical Introduction to the Bible (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press,
2005), 139. Jesus como nuevo rey de Israel es presentado en contraste, desde el
comienzo de Mateo, con el rey Herodes que gobierna con injusticia y por la
fuerza, al contrario que el reinado de Jeslis que no es terrenal, ni con fuerza,
sino un reinado de amor (ibid., 141).

9 1bid., 145.

200



entidad de caracter espiritual. Por eso Pedro puede sefialar respecto
de los creyentes: “Pero vosotros [sois] ‘raza elegida, sacerdocio
regio, nacion santa, pueblo para [ser]| patrimonio [de Dios], con el
fin de que anunciéis las grandezas’ del que os llamé de la oscuridad
a su luz admirable” (1 P 2:9).

La vida, muerte y resurreccion de Jesus, en cumplimiento
de las esperanzas escatologicas del reino del AT, inaugura —aun
sin traer todavia su consumacion escatologica— el reino de Dios en
la tierra.”® De esta forma se establece la correspondencia plena
entre el reino de Dios en el AT representado por el pueblo de Israel
y encabezado por el rey de Israel como tipo del rey prometido por
Dios,””' y Jesucristo, como cumplimiento de las expectativas del
reino davidico y asumiendo su papel como verdadero rey y confir-
mador del reino espiritual de Israel.

Implicaciones hermenéuticas del vinculo Israel-Cristo

La correspondencia tipologica que se establece entre las
imagenes aplicadas a Israel en el AT y a Cristo en el NT, encierra
un profundo mensaje teologico que debe ser tomado en cuenta a la
hora de interpretar el término Israel en el NT, y en especial en Pa-
blo.” Los escritores del NT reclaman que las prefiguraciones ante-
riores se cumplen en Cristo, en quien se realizan las promesas y las
imagenes del AT.”>® Hay analogias muy definidas entre la comuni-
dad que reuni6 Jesus en torno a su persona como Mesias, y un Is-
rael restaurado,”” segtn la cuales Jests encarna el “Israel” ideal y

30 Williamson, Sealed with and Oath, 208.

> A David se le prometi6 que el trono de su descendiente seria establecido para
siempre (2 S 7:8-16). Holweda sefiala que el descendiente de de David, como
el rey de Israel, representa al “verdadero Israel”, por eso la genealogia de Jesus
en Mateo es davidica (Holweda, Jesus and Israel, 33).

2 Para Cahill se trata de la mas completa aplicacion tipologica de la Biblia

(Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 271).

>3 Downing, “Tipology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, 18.

> Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 113.

201



cumple su destino.” Esta interpretacion del Mesias como “nuevo
Israel” no es nueva, ya que estaba latente ya en el propio AT.>°

En la identificacion de Cristo con Israel se ha argumentado
incluso que la vida de Cristo constituye una reedicion de la historia
del pueblo, de forma que Jesus revive en si mismo el significado y
la historia de Israel en la suya propia.”’ En el relato del Exodo
donde Israel cruza por medio de las aguas se sefiala su liberacion
final de Egipto y comienza verdaderamente su nueva vida de liber-
tad.”>® En Jesus, la correspondencia es precisamente en su bautis-

335 Sohn, The Divine Election of Israel, 253; Jests es imaginado en numerosas
ocasiones como Israel (Dictionary of Biblical Imagery, ed. Ryken Leland, Ja-
mes C. Wilhoit y Tremper Longman III [Downers Grove, Illinois: InterVarsity
Press, 1998], 440); véase también A. W. Robertson, El Antiguo Testamento en
el Nuevo (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996), 41.

%% Como sefiala Kalberg: “Christological interpretation of the OT, vital to Chris-
tian proclamation, was not suddenly a new way to read de OT (c¢f. 1 Pet 1:10-
12). Rather, such interpretation was implicit in the sacred writing themselves.
To be sure, there was greater clarity and depth of understanding with the com-
ing of Christ. We may therefore speak of new perspectives on OT revelation.
In broadest terms there is movement from promise to fulfillment, from shadow
to reality....the Messiah revealed himself as the New Israel” (Karlberg, “The
Significance of Israel in Biblical Tipology”, 262).

7 McKnight, por ejemplo, sostiene que “Jesus both reenacts and fulfills Israel’s

history in his baptism at the Jordan (Mat 3), temptations (4:1-11), refashioning
of the torah (5-7), ten miracles (8-9), selecting twelve apostles as the new
shepherds of Israel (10:1-4), and recapitulation of specific figures in Israel’s
history [...] Jesus thus is the representative Head as the new Israel, and he thus
divides human history into de Adam (old Israel) line and the Christ (new Isra-
el) line (Rom 5:12-21)”. Scot McKnight, “Israel”, Dictionary for Theological
Interpretation of the Bible, ed. Kevin J. VanHoozer (Grand Rapids, Michigan:
Baker Academic, 2005), 100. En la misma linea, Norman Gulley sefiala que:
“The two testaments are Christ-centered. Jesus referred to Himself from the
Old Testament scriptures (Luke 24:25-27). First, there is a historical
type/antitype. In the Old Testament Joseph went to Egypt, and then Israel
(God’s son, Hos 11:1) was brought out of Egypt. In the New Testament
another Joseph went into Egypt (Mat 2:13-14) and God’s Son Jesus came out
of Egypt (Mat 2:15). From this same beginning and throughout His life, Jesus
recapitulated the history of Israel in His life, succeeding where they failed, so
that all the promises made to them are fulfilled in Him” (Gulley, Systematic
Theology: Prolegomena, 526).

8 Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible, 291.

202



mo, cuando comienza oficialmente su ministerio. El apdstol Pablo
en 1 Cor 10:1-3 aplica la liberacion de Israel en el cruce del mar de
forma tipologica al bautismo de los creyentes, que a su vez hace
referencia a la nueva vida “en Cristo”. Lockyer sefiala que el epi-
sodio de las aguas amargas (Ex 15:23-25), se puede aplicar al rela-
to de de los Evangelios que narra las tentaciones de Jesus en el de-
sierto, asi como a todos lo momentos amargos que tuvo que
padecer.” France también percibe esta correspondencia entre Is-
rael y la vida de Cristo en el relato de las tentaciones y sefiala como
las referencias de Jests al Deuteronomio sugieren que Jesus tenia
en mente esos pasajes prefigurando su propia experiencia, asimi-
lando las lecciones que Dios habia previsto que Israel aprendiera en
el desierto.”®

Holweda, por otra parte, argumenta esta interpretacion cris-
tologica del “nuevo Israel” a partir de la genealogia de Mateo. Si se
tiene en cuenta que las genealogias eran resimenes en los que se
seleccionaban los miembros de la lista dependiendo de las inten-
ciones del compilador,”®" el hecho de que Mateo comience asi el
evangelio: “Documento del origen de Jesucristo, hijo de David,
hijo de Abraham” (Mat 1:1), parece revelar un nuevo comienzo,”®*

3 1bid., 296.

0 France, Jesus and the OT, 50-51. Para ¢l también los 40 dias en el desierto

reflejan los 40 afios en el desierto del pueblo de Israel.

01 yéase el completo estudio de Marshall D. Johnson, The Purpose of the Bibli-

cal Genealogies with Special Reference to the Setting of the Genealogies of Je-
sus. Society for New Testament Studies Monograph Series 8 (Cambridge:
Cambridge University Press, 1969), aunque el autor se centra demasiado en las
polémicas con los judios al afrontar la genealogia de Mateo (¢f. Herman C.
Waetjen, “The Genealogy as the Key to the Gospel According to Matthew”
JBL 95, n° 2 [1976]: 205). Véase también Robert R. Wilson, “Between ‘Azel’
and ‘Azel’: Interpreting the Biblical Genealogies”, Biblical Archeologist 42, n°
1 (1979): 21-22. Para una defensa de la consistencia histérica de las gene-
alogias biblicas, véase Gary A. Rendsburg, “The Internal Consistency and His-
torical Reliability of the Biblical Genealogies”, V'T 12, n° 2 (1990): 185-206.

%2 Cf. W. D. Davies, The Setting of the Sermon on the Mount (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1964), 67-70; D. Hill, The Gospel of Matthew (Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1981), 74; Frederick. D. Bruner, The Christbook:
A Historical-Theological Commentary: Matthew 1-12 (Waco: Word Books,
1987), 2.

203



un nuevo génesis.”® La misma formula es empleada en Gén 2:4 al
hablar de la creacion de los cielos y la tierra, y en Gén 5:1 donde se
habla de los descendientes de Adan. Sin embargo, el hecho de que
Mateo —dentro de su estrategia simétrica— " mencione a Jesiis
como hijo de Abraham, parece indicar sobre todo un cumplimiento
de las promesas hechas a Abraham, realizadas ahora en Jesucris-
{0,565

El Mesias e Israel, por tanto, se encuentran en una correla-
cion indisoluble. A través de todos los libros del NT se aprecia esta
correspondencia mediante la cual el Mesias es percibido como el
“nuevo Israel”.”® Si Cristo como Mesias es depositario de las pro-
mesas de Dios a Israel, entonces los que se unen a €l son beneficia-
rions con él de esas promesas.”®’ Las implicaciones teoldgicas de
esta correspondencia tipologica entre Israel y Cristo son numero-
sas, pero una de las mas importantes, segin destaca Karlberg, es
que el pueblo étnico de Israel deja de ser el protagonista de la histo-

% Cf. Frank Beare, The Earliest Records of Jesus (New York: Abingdon Press,
1962), 30; Charles Thomas Davis, “The Fulfillment of Creation: A Study of
Matthew’s Genealogy”, JAAR 41, n° 4 (1973): 535.

%% ¢f. R. P. Nettelhorst, “The Genealogy of Jesus” Journal of the Evangelical
Theological Society 31, n° 2 (1988): 172. Véase respecto a la estructura del pa-
saje Miguel Angel Roig Cervera, “La estructura literaria del Evangelio de San
Mateo” (Tesis Doctoral, Universidad Complutense de Madrid, 1996), 134-140.

363 “Through Jesus, the Son of Abraham, all nations are being blessed and the

promise to Abraham is being fulfilled. If Jesus is the one through whom the
promise is being fulfilled, then he can lay claim to being Abraham’s true
descendant, the one who is a descendant of Abraham is supposed to be. Jesus,
then, is true Israel, the one who does everything that Isracl was supposed to do
and who is everything that Israel was supposed to be” (Holweda, Jesus and Is-
rael, 33). De la genealogia se desprende aun otro mensaje teoldgico profundo.
En lugar de enfatizar la pureza del linaje, menciona a cuatro mujeres extranje-
ras, que testifican la voluntad divina de incorporar extranjeros a Israel. Ade-
mas, representa un fuerte argumento a favor de que la descendencia abrahami-
ca y davidica esta abierta al pueblo de Dios universal (véase en esta linea a
John C. Hutchinson, “Women, Gentiles, and the Mesianic Mission in
Matthew’s Genealogy”, BSac 158, n° 2 [2001]: 152-164).

%66 Achtemeir y Achtemeier, The Old Testament Roots of Our Faith, 127
%7 Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, 220.

204



ria de la salvacion, y ya no tiene un estatus biblico escatologico.”®®
Las promesas son ahora —a través de Jesus (2 Co 1:20)— para
todos los creyentes.”® Restringir el pacto de YHWH tnicamente a
un pueblo étnico, no hace justicia al caracter teoldgico del pacto
eterno. El pacto con el Israel historico representa una importante
etapa historica, pero siempre con una vocacién universal que se
cumple finalmente en el Mesias, en quien todos los pactos encuen-
tran su cumplimiento en el gran “nuevo pacto” que solo ¢l puede
establecer al asumir la funcion de Noé, Abraham, Isaac, Jacob e
incluso el antitipo monérquico del rey David. Todas las promesas
tienen en ¢l “el si” y el cumplimiento.”’® Dios salva a toda la hu-
manidad a través de un pueblo que integra “en Cristo” a todos los
demas pueblos,”’' formando una nueva humanidad.””* A partir de
Cristo, la diferenciacion étnica en el plan de salvacion carece de
sentido y es teologicamente incoherente.’”

%% Como sostiene Karlberg: “If one grants that national Israel in OT revelation
was truly a type of the eternal kingdom of Christ, then it seems that, according
to the canons of Biblical typology, national Israel can no longer retain any in-
dependent status whatever” (Karlberg, “The Significance of Israel in Biblical
Tipology”, 259). Mas adelante amplia estas implicaciones a los argumentos
premilenaristas y milenaristas respecto a las pretensiones sionistas. Sefiala que:
“Genuine typological interpretation rules out any additional literal fulfillment
of the land-promise in a future restoration of national Israel subsequent to or
alongside the messianic fulfillment, as found in certain varieties of premillen-
nial and postmillennial schemes” (ibid., 259-260). Véase también France, Jesus
and the OT, 41.

>%% Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 274.

37 yéase el estudio de Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible, sobre

el conjunto de profecias mesianicas en la Biblia y su cumplimiento en Cristo.

7! José Alonso Diaz, “El Israel de la fe y el Israel de la historia en cuanto a la

eleccion y alianza divinas”, Estudios Eclesiasticos 46 (1971): 168. Ver al res-
pecto de la relacion entre Israel y las naciones que se debian incorporar en él
Eckhard J. Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, JETS 45, 1
(2002): 35-51.

372 Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, 217.

B Como sefiala Schwarz: “The ethnic particularity of salvation had become
obsolete since Jesus, formerly the Messiah of the Jews, had been enthroned as
Lord and Savior of the whole World. Our Savior is at the same time the Lord
of the universe (Phil 2:9-11): all of humanity, all cosmic powers, and the whole
universe belong to him. Through Christ’s enthronement all people have access

205



Israel en el NT

Un estudio sincrénico del término Israel en el NT muestra
que la nocion teoldgica de “Israel” entre los apostoles y discipulos
era conocida por Pablo, y que su utilizacion esta de acuerdo con el
resto de referentes que aparecen —de forma explicita o implicita—
en el NT. Observar similitudes o diferencias entre el uso de Israel
en unos y otros ayuda a determinar el paradigma hermenéutico que
se desprende de los textos.

El término Israel ('Topand) aparece 68 veces en el NT, y los
autores que mas lo utilizan son Lucas®’* y Pablo.”” Sin embargo,
como el objetivo final de la presente investigacion se centra en una
declaracion de la epistola a los Romanos, se dejara el andlisis del
término Israel en Pablo para una seccion aparte.

Israel en el Evangelio de Mateo

En Mateo el término Israel aparece en doce ocasiones.’’
Quiza por ser un evangelio escrito especialmente para una audien-
cia judia,””” el concepto de Israel adquiere mas relevancia que en
otros. De hecho se ha llegado a afirmar que la nocion de un “ver-
dadero Israel” articula toda la teologia del libro.””®

En Mt 2:6 la referencia a Israel aparece en una cita de Mi-
queas 5:2 “Porque de ti saldrd un guiador, que apacentard a mi
pueblo Israel”.>” Es una profecia que presenta al Mesias como

through faith to his kingdom and to salvation” (Hans Schwarz, Christology
[Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1998], 131-132).

3712 veces en el evangelio de Lucas y 15 en Hechos.
37517 veces en total, 11 de ellas en Romanos.

ST Mt 2:6, 20, 21; 8:10; 9:33; 10:6, 23; 15:24, 31; 19:28; 27:9, 42.

377 Hagner, Matthew 1-13, xii; William Hendriksen y Simon J. Kistemaker, Ex-

position of the Gospel According to Matthew, Baker’s New Testament Com-
mentary, vol. 9 (Grand Rapids, Michigan: Baker Books House, 2001), 97.

"8 Wolfgang Trilling, El verdadero Israel: Estudio de la teologia de Mateo, trad.

Carlos Fernandez Barbera (Madrid: Ediciones Fax, 1974), 138; véase también
Richard J. Dillon, “Towards a Tradition-History of the Parables of the True Is-
rael (Matthew 21:33-22-14)”, Bib 47, n° 1 (1966): 1-42.

" W. D. Davies, y D. C. Allison, 4 critical and exegetical commentary on the

Gospel according to Saint Matthew, vol. 1 (New York: T&T Clark Internatio-
206



guiador de su pueblo, un “Israel” en referencia al pueblo de Dios
como entidad atemporal de la cual Jesus es el guiador eterno (cf. Jn
10:11, 14). Hay una referencia en la que Israel tiene un sentido
territorial,”® sin embargo, no es un uso comin.”®" En otros regis-
tros Israel se opone a los gentiles, como entidad colectiva. Por
ejemplo, en Mt 8:10 se contrasta la fe del centurion con la poca fe
encontrada por parte de los que pertenecian originalmente a Israel:
“Al oir[lo], Jestus quedd sorprendido, y dijo a los que [lo] seguian:
‘Os digo de verdad, en ninguno encontré tanta fe en Israel’” En
9:33, la gente se sorprende del milagro de la curacion del endemo-
niado, y exclama: “Jamads se vio cosa igual en Israel”, en referencia
al pueblo como entidad historica. En 10:6 el vocablo se contrapone
a los territorios gentiles y samaritanos, cuando Jesus ordena a los
discipulos que vayan primero a las “ovejas perdidas de la casa de
Israel”. En 15:24 aparece la misma expresion en boca de Jesus,
cuando habla con la mujer cananea. En estas comparaciones se
mencionan las ovejas perdidas de la “casa de Israel” (en vez de
decir “Israel”), probablemente porque en el AT la expresion “casa
de Israel” suele tener una connotacion corporativa, y podria hacer
referencia a Israel como nacion.’**

Los milagros que realiza Jesus mueven a la multitud a ala-
bar al “Dios de Israel” en 15:31, en un uso de la expresion compa-
rable al AT, ya que el contexto parece implicar una audiencia mas
bien judia. En 19:28 Jesus les dice a sus discipulos “vosotros, los
que me seguisteis, cuando en la regeneracion [naAiyyeveoiq] se
siente el Hijo del Hombre en su trono esplendoroso, os sentaréis
también vosotros en doce tronos para juzgar a las doce tribus de

nal, 2002), 242, sefiala que més que una cita parece una interpretacion, pues no
es tomada literalmente ni de la LXX ni del TM.

%0 En Mat 2:20-21 se narra la vuelta de Jests y sus padres a la “tierra de Israel”,

y hace referencia a Judea.

381 Generalmente los territorios de la zona (Judea, Galilea, Samaria, etcétera) se
mencionan por sus nombres regionales sin hacer referencia a Israel como uni-
dad geografica.

%2 Este matiz es pasado por alto por Harvey, True Israel, 236, quien entiende

que de este versiculo se desprende que los “gentiles” no llegan a formar parte
de “Israel”, mientras que un poco mas adelante reconoce que este versiculo no
pretende hacer una redefinicion de “Israel” (ibid.).

207



Israel”. Esta cita con tinte escatologico, familiar ya en la escatolo-
gia judia,”® introducido por el concepto de “regeneracion”
(ToALyyeveoiy), parece ser una expresion corporativa que no se
restringe a un determinado momento histdrico, sino al pueblo en
sentido diacronico. En 27:9 Israel aparece en una cita del AT.”** En
27:42 se mencionan las burlas de los sacerdotes, fariseos y demas
dirigentes cuando Jests estaba en la cruz: “Salvé a otros [y] no
puede salvarse a si mismo. Es Rey de Israel: baje ahora de la cruz y
creeremos en ¢1”. Finalmente, en la inscripcion ordenada por Pila-
to, como ha sido sefialado con anterioridad, no ordena poner “rey
de Israel”, sino “rey de los judios”. Ser “rey de los judios” tenia
implicaciones politicas, pero ser “rey de Israel” tenia implicaciones
religiosas. Por eso, aqui “Israel” no se puede identificar con los
judios, sino que hace referencia al pueblo como entidad religiosa.

Los referentes del término Israel en Mateo son variados, pe-
ro destaca el concepto de un Israel més alla de la nacion judia. Al-
gunos autores sostienen que puesto que Mateo no acuiia el concep-
to de “verdadero Israel”, Israel no se refiere en el libro a un “nuevo
Israel” ni al reino de los cielos.”® Sin embargo es evidente que el
concepto de un Israel diferente del étnico, definido en términos
espirituales, esta latente a lo largo del libro.”*®

> El concepto que presenta esti presente en pasajes intertestamentarios como

1 En 95:3; 1 QH 4:22.

%% A pesar de sefialarse como de Jeremias, la referencia parece ser realmente de
Zacarias 11:3 (cf. Donald A. Hagner, Matthew 14-28, Word Biblical Commen-
tary 33a (Waco: Word Press, 1996), 813.

% B g. Harvey, The True Israel, 237.

% ¢f. Trilling: “Para él [Mateo] la historia de la salvacion del Antiguo Testa-
mento desemboca sin tachaduras, correcciones o interpretaciones nuevas por
una linea recta en la del Nuevo Testamento. La Iglesia, en sentido estricto, no
es un nuevo Israel, que hubiera avanzado al lugar del viejo, sino el auténtico
Israel, verdadero, tal como Dios lo pensé desde el principio. El convencimiento
de ser el verdadero Israel lo habia tenido mas de un grupo antes, a la vez y des-
pués de Mateo y sin embargo ninguno de ellos debié haberlo vivido con la de-
cision y exclusividad que nos sale aqui al encuentro” (Wolfgang Trilling, E/
verdadero Israel: estudio de la teologia de Mateo, frad. Carlos Fernandez Bar-
berd [Madrid: Ediciones Fax, 1974], 138). Beker sefiala que Mateo esta con-
vencido de que la iglesia es el verdadero Israel precisamente porque Jests y su
nueva ley han cumplido las promesas antiguas (J. Christiaan Beker, “Romans
9-11 in the Context of the Early Church”, PSBSup 1 [1990]: 42).

208



Israel en el Evangelio de Marcos

En Marcos se menciona a Israel solo en dos ocasiones. En
12:29 el término aparece en boca de Jests cuando recita parte del
Sema en respuesta al escriba. La segunda ocurre en el relato parale-
lo de la crucifixion en 15:32. La reflexion al respecto es la misma
que en el caso de Mateo, ya que la proclamacion de rey de los ju-
dios tenia implicaciones politicas, mientras que ser el “rey de Is-
rael” tenia connotaciones religiosas.

Israel en el Evangelio de Lucas-Hechos

Lucas presta una atencion especial a la nocion de Israel en
tanto que nacion.”™ A lo largo de su obra se aprecia un cambio en
las perspectivas, en una direccion que se podria calificar de “uni-
versalizacion”. Esta evolucion se percibe a partir de los primeros
versiculos en los que se menciona la esperanza mesidnica de Israel
en los anuncios del nacimiento de Juan el Bautista y de Jesus (Lc
1:16-17, 33). Mas adelante senala el continuo rechazo del Mesias
por el pueblo judio y, finalmente el proceso termina con la ultima
declaracion de Pablo en Hechos 28:28 en la que sostiene: “Por tan-
to, que os quede claro que esta salvacion de Dios ha sido enviada a
los gentiles; y ellos escuchardn”. La esperanza soterioldgica de
“Israel” como nacion se va desplazando a lo largo del relato hacia
todos los pueblos, terminando con esta nota de universalismo en la
salvacion ofrecida ahora a los gentiles.”™ Los exegetas suelen des-

T R. T. France, The Gospel of Mark: A Commentary on the Greek Text (Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002, 647.

% J. Van Goudoever, “The Place of Israel in Luke’s Gospel”, NovT 8, n® 2
(1966): 124. Goudoever en su estudio compara diferentes pasajes en Lucas y
en los otros evangelios y llega a la conclusion de que el apodstol trata con mu-
cho cuidado el asunto del Israel étnico, para tratar de mostrar la universalidad
de la salvacion sin desechar a los judios.

>% Tannehill subraya precisamente el caracter tragico de este cambio de expecta-

tivas respecto a la nacion de Israel fruto del rechazo del Mesias por la mayor
parte del pueblo judio (Robert C. Tannehill, “Israel in Luke-Acts: A Tragic
Story”, JBL 104, n° 1 [1985]: 69-85). David Ravens en cambio, sostiene que la
salvacion futura de Israel dirige el conjunto de amonestaciones a los judios en
las obras de Lucas (Luke and the Restoration of Israel. Journal for the Study of
the New Testament Supplement Series 119 [Sheffield: Sheffield Academic
Press, 1995], 255, pero para ello tiene que renunciar a la coherencia teologica

209



tacar esta evolucion como prueba de la continuidad que la obra de
Lucas presenta entre Israel-Jesus-Iglesia.”’

La primera mencion de Israel ocurre en Luc 1:16 en la des-
cripcion del angel sobre el futuro ministerio de Juan “el Bautista™:
“Y convertird a muchos de los hijos de Israel al Sefior su Dios”.
Aqui “hijos de Israel” hace referencia a los judios que vivian en
tiempos de Juan, algunos de los cuales se iban a convertir.””' Mas
adelante aparece de nuevo el término Israel cuando Maria recuerda
cémo Dios “acoge a su siervo Israel, recordando [la] misericordia”
(Luc 1:54). En 1:68, Zacarias declara: “Bendito el Sefior, Dios de
Israel, porque visito y realiz6 el rescate de su pueblo”. En esta ex-
presion se reitera el concepto de Dios en relacion con su pueblo
como comunidad del pacto a la que Dios redime. El relato termina
con un resumen de la infancia de Juan hasta su manifestacion a
Israel (Lc 1:80). Aqui Israel estd definido por los versiculos ante-
riores en los que se profetiza la labor de Juan de “dar a su pueblo el
conocimiento de la salvacion con [el] perdon de sus pecados” (Lc
1:77) en referencia a la nacién, en la que desempeia su ministerio.

En 2:25 se sefiala que Simeodn esperaba la consolacion de
Israel y mas adelante en el versiculo 32 se contrapone de nuevo
Israel a “los gentiles”. Simedn probablemente se refiere a las espe-
ranzas de salvacion y gloria del pueblo en general con la llegada

del NT y opone la teologia de Lucas a la de Mateo y la de Pablo (ibid., 173-
245). Mas recientemente, Michael E. Fuller concluye que la restauracion de
Israel que tiene en mente Lucas, se identifica con un Israel escatologico repre-
sentado por los doce, y tiene lugar en la entronizacion de Jesus y su revelacion
en Pentecostés (The Restoration of Israel: Israel’s Re-gathering an the Fate of
the Nations in Early Jewish Literature and Luke-Acts. Beihefte zur Zeitschrift
fiir die neutestamentliche Wissenschaft, 138 [Berlin: Walter de Gruyter, 2006],
271-272.

% Alfonso S. Mufioz, El Mesias y la hija de Sién (Madrid: Editorial Ciudad
Nueva, 1994), 400. Véase discusion en José Antonio Jauregui, “‘Israel’ y la
Iglesia en la teologia de Lucas”, Estudios Eclesiasticos, 61 n° 237 (1986): 129-
149.

I Harvey no es del todo preciso, al identificar aqui a “Israel” con el “pueblo

preparado para el Sefior” en el versiculo siguiente (Harvey, The True Israel,
238). La expresion completa es “hijos de Israel” y hace referencia al pueblo
judio porque solo unos cuantos de ellos se iban a convertir, por eso no todos
podian formar el “pueblo preparado” del siguiente versiculo.

210



del Mesias,””* y sin embargo, sus palabras trascienden al pueblo
judio y engloban a todos a los que Jests iba a proporcionar salva-
cion. En el versiculo 34, no obstante, se anuncia que ocasionaria
caida y levantamiento de muchos en Israel, en referencia al pueblo
como nacion. En 4:25-27 el término Israel se usa en oposicion a
Sarepta y a Siria en los tiempos de los profetas, en un sentido étni-
co y geografico. En el relato de Zaqueo, Jests lo llama “hijo de
Abraham” después de su conversion (Lc 19:9). Goudoever ve en
esta designacion un indicio de que, segin Lucas, no todos los des-
cendientes de Abraham por linaje son verdaderamente “hijos de
Abraham”,’”* es decir, miembros de “Israel”. En 24:21 los discipu-
los que viajaban a Emaus explican su esperanza en que Jesus que
fuese el que habia de “liberar a Israel”. Aqui Israel, probablemente,
hace referencia al pueblo como nacién, al reflejar la esperanza me-
sianica nacional de los discipulos.”*

En el libro de los Hechos, la primera ocasion en la que se
menciona Israel es en 1:6, cuando los discipulos preguntan: “Sefior,
J[es] en este tiempo [cuando] piensas restaurarle a Israel el reino?”.
Los discipulos todavia no tenian una clara concepcion de la natura-
leza del reino de Dios, por eso les costaba desprenderse de las ex-
pectativas tradicionales. Pero la restauracion que Jesus iba a reali-
zar, como sefala Tiede, era precisamente la restauracion de la
vocacion del verdadero “Israel” para ser una luz a los gentiles hasta
lo Gltimo de la tierra.™”

En 2:22, Pedro se dirige a los “hombres de Israel”. La mis-
ma expresion aparece también en otros versiculos.”® Harvey sos-
tiene que aqui el término es sinonimo de “hijos de Juda y todos los

2 1. Howard Marshall, The Gospel of Luke: A Commentary on the Greek Text.

The New International Greek Testament Commentary (Grand Rapids, Michi-
gan: Eerdmans, 1978), 121.

% J. van Goudoever, “The Place of Israel in Luke’s Gospel”, NovT 8, n° 2

(1966): 123.

> Marshall, The Gospel of Luke, 895; John Nolland, Luke 18:35-24:53, Word
Biblical Commentary 35c¢ (Dallas: Word Books, 2002), 1203.

% David L. Tiede, “The Exaltation of Jesus and the Restoration of Israel in Acts
17, HTR, 79, n° 1, Christians among Jews and Gentiles: Essays in Honor of
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 286.

3% Heh 3:12; 5:35; 13:16; 21:28.

211



que viven en Jerusalén” (2:5). Es decir, que se podria identificar
con “judios”. Es un término honorifico que se usa en discursos, en
lugar de “hijos de Israel”. En 4:8-10, 27 las menciones del pueblo
de Israel, se refieren a la nacion. En 5:31, Pedro afirma respecto a
Jesus: “A ése elevd Dios a su derecha como Principe y Salvador,
para darle a Israel arrepentimieno y perdén de [los] pecados”. A
pesar de que el perdon de pecados se ofrece a todos los creyentes,
el contexto indica que Pedro estd mostrando la posibilidad de arre-
pentimiento del pueblo como nacion.

La ultima vez que se menciona Israel en Hechos 28:20 es en
el discurso en el que Pablo dice estar preso por la “esperanza de
Israel”. A la luz de otras declaraciones similares,”’ parece que la
“esperanza” tenia que ver con la resurreccion de los muertos, la de
Jesus en particular. Sin embargo, en 26:6-7 el contenido de la espe-
ranza se relaciona con el cumplimiento de las promesas a los pa-
triarcas.”® Por tanto, da la impresién de que en esta frase Israel
hace referencia al pueblo judio como nacion, cuya esperanza entra-
ba en conflicto con el cumplimiento mesidnico en Jesus de las
promesas biblicas a las que se referia Pablo.”” En todo caso el libro
de Hechos termina con la predicacion de la salvacion a los gentiles
culminando de esta manera el enfoque universal del libro. La con-
tinuidad del proposito de la salvacion a Israel sigue presente, pero
ahora se incluye a todos en ese prop6sito.®”

7 Cf. “Entonces Pablo, notando que una parte era de saduceos y otra de fariseos,
alz6 la voz en el concilio: Varones hermanos, yo soy fariseo, hijo de fariseo;
acerca de la esperanza y de la resurreccion de los muertos se me juzga” (Hch
24:15); “teniendo esperanza en Dios, la cual ellos también abrigan, de que ha
de haber resurreccion de los muertos, asi de justos como de injustos” (23:6).

% Hch 26:6-7 “Y ahora, por la esperanza de la promesa que hizo Dios a nuestros
padres soy llamado a juicio; promesa cuyo cumplimiento esperan que han de
alcanzar nuestras doce tribus, sirviendo constantemente a Dios de dia y de no-
che. Por esta esperanza, oh rey Agripa, soy acusado por los judios”.

>% Charles K. Barrett, The Acts of the Apostles, A Critical and Exegetical Com-
mentary on the Acts of the Apostles, vol. 2 (Edinburgh: T&T Clark Interna-
tional, 2004), 1240.

99 O’ Toole sefiala que “la principal razén de Lucas para escribir Lucas-Hechos
es mostrar que el Dios del Antiguo Testamento continia aportando su salva-
ciéon a Israel, que ahora son los cristianos”. Ver, Robert F. O’Toole The Unity

212



Israel en la literatura juanina

El término Israel aparece cuatro veces en el evangelio de
Juan.®”! El interés del libro en el concepto de Israel se hace explici-
to en pocas ocasiones, pero se presupone en muchas secciones co-
mo parte del universalismo de la obra.®”* En 1:31, se registra en un
pasaje de la infancia de Juan el Bautista paralelo a Lucas 1:80.
Aunque 1:47 no menciona a Israel, sino la expresion “israelita”
aplicada a Natanael, conviene prestar atencion a esta referencia, ya
que es la Unica vez que aparece esta expresion en el evangelio de
Juan, y tiene una connotacion positiva, mientras que la expresion
“los judios” suele tener una connotacidén negativa a lo largo de todo
el evangelio.®” La traduccion de la segunda parte del versiculo ha
sido debatida. El texto griego dice: 18¢ aAndd¢ Topaniitng év ¢
80Ao¢ olk €otiv. La version Cantera-Iglesias traduce la expresion
como “Mira, un israelita verdaderamente sin dolo”. Sin embargo, el
que aAnd&¢ sea un adverbio y no un adjetivo, hace que una traduc-
cién mas literal sea “he aqui verdaderamente un israelita, en quien
no hay engafo”, implicando que Natanael es considerado israelita
sobre bases distintas a la etnia. Los comentaristas, sin embargo,
estan divididos respecto a la interpretacion del versiculo. Para Leon
Morris “israelita” significa aqui un “verdadero hijo de Israel” con
el mismo sentido que en Ro 2:29.5% D A. Carson, sin embargo,
sefiala que Juan durante todo el Evangelio utiliza ¢An6&¢ de forma
adverbial (“verdaderamente”, no “verdadero”), por eso no es pro-
bable que esté definiendo a Natanael como un “verdadero israelita”
sino que el énfasis se hace en que efectivamente es un “israelita
auténtico” en el que no hay engafio, ya que a diferencia de otros
contemporaneos ¢l buscaba la verdad de forma sincera y sin do-

of Luke’s Theology: An Analysis of Luke-Acts (Wilmington, Delaware: Michael
Glazier, 1984), 267.

891 11 1:31, 49; 3:10; 12:13.

692 Richardson, Israel in the Apostolic Church, 181.

593 Barclay Moon Newman y Eugene Albert Nida, 4 Handbook on the Gospel of

John (New York: United Bible Societies, 1993), 48.

6% Leon Mortis, The Gospel According to John. The New International Com-

mentary on the New Testament (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1971),
166.

213



blez.®” Para otros autores, la voluntad de Natanael se distingue de
la actitud de los demaés judios, por eso Jesus lo declara un verdade-
ro representante de Israel.’° Raymond Brown relaciona este ver-
siculo con la distincion entre los verdaderos israelitas que hace
Pablo en Ro 9:6, de modo que la implicacion del versiculo es que
el “verdadero israclita” es el que cree en Jesus.””’ Rudolf Schna-
ckenburg reconoce que el uso de aAndd¢ es adverbial, sin embargo
sostiene que aqui la expresion implica que Natanael es un israelita
“genuino”, es decir, un digno representante del pueblo de Dios.’”®
Hengel, en la misma linea, lo considera “el judio creyente ideal”.®”
El que se afirme que no hay engafo en ¢l también puede hacer refe-
rencia a que Natanael es un descendiente de Jacob-Israel que no
comparte el engafio de su ilustre antepasado.®’® De esta forma, la
situacion “sin engafio” paralela al patriarca tras su cambio de iden-
tidad, se convierte precisamente en el motivo de su consideracion
como digno representante del pueblo de Israel, poniendo de mani-
fiesto el significado teoldgico original del término Israel. Por eso
es posible entender la expresion como “una formula de identifica-

%95 Donald A. Carson, The Gospel According to John, The Pillar New Testament

Commentary (Leicester: InterVarsity Press; Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1991), 160.

6% Craig R. Koester, “Messianic Exegesis and the Call to Nathanael (John 1:45-
51)”, JSNT 39 (1990): 24, recoge también la acepcion de Natanael como un
representante de Israel, aunque no la nocion de “verdadero israelita”, aunque es
bastante cercana; Hill considera que la expresion se refiere a Natanael como un
“tipo” de Israel, como representante de los creyentes dentro del pueblo (C. E.
Hill, “The Identity of John’s Nathanael”, JSNT 67 [1995]: 45-61).

7 Raymond E. Brown, The Gospel According to John (I-XII), Anchor Bible 29
(New York: Doubleday & Company, 1966), 86-87.

698 Rudolf Schnackenburg, The Gospel According to St John, vol. 1 (Tunbridge
Wells: Burns & Oates, 1984), 316.

609 M. Hengel, The Johannine Question, trad. J. Bowden (London: SCM Press,
1989), 19.

619 George R. Beasley-Murray, John, Word Biblical Commentary 36 (Dallas:
Word, Incorporated, 1998), 27; William Hendricksen, The Gospel According to
John, vol. 1, Baker New Testament Commentary (Grand Rapids, Michigan:
Baker Books, 1953), 109-110; J. H. Bernard, 4 Critical and Exegetical Com-
mentary on the Gospel According to St. John, ed. Alan Hugh McNeile (New
York: C. Scribner' Sons, 1929), 63.

214



cion de cuio derésico, en la que Natanael es denominado un autén-
tico creyente mediante el recurso a la tipologia veterotestamentaria
del “israelita’”.®"!

Israel aparece también en Juan 3:10 en el didlogo con Nico-
demo en referencia al pueblo del que Nicodemo era “maestro”
(8L8aokarog). Y, finalmente, en 12:13 hay una referencia a Jests
cuando fue aclamado como “el rey de Israel”. La expresion, como
ha sido sefialado, estd cargada de contenido teoldgico implicando
que Israel representa una comunidad religiosa.

Hay un pasaje clave en el evangelio de Juan que, aunque sin
mencionar el término Israel, transmite un profundo mensaje teold-
gico sobre esta nocion. Juan 11: 47-52 describe la esperanza esca-
tologica del pueblo, y el cumplimiento en la persona de Cristo de
ese propdsito muriendo no solamente “por la naciéon”, sino también
“para congregar en uno a los hijos de Dios que estaban dispersos”
(lve kel T Tékver ToD Beod T SLEOKOPTLOMEVE ouVYayY €Lg €V).
El motivo de restauracion y reunion de los hijos de Dios (td Tékvo
Tob Beov) para congregarlos en uno (ei¢ €év) hace referencia a la
composicion del pueblo de Dios reunido en torno a la persona de
Cristo. John A. Dennos demuestra que en este versiculo se describe
la agrupacion del “verdadero Israel” en la persona de Jesucristo en
cumplimiento de la esperanza mesianica.®'?

En Apocalipsis, el término Israel aparece en 2:14, en una
referencia a los miembros del pueblo del AT como “hijos de Israel”
explicando las acciones de Balaam. En las otras dos menciones (7:4
y 21:12) son a las tribus de los “hijos de Israel”. Mas allé de la in-
terpretacion tipoldgica de las doce tribus en estos versiculos, la
referencia clara es a las doce tribus de los israelitas, por eso la ex-
presion elegida es los “hijos de Israel” en ambas.®"® Segiin Caird y

ol Cf. Agustin del Agua Pérez, El método midrasico y la exégesis del Nuevo
Testamento, Biblioteca Midrasica 4 (Valencia: Instituciéon San Jerénimo para la
Investigacion Biblica, 1985), 231-232.

612 John A. Dennos, Jesus’ Death and the Gathering of True Israel: The Johan-

nine Appropriation of Restoration Theology in the Light of John 11:47-52,
WUNT 217 (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2006), 341-353.

613 Stagg percibe una estrecha relacion entre las doce tribus y los doce apostoles
en la nueva Jerusalén. Por otra parte, la idea de los doce apdstoles como simbo-
lico de las doce tribus no puede pasar desapercibida en el NT (Stagg, New Tes-
tament Theology, 175). Christopher R. Smith también realiza una interesante

215



Hurst, no hay duda de que el autor del Apocalipsis considera a las
iglesias como herederas de todas las promesas del AT, y ve a la
iglesia como “Israel”.*’* Aunque Harvey afirma que Israel en Apo-
calipsis es el nombre de una comunidad historica que incluye tanto
a buenos como malos,’"® no se puede afirmar esa conclusion a par-
tir del andlisis de los textos en los que aparece. Aunque se puedan
extraer aplicaciones teologicas del concepto de pueblo de Dios, el
uso del término Israel en Apocalipsis no parece aportar ningun
significado especial mas allé del sefialado.

Resumen

En el NT Israel tiene menos referentes que en el AT. Israel
sigue refiriéndose al pueblo judio descendiente por linaje del pa-
triarca. Sin embargo, a lo largo del NT se va delineando una nocién
de “Israel” diferente de la nacional, designando al pueblo que se
congrega en torno al Mesias. Este “Israel” —del cual Jesus es el
rey—, “no es de este mundo”, y por tanto, no esta conformado por
criterios étnicos sino espirituales.

Israel en Pablo

Estudiar el concepto de Israel en Pablo implica reflexionar
en primer lugar sobre el uso que Pablo hace del AT, a la vez que
sobre su interpretacion del evangelio.®'® Pablo construye su vision
del AT y su teologia desde un prisma cristologico, y este paradig-
ma interpretativo le permite mantener la continuidad entre ambos
testamentos, a la vez que reduce la tension entre las promesas y sus
cumplimientos. Respecto a la exégesis paulina, Ellis sefiala dos

comparacion sobre la forma de presentar las tribus y concluye que el proposito
es presentar a la iglesia como el “Nuevo Israel” (Christopher R. Smith, “The
Portrayal of the Church as the New Israel in the Names an Order of the Tribes
in Revelation 7:5-8”, JSNT 39 [1990]: 111-118).

61% Caird y Hurst, New Testament Theology, 56.

% Harvey, The True Israel, 250. Harvey parece contradecirse poco después, ya

que al terminar el repaso de los primeros escritos cristianos, dice que en estos
textos, Israel es una entidad supratemporal que enlaza las generaciones pasa-
das, presentes y futuras de la audiencia de Dios (ibid., 256).

%1% Davies, Paul and the People of Israel, 4.

216



principios fundamentales en la compresion que Pablo tiene del AT.
En primer lugar, el apostol lee la Escritura desde su punto de vista
del tiempo del fin, en el que la historia y la profecia del AT se han
realizado y cumplido en Cristo.’'” El misterio del evangelio, predi-
cho en el AT, es ahora hecho manifiesto en Cristo (Ro 16:26). Pa-
blo asume la validez de este principio y su interpretacion cristolo-
gica del AT proviene de ¢él. Un segundo principio es el concepto
judio de solidaridad corporativa: seglin este principio Israel el pa-
triarca, la nacion de Israel, el rey de Israel y el Mesias estan en una
relacion tan estrecha que uno puede ser citado como personifica-
cion o encarnacién del otro.®'®

Para el apdstol, Cristo no representa simplemente un factor
de significado afiadido al AT, sino la Unica forma en la que el AT
puede ser correctamente interpretado. No solo ve a Cristo en todo
el AT, sino que ve toda la historia y la profecia del AT desde el
punto de vista de la era mesianica en la que el AT se revela plena-
mente, cumplido en Jesus y en su nueva creacion. Por eso, es nece-
sario tener en cuenta no solo el contexto literario y teoldgico desde
el que Pablo escribe respecto de Israel, sino también su paradigma
de interpretacion cristologico y cristocéntrico. Porque Pablo, mas
que otros escritores del NT, “redefine” o mas bien “redescubre” el
significado del término Israel y lo utiliza con este sentido en su
argumentacion teologica.®'”

1 Corintios

La Unica vez que aparece Israel en 1 Corintios es en 10:18
“Fijaos en el Israel segin la carne ("TopanA katd oapke)”. Aqui la
expresion katé oapke no tiene una connotacion negativa en el sen-

7 Larry J. Kreitzer, “Eschatology”, en Dictionary of Paul and his letters, 256.

818 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 135-136. Ellis sefiala que esta relacion

es particularmente importante para entender la comprension paulina sobre te-
mas como el pecado original, la simiente de Abrahan, Israel y el cuerpo de
Cristo (ibid.).

619 Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 78; Davies, “Paul and the People of
Israel”, 5.

217



tido de “Israel carnal,’* sino que se refiere a Israel como nacion,
como etnia, como pueblo historico.””' Lo interesante de este pasaje
es precisamente la especificacion “seglin la carne” que se afiade en
la expresion. Si el término Israel tinicamente pudiese referirse a la
nacion historica, no tendria sentido la explicacion “segun la carne”
0 —al menos— no afiadiria ningtn tipo de informacion. Por eso, el
que Pablo haga mencion de forma explicita a un “Israel seglin la
carne” puede implicar la existencia de un “Israel” diferente, no
definido “segtn la carne”. Muchos autores deducen a partir de este
versiculo que Pablo concibe otro “Israel” de caracter espiritual
formado por todos los creyentes cristianos.®”> En este sentido es
facil comprender que el versiculo estd poniendo de manifiesto la
comprension paulina sobre el pueblo de Dios, y su designacion
como “Israel” sin connotaciones étnicas.®* Esta expresion destaca
alin mas si se pone en contraste con los primeros versiculos del
capitulo. El texto comienza aludiendo a los hebreos que salieron de
Egipto, a quienes denomina “nuestros padres”; a continuacion, des-
taca algunos elementos “espirituales” relacionados con ellos en los
versiculos 4 y 5: “alimento espiritual (Tvevpetikov)”, “bebida espi-

620 Cf. Simon J., Kistemaker y William Hendriksen, Exposition of the First Epis-
tle to the Corinthians, vol. 18, New Testament Commentary (Grand Rapids,
Michigan: Baker Book House, 2001), 345.

621 Harvey, True Israel, 227; Gordon D. Fee, Primera epistola a los Corintios,

trad. Carlos Alonso Vargas (Buenos aires: Nueva Creacion, 1994), 533;
Charles K. Barrett, 4 Commentary on the First Epistle to the Corinthians (New
York: Harper & Row, 1968), 235; Hans Conzelmann, 4 Commentary on the
First Epistle to the Corinthians, trad. James W. Leitch (Philadelphia: Fortress
Press, 1975), 172; C. Hodge, I Corintios, trad. José Maria Blanch (Edinburgh:
El Estandarte de la Verdad, 1969), 176. Bell, The Irrevocable Call of God, 188.

622 : : \ ’ .
Fee, reconoce que es innecesario el uso de katae odpke y directamente con-

templa la posibilidad de un Israel “segln el espiritu” (kate mvedue) (Fee, Pri-
mera epistola a los Corintios, 533). Archibald Robertson y Alfred Plummer, 4
Critical and Exegetical Commentary on The First Epistle of St Paul to the Co-
rinthians. The International Critical Commentary 35 (Edinburgh: T&T Clark,
1986), 215, sostienen a partir de este versiculo que los cristianos son un “nuevo
Israel segun el espiritu”.

62 Gnilka relaciona este versiculo con el de Ga 6:16 (Joachim Gnilka, Pablo de
Tarso: Apostol y testigo, trad. Victor Abelardo Martinez de Lapera [Barcelona:
Herder, 1998], 271); idem., Teologia del Nuevo Testamento, trad. Juan M. Diaz
Rodelas (Madrid: Trotta, 1998), 132.

218



2 ¢

ritual (Tvevuatikor)”, “roca espiritual (Trevpatikiic)”, y finalmente
sefiala que la roca “era Cristo”. Solo unos versiculos después de
estas declaraciones, en las que “espiritualiza” la experiencia del
pueblo en sus origenes, Pablo hace referencia a Israel —esta vez—
“segun la carne”. Es cierto que no seria muy seguro construir el
concepto de un “Israel espiritual” Unicamente a partir de este ver-
siculo, sin embargo, la evidencia textual es muy favorable hacia la
interpretacion de que Pablo hace referencia de forma implicita a un
“Israel” definido en términos espirituales.®**

2 Corintios

El término Israel aparece dos veces en 2 Cor 3:7,13, en la
expresion “hijos de Israel” y hace referencia a los descendientes del
patriarca Jacob en tiempos de la generacion de Moisés, cuando no
podian mirar su rostro después de hablar con YHWH. En los ver-
siculos 14-16 contintia hablando de los “hijos de Israel” y sefiala
que hasta el dia de hoy tienen el mismo velo no descubierto. Sin
embargo, sefiala que la clave para ellos es la conversion, en cuyo
caso el velo “es quitado” (mepiaipeitar), ya que Cristo revela el
proposito de todo el AT.®* Pablo sefiala asi que no esta fundando
otro ministerio, ni menospreciando el antiguo pacto, sino presen-
tando a Cristo y revelando asi un nuevo significado del pacto ratifi-
cado mediante su muerte y resurreccion.’*®

En el resto de la epistola no hay ninguna otra referencia de
consideracion, salvo la aparicion del término israelitas
(LopanmAital) en la defensa que hace Pablo de su apostolado en
11:22 “;Son hebreos? También yo. ;Son israelitas? También yo.
(Son descendientes de Abraham? También yo”. Para Harvey, “is-
raelita” aqui implica ser del “pueblo de Dios”,**’ sin embargo, esta
afirmacion no parece tener mucho sentido en el argumento de Pa-

624 A. C. Thiselton, The First Epistle to the Corinthians: A commentary on the

Greek text. New International Greek Testament Commentary (Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 2000), 771.

623 Ralph P. Martin, 2 Corinthians, Word Biblical Commentary 40 (Waco: Word
Books, 1986), 68.

626 Davies, “Paul and the People of Israel”, 12.

627 Harvey, The True Israel, 228.

219



blo. En este caso, Pablo estd usando tres expresiones paralelas que
contienen mas o menos el mismo significado. Pablo se defiende de
los que se “glorian segun la carne” (11:18), es decir, de los judai-
zantes que menospreciaban a Pablo. Por eso en los versiculos 22-23
les argumenta en sus propios términos, hablandoles como alguien
“tan judio como ellos”.

Galatas

Después de establecer el principio de justificacion por la fe
y no por obras (Ga 2:15-21), Pablo menciona el rol de Abraham
como “padre de Israel” y define a los hijos del patriarca que consti-
tuyen el “verdadero Israel”. El capitulo tres de Galatas es especial-
mente relevante para determinar la enseflanza de Pablo respecto a
la salvacion por la fe, la inclusion de los gentiles, y el “verdadero
Israel”.®*® En este tercer capitulo aparecen todos los elementos que
después se desarrollan en Romanos o se asumen en el argumento.
El Pacto de Dios con Abraham es por fe (v. 6), incluye a los genti-
les (v. 8), y tiene a Cristo como su verdadera “simiente” o heredero
(vv. 16, 29), de forma que ni la descendencia fisica ni las obras de
la ley aseguran su participacion en é1.°*° Pablo define a los “hijos
de Abraham” no como a los descendientes directos de patriarca,
sino a los que viven por la fe (G4 3:7), cuyo nacimiento tiene que
ver con el Espiritu.”’ Las declaraciones finales del capitulo 3 son
de extrema importancia y de gran profundidad teologica: “no existe
‘judio’ ni ‘griego’, no existe ‘esclavo’ ni ‘libre’, no existe ‘varén’ y
‘hembra’, pues todos vosotros sois uno en Cristo Jesus; y si voso-
tros [sois] de Cristo, son, por tanto, descendencia de Abraham, he-
rederos segun [la] promesa” (Ga 3:28-29). Aunque Pablo aqui no
usa el término Israel, estd definiendolo en términos mesianicos

6% Sobre las conexiones estructurales, tematicas y semanticas entre Gélatas y
Romanos véase, por ejemplo, Hendrikus Boers, The Justification of the Gen-
tiles: Paul’s Letters to the Galatians and Romans (Peabody, Massachusetts:
Hendrickson, 1994), 1-7, 143-170; a nivel teoldgico véase Frank J. Matera,
New Testament Theology: Exploring Diversity and Unity (Louisville, Ken-
tucky: John Knox Press, 2007), 151-198.

829 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 124.

63 Sam K. Williams, “Promise in Galatians: A Reading of Paul’s Reading of
Scripture”, JBL 107, n° 4 (1988): 715.

220



como los descendientes de Abraham, e incluye en esa definicion
tanto a judios como a gentiles creyentes y unidos “en Cristo”.%'
Hay otras declaraciones en la epistola que ayudan a enten-
der el concepto de Israel en Pablo y que es necesario tener en cuen-
ta. En el capitulo 4 Pablo interpreta alegoricamente el relato de
Sara y Agar, y explica que Agar simboliza el pacto del Sinai y se
corresponde con la “Jerusalén de ahora” (4:24-25), mientras que
Sara se corresponde con la “Jerusalén de arriba (&vw TepovoaAnu)”
(4:25). Este lenguaje es muy revelador ya que establece una clara
diferencia entre la Jerusalén terrenal capital del Israel nacional, y
una Jerusalén del cielo o de lo alto, que de forma logica se debe
corresponder con un “Israel” diferente del terrenal. Para enfatizar
mas aun esta diferencia entre los hijos “segun la fe” y los hijos “se-
gun la carne”, en 5:6 Pablo argumenta que “en Cristo Jesus no tiene
valor alguno ni [la] circuncision, ni [la] incircuncision, sino [la] fe
mostrandose activa mediante la caridad”. De forma que establece la
primacia de la fe sobre la carne en la formacion del pueblo de Dios.

El “Israel de Dios”

Después de tener en cuenta este contexto teoldgico, la unica
vez que aparece Israel en 6:16 resulta mucho mas clara: “Y todos
los que se ajusten a esta norma, paz y misericordia [desciendan]
sobre ellos, y sobre ¢l Israel de Dios (‘Topani tod 6eod)”. Este ver-
siculo es uno de los mas citados en las argumentaciones que con-
templan la existencia de un “Israel espiritual” o “Israel verdadero”
sin criterios étnicos. Es una expresion muy peculiar,”** y hay varias
interpretaciones al respecto.

Algunos autores, aunque reconocen que Pablo distingue en
otros pasajes entre un “Israel segun la carne” y un “Israel segin la
promesa”, sefialan que aqui no se refiere a un “Israel espiritual”,
sino a los judios creyentes.®® El argumento que ofrecen es que no

631 Davies, Jewish and Pauline Studies, 124, 127.

632 Segun Richard N. Longenecker, Galatians. Word Biblical Commentary 41
(Dallas: Word Books, 1990), 299, no aparece ni en la literatura intertestamen-
taria, ni en la literatura rabinica posterior. Véase también Richardson, Israel in
the Apostolic Church, 76.

%33 Ernest De Witt Burton, A4 Critical and Exegetical Commentary on the Epistle

to the Galatians. The International Critical Commentary 37 (Edinburgh: T&T
221



hay precedentes en Pablo en los que Israel haga referencia a otra
cosa que no sean los judios.”* Este argumento, sin embargo, es
muy débil porque los referentes de Israel tanto en el AT, como en
el NT y especialmente en Pablo, son variados y no se refieren de
forma exclusiva a los judios.”> Como sefiala Longenecker, todas
las propuestas que toman “el Israel de Dios” en referencia a judios
y no a gentiles, no consideran en profundidad el contexto de esta
carta. En una epistola en la que Pablo est4 preocupado por eliminar
las distinciones que separan a judios y gentiles cristianos, y soste-
ner la igualdad todos ellos, es dificil interpretar que justo al final de
la misma, pronunciara una bendicidon que separase grupos dentro de
iglesia.®*® Incluso autores que rechazan que la iglesia sustituye a
Israel, estdn de acuerdo en que en Ga 6:16 el “Israel de Dios” hace
referencia tanto a judios como a gentiles creyentes.®’ Pablo hace
referencia aqui a un “Israel” especial. De otra forma la expresion
“de Dios” seria de nuevo, innecesaria. A la luz del resto de la epis-
tola, si se definiera este “Israecl” como el “Isracl verdadero”, “de lo
alto”, no “seglin la carne, sino segun la fe”, formado por judios y

Clark, 1988), 358. Richardson, Israel in the Apostolic Church (Cambridge:
Cambridge University Press, 1969), 83. Mussner va incluso mas lejos y sefiala
que se refiere a todo el pueblo de Israel como nacion (Mussner, Tratado sobre
los judios, 52-57).

3% E.g. De Witt Burton, A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to

the Galatians, 358.

633 De Witt, de hecho, parece no tener en cuenta la argumentacion de la epistola

y los versiculos clave que se han sefialado anteriormente.

636 Richard N. Longenecker, Galatians. Word Biblical Commentary 41 (Dallas:

Word Books, 1990), 298. Longenecker propone que puesto que no aparece en
ninguna otra ocasion, esta expresion pudo ser una designacion propia que sur-
gio entre los judaizantes. Por eso Pablo la utiliza en una especie de argumento
ad hominem transmitiendo el mensaje de que lo que los judaizantes decian de
ellos mismos, los cristianos de Galacia ya lo tenian, puesto que ya formaban
parte del “Israel de Dios”. Aunque es posible esta hipotesis, no hay evidencias
que la apoyen y ademas resulta una explicacion compleja que necesita imponer
a Pablo una actitud un tanto despechada al final de la carta, poco comun en una
despedida y mucho menos tras desear paz a todos.

87 Bell, The Irrevocable Call of God, 178-180.

222



gentiles creyentes se estaria dentro del lenguaje y el razonamiento
del apostol.®®

Asi pues, el mensaje que se deduce de Galatas es que los
gentiles cristianos son ahora descendientes y herederos de
Abraham (Ga 3:29), no pertenecen a la Jerusalén terrenal, sino a la
celestial (Ga 4:23-31), y constituyen el “Israel de Dios” (Ga
6:16).%%

Efesios

La unica vez que aparece el término Israel en la epistola a
los Efesios es en el capitulo 2: “En aquel preciso momento estabais
sin Cristo, excluidos de la ciudadania de Israel, extrafios a las
alianzas de la promesa, sin tener esperanza y sin Dios en el mundo.
Pero ahora, en Cristo Jesus, vosotros los que en otro tiempo esta-
bais lejos habéis llegado a estar cerca por la sangre de Cristo”
(2:12-13).

Todo el pasaje (11-22) constituye una de las mas claras des-
cripciones del ideal de paz y reconciliacion entre judios y gentiles
en todas las cartas de Pablo.®*® En ¢él, la unién afecta a un mismo
pueblo (“de ambos pueblos hizo uno”, 2:14), un nuevo hombre

638 Matera, New Testament Theology, 165; Herbert B. Huffmon, “The Israel of

God”, Int 23 (1969): 66; Woudstra, “Israel and the Church: A Case for Conti-
nuity”, 235.

09 Ver el argumento al respecto que elabora Giinther Bornkamm, Pablo de Tar-

so, trad. Mario Sala y José M. Vigil, Biblioteca de Estudios Biblicos 24 (Sala-
manca: Ediciones Sigueme, 1979), 236-237. Véase N. A. Dahl, “Der Name Is-
rael: Zur Auslegung von Gal 6:16”, Judaica 6 (1950): 161-170, quien sostiene
que incluye a judios y cristianos. Véase también Thomas R. Schreiner, “The
Church as the New Israel and the Future of Ethnic Israel in Paul”, Studia Biblia
et Theologica 13, n° 1 (1983): 20.

640 peter O’Brien, The Letter to the Ephesians, The Pillar New Testament Com-

mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999), 182; véase al respecto
Markus Barth, “Conversion and Conversation: Israel and the Church in Paul’s
Epistle to the Ephesians”, /nt 17 (1963): 3-24; G. Giavini, “La structure lit-
teraire d’Eph 2:11-22”, NTS 16 (1970): 209-211; J. E. Howard, “The Wall
Broken: An Interpretation of Ephesians 2:11-22”, en Biblical Interpretation:
Principles and Practices, ed. F. F. Kearley, E. P. Myers, y T. D. Hadley
(Grand Rapids, Michigan: Baker, 1986), 296-306; A. T. Lincoln, “The Church
and Israel in Ephesians 2”, COB 49 (1987): 605-624.

223



(“para crear en si mismo, de los dos, un hombre nuevo, haciendo la
paz”, 2:15), y un mismo cuerpo (“‘para reconciliar a ambos con
Dios en un [solo] cuerpo por medio de la cruz”, 2:16). Aunque tan-
to el contexto de la epistola como el lenguaje que utiliza hace evi-
dente que Pablo estd uniendo a judios y gentiles en la ekklesia, es
muy significativo que utilice la figura de la ciudadania de Israel en
su argumentacion.

El versiculo 11 describe a los gentiles “en la carne”, hacien-
do referencia a su situacion antes de estar “en Cristo” (2:13). Aun-
que afirma que los judios también estaban “en la carne”, transmite
la idea de que ninguno de los dos grupos estaba “en Cristo”.%"!
Cuando Pablo explica la situacion de los gentiles como “excluidos
de la ciudadania de Israel (moAiteleg tod ‘Topamir)”, estd expan-
diendo la idea anterior de que estaban “sin Cristo”. La palabra que
se traduce por “excluidos” es amAlotpLwpévol (“alienar”, “sepa-
rar”, “excluir”).”** O’Brien nota que las dos otras veces que este
término aparece en el NT implica alienacion o separacion de Dios
(cf. Col 1:21; Efe 4:18).°* El término moiitele hace referencia a la
ciudadania de Israel, pero no en un sentido politico o administrati-
vo. Es evidente que aqui Pablo no esta hablando a los creyentes de
Asia de ser ciudadanos del estado politico de “Israel”. En cambio,
al utilizar la expresion en sentido figurado hace referencia a la per-
tenencia a la comunidad de “Israel” en tanto que comunidad reli-
giosa que tiene una relacion especial con Dios.*** Lo que se ofrece
a los gentiles son las bendiciones espirituales del pueblo de Dios,
que consistian en “las alianzas y las promesas”, a las que los genti-
les eran ajenos. Por eso, Pablo sefala que ahora —mediante la obra
salvifica de Cristo— los gentiles han llegado a “estar cerca” de esa
comunidad del pacto, heredera de las promesas, y por tanto pasan a

! Harold Hoehner, Ephesians: An Exegetical Commentary (Grand Rapids,

Michigan: Baker Academic, 2002), 353.

42 Arndt, W., Danker, F. W., & Bauer, W., “4noardotpléw”, A Greek-English
lexicon of the New Testament and other early Christian literature (Chicago:
University of Chicago Press, 2000), 96.

643 peter O’Brien, The Letter to the Ephesians, The Pillar New Testament Com-

mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999), 188.
%% Hoehner, Ephesians, 357.

224



formar parte de esa comunidad, que para Pablo tiene el nombre de
Israel.

Filipenses

En Filipenses la mencion de Israel aparece también una sola
vez (3:5): “Circuncidado a los ocho dias de nacer, de[l] linaje de
Israel (¢k yévoug Topani); de [la] tribu de Benjamin; hebreo [hijo]
de hebreos; respecto a la ley, fariseo”. Este versiculo habla de Is-
rael en un sentido puramente étnico, por eso utiliza la palabra
vévog, que significa “linaje”, “familia”, “raza”, “pueblo”, “cla-
se”.®" Esta frase se enmarca en la defensa que Pablo hace contra
los judaizantes que se gloriaban en la carne. En 3:3 habla en térmi-
nos espirituales: “Pues nosotros somos ‘la circuncision’ los que
impulsados por [el] Espiritu de Dios [le] servimos, y ponemos
nuestro orgullo en Cristo Jests sin poner la confianza en la carne”.
Sin embargo, sostiene que, en términos étnicos o nacionales, nadie
podia reprocharle nada, pues era judio como el que mas. Sin em-
bargo, es curioso que Pablo, después de argumentar desde estos
términos sostiene que todas estas cosas las considera como “pérdi-
da” e incluso las tiene “por basura” (3:8) por amor de Cristo. Para
el apostol, la pertenencia al “linaje de Israel” en la carne tiene poco
valor, ya que lo que cuenta es el servicio a Dios “en espiritu” y por
amor a Cristo.**

Romanos

Las once veces que aparece el término Israel en Romanos

r 64
lo hace en los capitulos 9-11.°* Una de las claves para entender a
qué se refiere Pablo por “Israel” en estos pasajes se encuentra en la

645 Arndt, Danker, y Bauer, “yévog”, A Greek-English lexicon of the New Testa-
ment and other early Christian literature, 194.

646 A pesar de su autoria disputada, Hebreos tiene caracter paulino, por eso resul-
ta conveniente realizar su estudio aqui. En Hebreos aparece el término Israel
en tres ocasiones (8:8, 10; 11:22), sin embargo, su uso no es muy relevante.
Las dos del capitulo 8 proceden de una cita de Jeremias 31:31-34. Y la cita de
11:22 es una referencia a los “hijos de Israel”, cuya salida de Egipto ya men-
ciond José. Asi, pues, no hay comentarios significativos al respecto.

7 R0 9:6, 27 (dos veces), 31; 10:1, 19, 21; 11:2, 7, 11, 25, 26.

225



primera aparicién al comienzo del bloque (9:6): “No es que la pa-
labra de Dios haya fallado; pues no todos los [descendientes] de
Israel son Israel” (o0 yap mavteg ol €€ TopamA obtoL Topanl).
Aqui Pablo aporta algo muy importante a la hora de entender su
concepto de Israel, con el que desarrolla su argumento en estos dos
capitulos. Se puede ser “de Israel”, es decir “del linaje de Israel”,
“descendiente de Israel”, y sin embargo no ser “Israel”, no formar
parte de la comunidad espiritual.**® Avanzando en esta idea 9:27
presenta una declaracion que parece oponerse a la promesa hecha a
Abraham. Citando a Isa 10:22-23, sefala: “E Isaias grita a favor de
Israel: Aunque el numero de los hijos de Israel fuera como la arena
del mar, [s6lo] se salvara el resto; pues [el] Sefior pondra en ejecu-
cion, sin tardanza, [su] sentencia sobre la tierra” (Ro 9:27). Aqui se
pone de manifiesto que aunque los “hijos de Israel” sean como la
arena del mar, se salvard un remanente. Evidentemente no se puede
identificar a los “hijos de Israel” como formando “todo Israel”,
porque como ha sido sefialado, para Pablo solo un remanente se
salvara. No puede decir por tanto mas adelante, que “todo Israel se
salvard” y que “todo Israel” se refiera a “los hijos de Israel”, los
descendientes segun la carne, a menos que se acepte una contradic-
cion.

La tension que se percibe en estos capitulos, es producida
por el intento de Pablo de introducir el concepto cristologico de
Israel, en continuidad y contraste con el pueblo historico.””” Sin
embargo, puesto que Romanos 11 es el objeto de estudio del si-
guiente capitulo, se deja para entonces el analisis del concepto de
Israel en este pasaje.

Resumen

Para Pablo, Dios estd “en Cristo” y por eso la comunidad
que se constituye en Cristo se convierte en el “pueblo de Dios”, y

64% En el siguiente capitulo se comentara este versiculo con méas profundidad.

%4 Davies sefiala: “in the death of Jesus the old Israel had come to an end, and

yet in the Resurrection it had begun anew, and there was therefore a real conti-
nuity between the Israel of the Old Testament and the Christian Church, and in
the latter Paul sees the World-wide growth of the true Israel, an Israel formed
of those who had accepted the claims of Jesus as the Messiah” (Davies, Paul
and Rabbinic Judaism, 75).

226



por tanto “la vida en el Espiritu” identifica a la iglesia como el ver-
dadero “Isracl de Dios” en su manifestacion escatologica.®”’ De
modo que el “verdadero Israel” estd constituido por una respuesta
de fe y no meramente en base a la descendencia fisica.®”!

Conclusion del capitulo

Desde su origen, el término Israel esta cargado de conteni-
do teologico. El significado que ofrece el texto del Génesis es el de
“el que lucha con Dios y vence”. En primera instancia Israel se
aplica al patriarca Jacob para calificar la transformacion espiritual
de su persona. Sin embargo, al ampliar el nombre para designar a
todo el pueblo de Dios, en cierto modo se extrapola esa experiencia
interna de transformacion espiritual, proponiéndola como ideal
para todo el que forma parte de Israel.

Durante el AT coexisten varios significados de Israel en
referencias al reino del norte, reino del sur, todo el pueblo, un terri-
torio, una naciéon o una comunidad religiosa. Sin embargo, desde el
principio destaca la acepcion espiritual de Israel en contextos reli-
giosos y de relacion directa con YHWH, como se aprecia en el he-
cho de que YHWH siempre es el “Dios de Israel” sea quien sea el
que conforme el pueblo.

En la literatura intertestamentaria también se aprecia esta
derivacion del término Israel en sentido espiritual e ideal, que con-
vive con la designacion étnica y nacional del pueblo. En cada mo-
mento historico se redefine Israel de forma diferente, aunque siem-
pre permanece constante la idea de lealtad, ya sea a la ley de
Moisés, al pacto, a la revuelta asmonea, o la comunidad fiel de
Qumrén. Filon de Alejandria llega incluso a definir “Israel” como
una categoria filosofica que designa a “el que ve a Dios”. En la

6% Davies también sefiala al respecto: “when the Apostle claimed that is was the

being in Christ that was fundamental, and not the being in Israel, for sharing in
the Age to Come, and that it was the dead in Christ who were to be raised up to
share in its glories, and therefore that it was not Israelites as such but only
those in Christ who were being ingathered into the people of God, he was run-
ning counter to an integral part of the message of the great prophets as well as
of his Rabbinic contemporaries” (ibid., 85).

1 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 138; Schnabel, “Israel, the People of
God, and the Nations”, 54.

227



literatura rabinicia revisada también se percibe un “Israel” ideal,
definido por criterios doctrinales y de conducta, sin necesariamente
restringirse a una consideracion étnica.

Al llegar al NT se percibe la persistencia de esa tension en-
tre el sentido étnico nacional del término, y el sentido teologico que
los diferentes autores le dan. La gran novedad —si se puede llamar
asi— es que el término Israel pasa a ser interpretado de forma cris-
tologica a través de las imagenes y simbolos que describen la mi-
sion del Mesias. Esto ocurre de forma especial en Pablo, para quien
“no todo el que desciende de Israel es Israel”, porque a partir de
Cristo, el pueblo de Dios esta formado por los verdaderos descen-
dientes de Israel, todos los creyentes.

228



Capitulo IlI
ESTUDIO EXEGETICO DE ROMANOS 11:26

Una vez revisada la interpretacion de Romanos 11:26 a lo
largo de la historia y tras analizar el significado del nombre Israel
con sus diferentes connotaciones en la literatura biblica y parabibli-
ca anterior a Pablo, el objetivo de este capitulo es determinar en
qué medida estos referentes y estas claves hermenéuticas pueden
aportar luz a la interpretacion de la expresion “todo Israel serd sal-
vo” en este versiculo.

Esta declaracion forma parte de una argumentacion teologi-
ca que abarca los capitulos 9-11 y que constituye un bloque temati-
co y estructural bien definido dentro de la epistola.' De ahi que
para abordar la exégesis del versiculo 11:26 sea necesario conside-
rar el contexto teoldgico inmediato en el que se integra y rescatar
los datos de cualquier indole mas relevantes que pueden influir en
la comprension de esta expresion.

Naturaleza y proposito de la Epistola a los Romanos

Ferdinand C. Baur (1826-1860), fundador de la llamada
“escuela de Tubinga”, aportd en el siglo XIX un enfoque novedoso
al estudio de la epistola a los Romanos. Hasta entonces, el acerca-
miento predominante habia sido eminentemente dogmatico, obte-
niendo como resultado que la epistola fuese considerada como un
tratado de teologia de naturaleza atemporal,” en el que las circuns-
tancias historicas en las que se habia escrito tenian poca relevan-

! Dunn, Romans, 2:518; James W. Aageson, “Scripture and Structure in the De-
velopment of the Argument in Romans 9-117, COB 48, n° 2 (1986): 265-298;
Cranfield, Romans, 2:ix; respecto al lugar que ocupan los capitulos en la epis-
tola es interesante el estudio de Bell, Provoked to Jealousy, 44-55.

* Anthony J. Guerra, “Romans: Paul’s Purpose and Audience with Special Atten-
tion to Romans 9-11”, RB 97, n° 2 (1990): 220.

229



cia.’ Una especie de summa de la teologia paulina o, como sefiala
Bornkamm, el “altimo testamento” del ap(')stol.4 Baur, en cambio,
con su enfoque dialéctico hegeliano de la historia,” reclamoé la in-
corporacion de las circunstancias historicas particulares del texto
como un elemento hermenéutico clave, poniendo en tela de juicio
la consideracion del documento meramente como un tratado teolo-
gico.® Este énfasis en lo circunstancial liber6 a la epistola del caréc-
ter excesivamente sistemdtico con el que habia sido interpretada
durante siglos y permitié percibir en ella, aparte de un mensaje
teologico central, elementos de vocacion apologética,” misionera y
pastoral.® Desde entonces se ha desarrollado un creciente interés
por el estudio de las circunstancias histdricas que rodearon y mode-
laron el contenido de Romanos.’

? Sanday y Headlam, Romans, XXxix.

* Bornkamm, Pablo de Tarso, 136; también “Paul’s Last Will and Testament”,
en The Romans Debate, ed. Karld P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991),
17-31.

Cf. Peter C. Hodgson, “The Rediscovery of Ferdinand Christian Baur: A Re-
view of the First Two Volumes of His Ausgewihlte Werke”, CH 33, n°® 2
(1964): 206.

w

® Ferdinand C. Baur, Uber Zweck und Veranlassung des Romerbriefes (Tiibinger

Theologische Zeitschrift, 1836), 59-178.

7 Por ejemplo Anthony J. Guerra, Romans and the Apologetic Tradition: The
Purpose, Genre and Audience of Paul’s Letter, Society for New Testament
Studies Monograph Series 81 (Cambridge: Cambridge University Press, 1995),
quien define el género de Romanos como protréptico, en el que el objetivo no
es tanto defender la fe, como convencer al oyente.

0

Sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo XX (cf. W. Wiefel, “The Jew-
ish Community in Ancient Rome and the Origins of Roman Christianity”, Ju-
daica 26 [1970]: 106—119; Karl P. Donfried, “False Presuppositions in the
Study of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried [Edinburgh:
T&T Clark, 1991], 103-127; J. C. Beker, Paul the Apostle (Philadelphia: For-
tress, 1980), 69-74.

o

Giinter Klein, “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Romans”, en The
Romans Debate, ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 29. Para
una actualizacion sobre los acercamientos a la apistola a los Romanos desde
1991, véase James C. Millar, “The Romans Debate: 1991-2001”, Currents in
Research: Biblical Studies (CurBS) 9 (2001): 306-349.

230



Por otra parte, la diferenciacion entre carta y epistola que
propuso Adolf Deissman, '’ amplié por un tiempo el debate también
a la naturaleza de su género literario.'' Pero hoy en dia se reconoce
la dificultad de una clasificacion rigida y se acepta que el género de
Romanos es unico, ya sea como tratado-carta'> o como carta-
ensayo,"” con un proposito pastoral y teolégico especifico.'

Este reconocimiento, sin embargo, ha abierto el debate res-
pecto a la naturaleza de dicho proposito.”> Algunos destacan de

' Deissman propuso que una carta era mas bien ocasional y su contenido relati-
vamente informal, destinado a transmitir una informacion puntual. En cambio,
una epistola tenia un publico mas general y naturaleza de pieza literaria (Adolf
Deissman, Light From the Ancient East [Peabody, Massachusetts: Hendrick-
son, 1927], 218-220).

" La diferenciacién entre carta o epistola introducida, aunque valida a nivel
literario, resulta sin embargo demasiado rigida a nivel pragmatico, porque no
todos los documentos siguen patron estable. Romanos es un ejemplo paradig-
matico, pues comparte caracteristicas de ambos tipos.

12 Moo, The Epistle to the Romans, 14.

13 Fitzmyer, Romans, 69; James G. Dunn, “The Formal and Theological

Coherence of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried (Edin-
burgh: T&T Clark, 1991), 245.

'* En las ultimas décadas también ha habido propuestas tratando de ampliar el
acercamiento a Romanos desde la perspectiva retdrica, por ejemplo el reivindi-
cativo estudio de Wilhem Wuellner, “Paul’s Rhetoric of Argumentation in
Romans: An Alternative to the Donfried-Karris. Debate Over Romans,” COB
38 (1976): 330-351; y en relacion con los capitulos 9-11 Charles H. Cosgrove,
“Rhetorical Suspense in Romans 9-11: A Study in Polyvalence and Hermeneu-
tical Election”, JBL 115 n° 2 (1996): 271-287; Johann D Kim, God, Israel, and
the Gentiles: Rhetoric and Situation in Romans 9-11. Dissertation Series 176
(Atlanta: Society of Biblical Literature, 2000). Sin embargo, los resultados
exegéticos —a juzgar por la repercusion de estos estudios— deja mucho que
desear.

1 Véase al respecto la coleccion de articulos de Karl P. Donfried, “The Romans
Debate”; también L. L. Ann. Jervis, The Purpose of Romans: A Comparative
Letter Structure Investigation, JISNTSup 55 (Sheffield: Sheffield Academic,
1991). Como recoge William S. Campbell en Paul’s Gospel in an Intercultural
Context: Jew and Gentile in the Setter to the Romans (New York: Peter Lang,
1991), 14-22, las principales propuestas son las que consideran como propoési-
tos: 1) presentarse a la comunidad de Roma; 2) establecer su autoridad como
apostol; 3) en realidad era una carta a Jerusalén; 4) era una carta circular; 5) era
una carta circunstancial a la iglesia de Roma.

231



Romanos el caracter de “embajada”, ya que en ultima instancia
pretende ganar apoyo entre los cristianos de Roma al proyecto mi-
sionero de Pablo en Hispania.'® Otros destacan un propésito emi-
nentemente practico y pastoral, centrado en resolver problemas
internos de la comunidad cristiana.'” Hay quien sefiala que el pro-
posito principal es predicar el evangelio por carta a los cristianos
convertidos en Roma y suscitar asi en los creyentes una vida de
obediencia y santidad, sirviendo a la vez como una introduccion
personal de cara a los propésitos misioneros del apostol.'® En este
sentido se suele destacar como motivo integrador la busqueda de
consenso por parte de Pablo dentro de la comunidad de Roma para
que no hubiese tropiezo en su preparacion del viaje a Hispania y en
la recoleccién de la ofrenda.”” Sin embargo tratar de delimitar un
solo propoésito parece un debate estéril, porque es evidente que la
epistola bien pudo tener varios.”” El apostol siempre utilizd sus

1 Robert Jewet, “Romans as an Ambassadorial Letter”, Int 36, n° 1 (1982): 5-20;
idem, “Romans”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G.
Dunn (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 91, donde afirma que el
motivo es que no habia una poblacion judia suficientemente importante en
Hispania, lo cual impedia comenzar una mision de la forma tradicional (co-
menzando en las sinagogas), por eso hacia falta una preparacion especial de
antemano en este viaje.

"7 Neil Elliott, The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and Strategy
and Paul’s Dialogue with Judaism. JISNTSup 45 (Sheffield: Sheffield Academ-
ic, 1990), 95-96.

' Jervis, The Purpose of Romans: A Comparative Letter Structure Investigation,
164.

19 Stuhlmacher, “The Purpose of Romans”, 236; también Anthony J. Guerra,
“Paul’s Purpose and Audience in Romans 9-117, 224,

%% Cada vez mas eruditos consideran innecesario tratar de reducir la carta a un
tnico proposito (Cf. Lauri Thurén, Derhetorizing Paul, WUNT 124 [Tiibingen:
Mohr Siebeck, 2000], 96). Véase la discusion sobre factores a tener en cuenta
para precisar los propoésitos de la epistola en Cranfield, Romans, 1:22-23. Su
conclusion es que en vez de encerrar todo el propdsito de la epistola en uno so-
lo, es mejor acercarse a ella con una mente abierta, percibiendo la posibilidad
de varias intenciones detras del mensaje de Pablo. Aunque Lauri Thurén ve
complicado alcanzar varios propodsitos en una sola epistola (Derhetorizing
Paul, 97), esta dificultad no parece insalvable. Véase también discusion en Jer-
vis, The Purpose of Romans: A Comparative Letter Structure Investigation, 14-
28.

232



escritos —sin renunciar a un mensaje central— para formar, cons-
truir y alentar las comunidades de creyentes.”’ Sin embargo, es
cierto que todos parecen articularse en torno a una intencion misio-
nera,”> y aunque en la epistola se percibe un acento apologético, el
caracter misionero y pastoral le imprime un sello distintivo e inne-
gable, patente en pasajes como 15:18-24, 28 %

Es probable, por tanto, que la epistola marcara una transi-
cion en la estrategia evangelizadora del apdstol tratando de expan-
dir la obra més hacia Occidente.** Probablemente Pablo veia la
comunidad de Roma como una posible plataforma de operaciones
para avanzar la mision hacia Hispania. Para eso era vital consolidar
a la comunidad en el evangelio y preparar su llegada en unas con-
diciones Optimas. Por eso, al percibir tensiones en la iglesia, Pablo
trata con énfasis el asunto de la igualdad ante Dios de judios y gen-
tiles.”

No se puede aceptar, sin embargo, que un enfoque circuns-
tancial domine por completo el paradigma de interpretacion, ya
que la epistola contiene importantes secciones de alto contenido
teologico. Por ejemplo, desde 1:16-11:36 el texto no hace referen-
cia explicita a ninguna circunstancia particular de la iglesia de
Roma, sino que desarrolla un argumento continuado. Tal organi-
zacion del contenido muestra la preocupacion del apdstol por

*! Giuseppe Barbaglio, Pablo de Tarso y los origenes cristianos. Biblioteca de
Estudios Biblicos 65 (Salamanca: Ediciones Sigueme, 1989), 99.

2 Moo, The Epistle to the Romans, 20; Fitzmyer, Romans, 541.

» Wiefel sefiala que el proposito pastoral consistia en mejorar las relaciones
entre la mayoria gentil y la minoria judia (“The Jewish Community in Ancient
Rome and the Origins of Roman Christianity”, en The Romans Debate, ed.
Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark, 1991], 96). Como parte del propdsito
misionero y conciliador se desprende que Pablo, en vez de atacar con polémica
los fundamentos de la teologia del pueblo judio, argumenta en los capitulos 9-
11 una ampliacion en la definicion de “Israel” para incluir en €l a los gentiles.
Esto es adelantado por Getty, “Paul and the Salvation of Israel”, 457.

** Véase en esta linea Moo, The Epistle to the Romans, 3-5.
* Como sefiala Wright, la misién a los gentiles incluye también a los judios en

los propdsitos del apostol (Wright, The Climax of the Covenant, 234).

233



transmitir una exhortacion especifica,”® englobando las circuns-
tancias de la iglesia en Roma y los propdsitos de Pablo en un
mensaje teologico coherente.”” En el analisis de la epistola, por
tanto, es necesario tener en cuenta esta doble naturaleza de la
epistola para no perder de vista un importante fundamento herme-
néutico.”® Por una parte, como documento circunstancial que res-
ponde a una situacioén histérica determinada puntual que puede
dar cuenta del propdsito pastoral del apostol; y por otra, como
tratado o ensayo teologico que transmite el mensaje de la unidad
de la salvacion por la fe en el Mesias.”

Este equilibro entre lo circunstancial y lo teolégico queda
reflejado de forma especial en los capitulos 9-11, al constituir una
transicion —de la parte expositiva de Romanos a la parenética—
en la que confluye lo general con lo particular. En este pasaje los
argumentos teoldgicos transmiten el efecto practico que Pablo
desea producir en la iglesia de Roma, haciendo coincidir el mensaje
teologico de unidad con la aplicacion parenética de los capitulos
finales. Por eso es de vital importancia clarificar las circunstancias
que n;(?tivaron el mensaje de Romanos, en especial de los capitulos
9-11.

2 B. Noack, “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”, Studia Theo-
logica 19 (1965): 161. La ocasion particular de la comunidad en Roma precisa
del mensaje normativo del apostol y demanda una reflexion teologica de seme-
jante calibre (Giinter Klein, “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Ro-
mans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark,
1991], 42).

*7 Jefrey A. Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans: To-
ward a New Understanding” NovT 32, n° 4 (1990): 317.

*¥ De lo contrario, como sefiala Jewet, el debate respecto a la particularidad de la
epistola o su caracter de carta circular o tratado puede continuar ad infinitum
(Jewet, Romans, 42).

¥ Cf Ro 1:16; 10:1, 10; 11:11; 13:11.

30 Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 97; Ellen Juhl Christian-
sen, The Covenant in Judaism and Paul: A Story of Ritual Boundaries as Iden-
tity Markers. Arbeiten zur Geschichte des Antiken Judentums und des Urchris-
tentums, XXVII (New York: Brill, 1995), 216-217.

234



Contexto historico de los capitulos 9-11

K. P. Donfried defiende un principio metodoldgico basico
segun el cual todo estudio de la epistola a los Romanos debe asu-
mir que Pablo escribe para tratar una situacion concreta en Roma.”!
La carta presupone un contexto sociohistorico en el que su mensaje
es pertinente y Util.** Para entenderla correctamente, por tanto, es
preciso recorrer el circulo hermenéutico de la situacion histérica
concreta que motiva la composicion de la misma, hasta el analisis
del mensaje que se dirige a tal situacion,” porque en la determina-
cion de los destinatarios y sus circunstancias puede encontrarse la
clave de su interpretacion.’®

Es comunmente aceptado que Pablo escribe la epistola du-
rante la estancia en la ciudad de Corinto hacia el final de su tercer
viaje misionero, justo antes de volver a Jerusalén (cf. Hch 20:3-
6).”> La fecha de la composicion depende por tanto de cuando se
sitta dicho viaje, pero generalmente se propone el afio 57 d.C.*°
Una de las peculiaridades de la epistola a los Romanos es que cons-

1 «“Any study of Romans should proceed on the initial assumption that this setter
was written by Paul to deal with a concrete situation in Rome” (Karl Paul Don-
fried, “False Presuppositions in the Study of Romans”, en The Romans Debate,
ed. Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark, 1991], 103).

3% Mikael Tellbe, Paul Between Synagogue and State: Christians, Jews and Civic
Authorities in 1 Thessalonians, Romans, and Philippians. Coniectanea Biblica,
New Testament Series 34 (Stockholm: Almgqvist & Wiksell International,
2001), 142.

3 Campbell, Paul’s Gospel in an Intercultural Context, 43.

** George Eichholz, El evangelio de Pablo: Esbozo de la teologia paulina, trad.
Marcelino Legido, Biblioteca de Estudios Biblicos 17 (Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1977), 400; Philip F. Esler, Conflicto e identidad en la carta a los
Romanos: El contexto social de la carta de Pablo, trad. José Pérez Escobar
(Estella, Navarra: Verbo Divino, 2005), 164; Richard N. Longenecker, “Prole-
gomena to Paul’s Use of Scripture in Romans”, Bulletin for Biblical Research
(BBR) 7 (1997): 148.

33 Moo, The Epistle to the Romans, 3; Morris, The Epistle to the Romans, 4;
Fitzmyer, Romans, 85; Jewett, Romans: A Commentary, 21-22.

36 Moo, The Epistle to the Romans, 3; Morris, The Epistle to the Romans, 4 pro-
pone el afio 55 d.C. En general las fechas se toman como aproximadas con un
par de afios de margen. Sanday y Headlam, sefiala como muy temprano el 58
d.C. (Sanday y Headlam, Romans, xiii).

235



tituye la unica escrita por Pablo a una comunidad que no habia
fundado ni visitado.?” No obstante, por los saludos que aparecen en
el capitulo 16 se deduce que Pablo conocia a muchos de sus miem-
bros.™

El estudio de los origenes de la comunidad creyente en Ro-
ma es complejo por la falta de referencias directas y porque —en
primer lugar— hay que determinar la naturaleza de la comunidad
judia. El estudio mas completo al respecto ha sido realizado recien-
temente por Silvia Cappelletti, y en ¢l reconoce la dificultad de
reconstruir con precision su surgimiento y composicion.”” Se esti-
ma que la ciudad de Roma tenia en el siglo I d.C. una poblacion de
entre 800.000 y 900.000 habitantes.*’ Las cifras de la comunidad
judia asentada alli en el siglo I d.C. varian entre 15.000 y 60.000
personas dependiendo de como se evalten las pruebas,*' pero una
estimacion moderada parece estar entre 30.000 y 40.000.*

Los primeros contactos entre los judios y Roma ocurrieron
durante el periodo de la dinastia asmonea cuando Judas Macabeo

*" David E. Aune, The New Testament in Its Literary Environment, Library of
Early Christianity 8 (Philadelphia: Westminster Press, 1987), 219; Jiirgen
Becker, Pablo: El apostol de los paganos, Biblioteca de Estudios Biblicos 83,
trad. Manuel Olasagasti Gaztelumendi (Salamanca: Ediciones Sigueme, 1996),
395. Por ello, como se ha sefialado, algunos comentaristas destacan la inten-
cion de presentacion personal de la epistola (cf. Jervis, The Purpose of Ro-
mans: A Comparative Letter Structure Investigation, 164).

* Cf. Ro 16:1-15. En esta investigacion se considera que el capitulo 16 forma
parte integral de la epistola. Para una defensa de esta posicion véase H. Gam-
ble, The Textual History of the Letter to the Romans: A Study in Textual and
Literary Criticism. SD 42 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1977); véase
también Peter Lampe, “The Roman Christians of Romans 16”, en The Romans
Debate, ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 216-230.

%% Silvia Cappelletti, The Jewish Community of Rome: From the Second Century
B.C. to the Third Century C.E. (Leiden: Brill, 2006), 193.

0. M. Cambier, “La Carta a los Romanos”, en Introduccion Critica al Nuevo
Testamento, vol. 1, ed. Agustin George y Pierre Grelot, Biblioteca Herder 159
(Barcelona: Herder, 1983), 597; Esler, Conflicto e identidad en la carta a los
Romanos, 127.

! Jewett, Romans: A Commentary, 55.
* Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 148; Esler, Conflicto e identidad

en la carta a los Romanos, 150.

236



envi6 mensajeros a Roma para establecer una alianza.” Esto expli-
ca los trazos de presencia judia esporadica en la figura de comer-
ciantes y mercaderes ya desde el 139 a.C.** Sin embargo, el primer
asentamiento hebreo importante en la ciudad parece que tuvo lugar
cuando Pompeyo trajo judios como esclavos hacia el afio 63 a.C.*
Desde entonces la comunidad judia se fue ampliando en la ciudad y
para el tiempo en el que Pablo escribe la epistola, ya constituia una
comunidad bien asentada.*® Sin embargo, mas all4 de estos datos es
muy dificil reconstruir con detalle el surgimiento de la comunidad
cristiana a partir de la judia, porque su origen es incierto y su com-
posicion en tiempos de Pablo es poco conocida.*’” Lo mas probable
es que la iglesia surgiera a partir de las sinagogas de la ciudad sin
la influencia directa de ninglin apéstol,” a partir de judios conver-
sos que habian estado en Jerusalén durante el tiempo de Pentecos-
tés (c¢f. Hechos 2:5-12).%

41 Mac 8:17-32. Después hubo contactos posteriores: 1 Mac 12:1-4, 16; 14:24;
15:15-24. Véase dicusion en Cappelletti, The Jewish Community of Rome, 37-
41.

* Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 131; Cappelleti, The
Jewish Community of Rome, 193.

3 Sanday y Headlam, Romans, xix. Esler sefiala el afio 61 para este evento (Es-
ler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 131).

* Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 148.

47 También lo reconocen asi Moo, The Epistle to the Romans, 4; Dunn, Romans,
1:xlv; Motris, The Epistle to the Romans, 3; Esler, Conflicto e identidad en la
carta a los Romanos, 150; Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 156. El
principal motivo es que el primer testimonio escrito que se posee respecto a
una iglesia cristiana en Roma es precisamente la epistola a los Romanos (cf.
Fitzmyer, Romans, 29; Cranfield, Romans, 1:15; Bornkamm, Pablo de Tarso,
135).

* Asi lo sefiala Ambrosiaster en el siglo IV respecto a los cristianos de Roma:
“han abrazado la fe de Cristo, aunque segun el rito judio, sin ver ninglin mila-
gro ni obras poderosas, ni a ninguno de los apostoles”, PL 17.46 (citado en
Moo, The Epistle to the Romans, 4)

* La tradicion que vincula a Pedro con la fundacion de la iglesia en Roma no
tienen ningun fundamento historico, contradice la secuencia historica del libro
de Hechos y es ampliamente rechazada por los eruditos (cf. Fitzmyer, Romans,
29-30; Morris, The Epistle to the Romans, 4). Hengel y Schwemer sefialan que
probablemente los primeros cristianos llegaron a Roma hacia finales del afio 30

237



El edicto de Claudio y la composicion de la iglesia en Roma

Los comentaristas coinciden en sefialar la incidencia del
edicto de Claudio en la composicion de la poblacién judia de Ro-
ma, considerdndolo una pieza clave en la reconstruccion de la si-
tuacion sociopolitica de la ciudad y su comunidad cristiana en el
siglo 1.°° Suetonio en su Vida de Claudio, comenta que este “expul-
s0 a los judios de Roma porque estaban alterados por la instigacion
de un tal Crestus”.”' La mayoria de eruditos coinciden en que Cres-
tus seria una corrupcion del griego Xpuotdc.” De ser esto cierto el
edicto probablemente hacia referencia a disputas dentro de la co-
munidad judia respecto a si Jesus era el Mesias (Xpiotdc).” Al
parecer, puesto que no habia una autoridad judia central en Roma
en aquel momento,”* Claudio opt6 por resolver la contienda expul-

d.C. (Martin Hengel y Ana Maria Schwemer, Paul Between Damascus and An-
tioch, trad. John Bowden [London: SCM Press, 1997], 258). Esta tradicion tu-
vo su origen hacia el s. IV probablemente para asegurarse que la primacia de
Roma fuese reconocida por las demas iglesias. Cf. Bray, Biblia comentada,
XVii.

% Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 152; Cappelletti, The Jewish
Community of Rome, 89.

' Vida de Claudio 25.4: “Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantis Roma
expulit”.

>? Tellbe sefiala algunos elementos a tener en cuenta a favor de esta interpreta-
cion: 1) Crestus era un nombre propio para Suetonio y no un titulo; 2) aunque
Crestus era un nombre comun de esclavo, no se ha encontrado ninguna vez en-
tre los cientos de nombres en las catacumbas judias de la ciudad de Roma de
este periodo; 3) si hubiese sido otro el portador del nombre Crestus, en latin
hubiese sido mas correcto escribir “impulsore Chresto quodam (aliquo)” (“ins-
tigacion de un Chrestus”) (cf. Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 154-
155). Para una esmerada defensa de esta teoria véase R. Riesner, Paul’s Early
Period: Chronology, Mission Strategy, Theology, trad. D. Stott (Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1998), 157-201; véase también discusion en Jewett, Ro-
mans: A Commentary, 60.

53 Moo, The Epistle to the Romans, 4-5; Dunn, Romans, 1:xlviii; Cranfield, Ro-
mans, 1:15; Morris, The Epistle to the Romans, 3; Jewett, Romans: A Commen-
tary, 19-20; véase especialmente Fitzmyer, Romans, 31.

>* M. H. Williams, “The Structure of Roman Jewry Re-Considered: Were the
Synagogues of Ancient Rome Entirely Homogeneus?” ZPE 104 (1994): 136-
137; véase especialmente el analisis de las fuentes que realiza Cappelletti, The
Jewish Community of Rome, 11-30.

238



sando a todos los judios de la ciudad.” El edicto tuvo lugar apro-
ximadamente en el afio 49 d.C. y estuvo en vigor hasta poco des-
pués de la muerte de Claudio en el 54 d.C.”® De esta forma, el con-
tingente judio fue apartado de la ciudad de Roma durante varios
afios por tensiones probabemente relacionadas con la incipiente
comunidad cristiana.

Esta situacion histdrica recibe confirmacion parcial en He-
chos 18:2 donde se menciona que Pablo “al encontrar a un judio
por nombre Aquila, natural del Ponto, llegado recientemente de
Italia [con] su mujer Priscila, por haber ordenado Claudio que se
alejaran de Roma todos los judios, se unid a ellos”. Después del
afio 54 Aquila y Priscila pudieron volver a Roma, explicando asi
los saludos que Pablo les extiende en la carta: “Saludad a Prisca y
Aquila, mis colaboradores en Cristo Jesus” (Ro 16:3). De ser acer-
tada esta reconstruccion, los acontecimientos politicos habrian ge-
nerado una situacidn inestable en la naciente iglesia de Roma. Hay
indicios suficientes para deducir que se habia desencadenado en el
seno de las comunidades cristianas una cierta hostilidad entre los
miembros judios y los que no lo eran.”’ Probablemente el edicto
hizo distanciarse a los cristianos de los medios judios potenciando
el aislamiento y la segregacion de ambos grupos.”® La nueva co-
munidad se organiz6 en torno a casas particulares, en vez de en
torno a las sinagogas.”® Asi los gentiles cristianos que habian per-
manecido en Roma adquirieron durante estos afios una posicion
prominente dentro de la comunidad eclesidstica establecida en gru-

35 Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 93; véase discusion res-
pecto a la implementacion del edicto en Nanos, The Mistery of Romans, 42-50.

*® Hay numerosas discusiones al respecto de las posibilidades historicas de este
edicto, porque algunas fuentes parecen contradecirse entre si. Sin embargo, es
posible hacer una lectura concilidadora y establecer un marco historico cohe-
rente (cf. Cappelleti, The Jewish Community of Rome, 69-89).

>7 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 153.

*¥ Véase comentario en Becker, Pablo: El apéstol de los paganos, 400-403. Cf.
Katz, “Issues in the Separation of Judaism and Christianity alter 70 C. E.: A
Reconsideration”, JBL 103 (1984): 44-76; Grappe, “La séparation entre juifs et
chrétiens a la fin du premier siécle: circonstances historiques et raisons théolo-
giques”, 327-345.

> Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 95.

239



pos domésticos.”® En el tiempo en el que se escribi6 la epistola, los
cristianos de origen gentil conformaban ya una porcidn significati-
va de la iglesia.’' Los judios conversos al regresar a Roma descu-
brieron que los cristianos de origen gentil habian desarrollado una
forma de organizacién completamente diferente a la que habian
dejado al partir.®” Ahora regresaban a unas comunidades-iglesias
controladas y dirigidas por gentiles, que les miraban con recelo.
Las tensiones entre los judeo-cristianos retornados y los gentiles
asentados debieron ser inevitables.*

60 Cf. Ro 16:5; Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”,
324. Martin Hengel y Ana Maria Schwemer en Paul Between Damascus and
Antioch, trad. John Bowden (London: SCM Press, 1997, 258), no dan tanta im-
portancia a las condiciones que pudo generar el edicto, pero sefialan la mas que
probable descentralizacion de la comunidad divididos en casas. Hay evidencias
en la epistola y fuera de ella que indican que la comunidad cristiana de Roma
en esta época estaba bastante dispersa y se reunian en casas particulares. Sobre
todo en la parte occidental de la ciudad, que era también donde se encontraban
la mayor parte de las sinagogas judias (Véanse las evidencias desde la arqueo-
logia, epigrafia, etcétera que recoge en su tesis doctoral Meter Lampe, Die
Stadtromischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten: Untersuchungen
zur Sozialgeschichte [Tiibingen: Mohr Siebeck, 1987]).

' Moo, The Epistle to the Romans, 9; Dunn sefiala algunos testimonios escritos
que indican que ya por el afio 59 d.C. habia una gran comunidad judia asentada
en Roma (Dunn, Romans, 1:x1v). Ademas, esta el testimonio del capitulo 16 de
la epistola, cuyos nombres son en su gran mayoria de gentiles. Cranfield, Ro-
mans, 1:19. Fitzmyer, Romans, 33. La propia epistola evidencia una audiencia
judia y gentil Cf. Ro 1: 6, 13; 2:17-29; 3:9; 4:1; 9:3-5; 11:11-24; 15:14-21. Sin
embargo, es imposible determinar con seguridad las proporciones relativas de
judios y gentiles. Murray, Romans, 1:xxii. Dunn deduce, a partir de Ro 1:6, que
los destinatarios de Pablo mayormente eran gentiles (Dunn, Romans, 1:18-19).

62 Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 158; Wolfgang Wiefel, “The Jew-
ish Community in Ancient Rome and the Origins of Roman Christianity.” Ju-
daica 26 (1970): 112.

63 Moo, The Epistle to the Romans, 5; Fitzmyer, Romans, 33-34; Crafton, “Paul’s
Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”, 58-59. Otros autores concuer-
dan en que esta reconstruccion historica es bastante coherente desde el punto
de vista histérico. Sin embargo, reconstruyen la misma situacion conflictiva en
la iglesia sin invocar el edicto de Claudio. Cf. Esler, Conflicto e identidad en la
carta a los Romanos, 152 y siguientes. Para Esler, la base del conflicto entre
los judaizantes y los gentiles en esta época “se encontraba en la praxis idolatri-
ca o potencialmente idolatrica de la comensalidad en el nombre de Cristo entre

240



Por otra parte, la creencia por parte de los judios en una
salvacion asegurada por su pertenencia étnica,”* probablemente
habia generado cierta arrogancia espiritual frente a los creyentes de
origen gentil.”> Esto, a su vez, se prestaba a ocasionar reacciones
excesivas por parte de los gentiles cristianos contra los judios que
habian rechazado el evangelio, cuando las circunstancias historicas
se presentaron adversas a estos Gltimos.*

Las indicaciones del capitulo 14, sobre todo, definen una
situacion que podria catalogarse como de “mutua intolerancia”.®’
En este contexto, advertencias como las de Ro 11:17-25% tendrian
el objetivo de prevenir que los gentiles cayeran en el mismo error
que habian caido los judios (cf. 2:17, 23; 3:27; 4:2), por eso Pablo
incluye esta amonestacion en la parte parenética.”’ Este trasfondo

judios y no judios” (Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos,
151).

% Seglin Moo, algunos judios del siglo I d.C. creian que iban a ser salvos solo
por haber nacido como judios (Moo, The Epistle to the Romans, 573).

% Dunn —importante exponente de la “nueva perspectiva de Pablo”— sefiala
que Pablo no estaba atacando en si el legalismo judio, sino su elitismo; es de-
cir, la tendencia del judaismo a restringir la gracia y la justicia del pacto de
Dios Gnicamente al Israel étnico (James. D. G. Dunn “Paul and Justification by
Faith”, en The Road from Damascus: The Impact of Paul’s Conversion on His
Life, Thought, and Ministry, ed. Richard N. Longenecker (Grand Rapids, Mi-
chigan: Eerdmans, 1997), 90-91).

% Esler sefiala la especial aversion que tenian los romanos hacia los extranjeros
que residian en su ciudad (Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Roma-
nos, 130). Esta tendencia quiza pudo verse potenciada en los recién convertidos
afiadiendo un componente religioso a su aversion y sentimiento de superiori-
dad.

87 Cf. Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans” 322.

%8 Cranfield sefiala: “What is said in 11:13ff is naturally understood as addressed
to that element in the Roman church which could be tempted by the situation
referred to in 9:1ff to adopt an altogether unchristian attitude of self-
complacency and contemptuousness with regard to the Jews” (Cranfield, Ro-
mans, 1:19). Véase también Hendrickson, Romanos, 409.

% En especial los capitulos 12 y 14. Cf. James D. G. Dunn, “The Formal and
Theological Coherence of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Don-
fried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 250. Witherinton apoya la motivacioén en
estos pasajes de refutar ciertas deducciones erroneas sobre el estatus de los ju-

241



encaja muy bien con el contenido de la epistola,”® confirmando el
planteamiento segun el cual la situacion particular de la comunidad
de Roma model6 el contenido de la epistola de forma decisiva.’'
Aunque hay otras alternativas, y sin necesidad de recordar aqui las
diferentes propuestas, en general todas ellas reconocen una situa-
cion conflictiva en la comunidad de Roma como trasfondo general
de la epistola.”

Romanos 9-11 en la epistola

La parte formada por los capitulos 9-11 esta entre los pasa-
jes mas controvertidos de la epistola y del corpus paulino entero.
Su importancia teologica esta fuera de duda,” y después de haber
sido injustamente desatendidos durante un tiempo, ultimamente
han llegado a ser considerados el tema principal de la carta’* o su

dios y la relacion de Dios con ellos, asi como sobre la fiabilidad de la palabra
de Dios y su fidelidad (Witherington, Romans, 244).

" Dunn, Romans, 1:xlv; Morris, The Epistle to the Romans, 4. Cf. Ro 11:13ss,
donde Pablo reprocha la actitud de orgullo de los gentiles hacia los judios.

"' Contra Aune, The New Testament in Its Literary Environment, 219-220, para
quien la forma de diatriba no responde a opiniones reales en la comunidad de
Roma, sino que simplemente se trata de una opcion de estilo literario.

2 Evidenciada por textos como Ro 2:17ss; 3:27; 11:17; 12:3. Ante los movi-
mientos pendulares arrogantes y de intolerancia, Pablo amonesta a que “no nos
juzguemos mas unos a otros” (14:13).

7 Son escasos lo comentaristas que no aprecian su importancia teologica. Entre
ellos destaca Rudolf Bultmann, quien considerd que habia una seria incoheren-
cia entre los capitulos 1-8 y 9-11, por eso decidié no incluir estos Gltimos en su
obra (ver Rudolf Bulttmann, Teologia del Nuevo Testamento [Salamanca: Si-
gueme, 1987]).

" La percepcion del “tema principal” de la epistola a los Romanos fue variando
a lo largo del tiempo. Los reformadores hicieron énfasis en el mensaje de los
capitulos 1-5, con la justificacion por la fe como el centro de la carta. A princi-
pios del siglo XX el énfasis se desplaz6 en algunos comentaristas hacia los ca-
pitulos 5-8 con la doctrina de la unién con Cristo y el Espiritu. Para otros, esa
lectura no hacia justicia a la verdadera preocupacion del apoéstol en el siglo 1
d.C., que en realidad tenia que ver con la incorporacion de los gentiles en el
pueblo de Dios y la continuidad del plan de salvacion detallado en los capitulos
9-11. Finalmente, en las ultimas décadas se ha hecho énfasis en la particulari-
dad y el sentido pastoral de la epistola de secciones como 14:1-15:13 (¢f- Moo,
The Epistle to the Romans, 22-23).

242



climax.” La valoracion de la importancia de estos capitulos en la
epistola ha experimentado varias etapas. Hasta mediados del siglo
XIX domino una interpretacion inspirada en Agustin de Hipona,
segun la cual el argumento de la justificacion por la fe abarcaba
hasta el capitulo 8, mientras que los capitulos 9-11 constituian un
bloque tematico separado dedicado a la predestinacion de los indi-
viduos. Sin embargo, a medidos del siglo XIX comenzoé a objetarse
que estos capitulos se centraban mas bien en el estatus de los judios
y gentiles dentro del plan de salvacion de Dios y la conformacion
del pueblo de Dios.”® Mas adelante algunos autores sostuvieron que
el argumento de los capitulos 9-11 era irreconciliable con el resto
de la epistola y por tanto se podia tomar como un excursus o una
parte separada del argumento principal de los capitulos 1-8.” Asi,
Karl Barth los consider6 como una parte autonoma dentro de la
epistola, y no llegd a percibir una linea mayor de argumentacion
més amplia en la que pudieran estar insertados.”

El debate ha continuado, y la funciéon que cumplen los capi-
tulos 9-11 en la epistola a los Romanos sigue siendo un tanto
disputada.” La relacion de estos capitulos con el resto de la episto-

”® Christiaan J. Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”,
PSBSup 1 (1990): 44.

78 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 371.

" Por ejemplo Sanday y Headlam, Romans, 225-226; Dodd, The Epistle to the
Romans, 161-163; F. W. Beare, St. Paul and His Letters (London: Black,
1962), 103; Haacker, The Theology of Paul’s Letter of the Romans, 78.

"8 Karl Barth, Kiirze Erklirung des Romerbriefs (Miinchen: 1956), 134, citado en
Eichholz, El evangelio de Pablo, 394.

" Fitzmyer explica brevemente algunos ejemplos, como los que consideran que
constituyen una especie de ilustracion del mensaje presentado en los capitulos
5-8; para otros no es mas que otra fase en la argumentacion sobre el tema prin-
cipal (1:16-17); y para otros tienen contradicciones intrinsecas que interrumpen
el contenido de la epistola (Fitzmyer, Romans, 540). Los eruditos de la llamada
Heilsgeschichte también perciben estos capitulos como primordiales en la lec-
tura de la epistola, no tanto debido a la situacion histérica que reflejan, sino
debido a la conciencia apostdlica que Pablo expresa en ellos (¢f. Oscar Cull-
man, Christ and Time: The Primitive Christian Conception of Time and Histo-
ry, trad. Floyd V. Filson [Philadelphia: Westminster, 1950], 224). Para Munck,
Pablo se convierte en una figura clave de la historia de la salvacion al empujar
el proceso de la redencion a su conclusion, que implica la salvacion de judios y

243



la se considera como una de sus mayores dificultades.®® El motivo
es que una lectura superficial parece indicar una digresion tematica
centrada casi de forma exclusiva en la situacion del pueblo de Is-
rael tras haber rechazado al Mesias y la contradiccion teoldgica que
esto supone. Sin embargo, una lectura mas detallada permite ver
como estos capitulos se integran perfectamente en el desarrollo
teoldgico de la epistola actuando como transicion natural a la sec-
cion parenética de los capitulos finales.®' También se puede apre-
ciar su rol como climax de la seccién doctrinal constituida por los
capitulos 1-8. Por ello el analisis teoldgico realizado en esta in-
vestigacion abarca precisamente esta parte de la epistola (capitulos
9-11), dejando también al margen la parte parenética (capitulos 12-
16), cuya argumentacién y tematica se salen del tema especifico
bajo estudio.

Integracion teologica de los capitulos 9-11

La discusion que plantean estos capitulos toma sus raices en
la argumentacion precedente.”” El tema central esta ya presentado
en pasajes como 1:18-2:29,* y algunas de las objeciones que aqui
se plantean, ya han aparecido en 3:3-9.*> Aunque quiza es exagera-

gentiles (Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank
Clarke [Richmond: John Knox, 1959], 43-49).

80 5. L. de Villiers, “The Salvation of Israel According to Romans 9-11”, Neotes-
tamentica 15 (1981): 199.

1 Moo, The Epistle to the Romans, 551-552.

82 Krister Stendahl, Paul Among Jews and Gentiles (Philadelphia: Fortress Press,
1976), 29, Fitzmyer, Romans, 541; Dunn, Romans, 2:519-520.

3 E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd,
1957), 122; Eicholz, El evangelio de Pablo, 397; Otfried Hofius, “‘All Israel
Will Be Saved’: Divine Salvation and Israel’s Deliverance in Romans 9-117,
PSBSup 1 (1990): 23; Dunn, Romans, 2:519; Mark Harding, “The Salvation of
Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, ABR 46 (1998): 56.

% Moo, The Epistle to the Romans, 27, también considera estos capitulos el cli-
max del tema que ya ha sido presentado en los primeros versiculos (1:1-2):
“...el evangelio de Dios, que ¢l habia prometido antes por sus profetas en las
santas Escrituras” (Véase también ibid, 547-548).

% Cf. estudio retorico de R. Dean Anderson Jr., Ancient Rhetorical Theory and
Paul (Kampen: Kok Pharos Publishing House, 1996), 209.

244



do decir que el argumento de los capitulos 9-11 es el mismo que el
presentado en los capitulos 1-3,% la relacion entre ambos es indis-
cutible.”” Incluso la cuestion especifica de Israel tan central en es-
tos capitulos aparece ya en 2:28-29 en la discusion sobre quién es
un verdadero judio.*® Hay ademas elementos presentados en los
capitulos 1-8 que no se entienden completamente si se dejan al
margen los capitulos 9-11.% En cierta manera todos los capitulos
anteriores preparan el argumento de los capitulos 9-11.”° Una de las
implicaciones mas importantes de estas conexiones tematicas es
que estos capitulos no se pueden interpretar de forma aislada del
resto de la epistola.”’ Contemplar la integracion de los capitulos 9-
11 en la epistola evita limitar indebidamente su alcance tematico, y
obliga a revisar como se coordinan con el resto de su mensaje.
Respetando este planteamiento, hay autores para quienes el tema
principal de Romanos 9-11 no es tanto el lugar del pueblo étnico de
Israel en el plan de salvacion, sino la fidelidad de Dios y su justi-
cia,”* ya que la incredulidad del pueblo judio parecia poner en tela

% Como sefiala Robertson, The Israel of God, 171.

%7 John D. Harvey, Listening to the Text: Oral Patterning in Paul’s Letters
(Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998), 132.

88 Witherington, Romans, 245.

% Por ejemplo, Cranfiel sefiala entre otras razones, que pasajes como 1:1-4 y
1:16b-17 en los que se presenta el evangelio como “poder de salvacion” hacian
necesaria una discusion respecto a la relacion entre dicho evangelio e “Israel”,
de forma que la discusion planteada en los capitulos 9-11 era ineludible (Cran-
field, Romans, 2:445).

% Eicholz, El evangelio de Pablo, 395-396.

o Schreiner, Romans, 469; Boice, Romans, 1010; E. Elizabeth Johnson, The
Function of Apocalyptic and Wisdom Traditions in Romans 9-11 (Atlanta:
Scholars Press, 1989), 120.

92 Schreiner, Romans, 471; Mounce, Romans, 194. Para Hofius, el trasfondo
sobre el que deben interpretarse estos capitulos, a la luz de lo expresado en los
capitulos anteriores, es precisamente la doctrina de la justificacion (Hofius,
“All Israel Will Be Saved”, 23). También lo sefala asi Gnilka (Joachim Gnilka,
Pablo de Tarso: Apdstol y testigo, trad. Victor Abelardo Martinez de Lapera
[Barcelona: Herder, 1998], 277); Davies sefiala que el argumento principal lo
constituye la “justificacion de Dios” (W. D. Davies, “Paul and the People of
Israel”, New Testament Studies [NTS] 24 [1978]: 13).

245



de juicio tanto la habilidad de Dios para salvar al pueblo deposita-
rio de su palabra, como la fiabilidad de la palabra de Dios a sus
propias promesas. Quiza por eso el texto comienza tratando preci-
samente esas cuestiones.” La fidelidad de Dios a su plan de salva-
cion es el tema teologico que explica una caracteristica sobresalien-
te de estos dos capitulos, y es que el 39% del texto estd formado
por citas del AT.”* Esta proporcién no tiene paralelo en toda la lite-
ratura paulina.”® La interpretacion de esta acumulacién de referen-
cias es especialmente importante para descubrir los propdsitos de la
epistola y del pasaje,”® y no se puede explicar —como sefiala Ba-
denas— a menos que se acepte una intencion, al menos parcial, de
persuadir a su audiencia de la continuidad entre las ensefianzas de
la Tora y el mensaje cristiano.”” Wright apoyandose en este argu-
mento, sefiala que la acumulacion de citas en Ro 9:6-10:21 muestra
la intencion de explicar en términos teologicos la propia historia de
Israel.”® Por ello resultan tan enriquecedores los acercamientos que

> Aunque se emarquen en temas mas amplios como la concepcion y definicion
del pueblo de Dios, y la continuidad del plan de salvacion (Moo, The Epistle to
the Romans, 21).

 Ver tabla de citas en Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apos-
tolic Period (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975), 108-109; mas detal-
lada en Roberto Badenas, Christ the End of the Law: Romans 10:4 in Pauline
Perspective. Journal for the Study of the New Testament Supplement Series,
10 (Sheffield: JSOT Press, 1985), 91-92.

% Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 372. Para un estudio
sobre la forma de citacion de Pablo en comparacion con la literatura de su épo-
ca ver Christopher D. Stanley, Paul and the language of Scripture: Citation
technique in the Pauline Epistles and contemporary literature. Society for New
Testament Studies Monograph Series 69 (Cambridge: Cambridge University
Press, 83-184).

% Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 107.
°" Badenas, Christ the End of the Law, 92.

% N. T. Wright, “Romans and the Theology of Paul”, en Pauline Theology, vol.
III, ed. D. M. Hay y E. E. Johnson (Minneapolis: Fortress Press, 1995), 621.
También Bruce W. Longenecker sostiene la misma idea, en el contexto de un
analisis narrativo en Pablo, y sefiala que los elementos mas importantes de la
historia pasada de Israel se esgrimen en 9:1-4, y a lo largo de los capitulos 9-11
se presenta su presente y su futuro (Bruce, W. Longenecker, “Sharing in Their
Spiritual Blessings?: The Stories of Israel in Galatians and Romans”, en Narra-

246



destacan la necesidad de leer la epistola como una comunicacion
intertextual entre Pablo y las Escrituras anteriores.”

Resumen teologico de Romanos 1-8

Senén Vidal sefiala que “el centro de interés de toda la carta
es la demostracion del pueblo mesidnico uno, sin diferencia entre
judios y gentiles”.'” Los ocho primeros capitulos dejan suficien-
temente establecido que el objetivo del plan de salvacion de Dios
es la creacion de una familia mundial en la que judio y gentil tienen
igual estatus.'”' El argumento principal de 1:18-3:20 es la igualdad
de judios y gentiles en su condicion de pecadores.'’” De entre estos
versiculos, destaca el final del proemio (1:16-17), que irrumpe co-
mo declaracion tematica describiendo el evangelio como potencia
salvadora (80veyig eig owtnplav) para todos los creyentes, tanto
judios como gentiles.'”® Es una de las declaraciones mas importan-

tive Dynamics in Paul: A Critical Assessment, ed. Bruce W. Longenecker
[Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press, 2002], 58).

% Por ejemplo Richard B. Hays, Echoes of Scripture in the Letters of Paul (Lon-
don: Yale University Press, 1989), 35.

1% Senén Vidal, EI proyecto mesidnico de Pablo, Biblioteca de Estudios Biblicos
116 (Salamanca: Ediciones Sigueme, 2005), 278. Mas adelante también sefiala
que “La tradicion israelita interpretada por la carta testifica la formacion de un
nuevo pueblo mesianico universal, en donde se realiza la comunion plena entre
judios y gentiles” (ibid., 281). Sorprendentemente Vidal separa este nuevo
pueblo mesianico universal en el que no hay diferencia entre judios y gentiles,
y sigue manteniendo la continuidad de Israel como pueblo y su salvacion en la
parousia de Jesus, sin explicar como ni por qué se realiza esa salvacion a ex-
pensas del resto de la epistola.

%" Caird y Hurst, New Testament Theology, 43.

192 Schreiner, Romans, 469. Este énfasis desde los primeros capitulos en la situa-
cion universal de pecado, sin diferencia entre judios y gentiles, transmite una
concepcidn soteriologica en términos mesianicos, ya que el presupuesto de la
salvacion mesianica es que “fuera de ella todos los pueblos, incluido Israel, es-
tarian en una situacion de perdicion y de muerte” (Vidal, E/ proyecto mesidni-
co de Pablo, 271).

' Dunn, Romans, 2:37.

247



tes de la epistola ya que resume su contenido.'” El evangelio pro-
clama el poder salvador de Dios, y lo plantea tan necesario como
disponible por igual para judios y gentiles. Este paradigma entraba
de lleno en conflicto con los esquemas teoldgicos tradicionales del
judaismo del siglo I d.C., ya que Pablo descalifica la situacion de
justicia propia desde la que se percibian algunos judios y los situa
en la misma situaciéon que los gentiles.'” Sefiala que no hay seres
humanos justos y que todos —judios y gentiles— son pecadores
necesitados de la gracia de Dios al mismo nivel.'” Pablo reitera
este planteamiento en Ro 5:12-21, en un pasaje que sirve de resu-
men a la segunda seccién de la carta (Ro 3:21-5:21). En €l presenta
la liberacion mesianica contrastando la condiciéon de pecado y
muerte de la vieja humanidad inaugurada por Adan, con la de justi-
cia y vida de la nueva humanidad inaugurada por el “nuevo
Adan”.""" En este sentido, resulta revelador el énfasis que hace el
apostol en la universalidad e igualdad de la condicion humana me-
diante la abundancia de expresiones de totalidad, tales como: “todo
el que cree” (1:16; 3:2; 4:11; 10:4, 11-1), “toda clase de injusticia”
(1:18, 29), “todo el que juzga” (2:1), “toda persona que obra el
mal” (2:9-10), “todos, judios y griegos, bajo [el] pecado” (3:9, 12,
19-20, 23; 5:12),” todos los creyentes” (4:11), “padre de todos no-

1% Daniel Fraikin, “The Rethorical Function of the Jews in Romans”, en Anti-

Judaism in Early Christianity, vol. 1, ed. Peter Richardson y David Granskou
(Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, 1986), 95.

1% Michael Winninge, Sinners and the Righteous: A comparative Study of the

Psalms of Solomon and Paul’s Letters, Coniectanea Biblica, New Testament
Series 26 (Stockholm: Almqvist & Wiksell International, 1995), 264. Winnin-
ge presenta también el paradigma del transfer segiin el cual, todos: tanto judios
como gentiles se encuentran bajo la categoria de pecadores y pueden acceder a
la categoria de justos mediante la fe en Cristo (ibid., 314). La forma de acceso
a la salvacion es la misma, ya que en el paradigma soteriologico de Pablo, no
hay diferencia entre judios y gentiles.

1% Cf. Ro 1:16-17 y Ro 3:21-31. El contraste entre paradigmas es muy revelador,
y esta clasificacion de todos los humanos como pecadores por igual debi6 re-
sultar chocante desde una perspectiva judia (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 264).

""" Vidal, El proyecto mesidnico de Pablo 271; Dictionary of Paul and his letters

(Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991), 11.

248



sotros” (4:16)."% La palabra “tac” y sus derivadas aparece 71 veces
a lo largo de la epistola y se convierte en una de las palabras clave
por la forma consistente en que se aplica tanto a judios como a gen-
tiles en conjunto,'” con un claro énfasis inclusivo de judios y gen-
tiles por igual.''’

Rom 2:17-24 reprende la autosuficiencia de aquellos que
piensan que por el mero hecho de ser judios ya estan en paz con
Dios. La razén invocada en los versiculos 2:25-29 es que Dios ha
llamado a una nueva comunidad en la que la ascendencia étnica es
irrelevante, reemplazando los criterios étnicos de pertenencia a la
comunidad de salvacién por elementos espirituales: “No es judio el
[judio] aparente, ni [es] circuncision la [circuncision] que aparece
en [la] carne, sino el judio que [lo es] interiormente, y la circunci-
sion del corazén —por [el] espiritu, no por [la] letra, cuya alabanza
no [procede] de [los] hombres, sino de Dios” (Ro 2:28-29).

Aqui se diferencia el judio que lo es exteriormente del que
lo es “interiormente”, el verdadero “por [el] espiritu y por [la] le-
tra”. Con esta descripcion Pablo elimina el componente étnico in-
cluso del término judio,'"" y describe un pueblo que adora a Dios
en verdad y representa la verdadera humanidad.'"?

1% Tncluso “todo Israel” (11:26), como luego se mostrara, va en la misma linea

integradora.

1% James G. Dunn, “Paul and Justification by Faith”, en The Road from Damas-

cus: The Impact of Paul’s Conversion on His Life, Thought, and Ministry
(Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1997), 91. Crafton entiende en la misma
linea que el tono general de la epistola y su mensaje expresan la union de todos
bajo un mismo estandarte: “Paul’s argument concerning the solidarity of all
humanity in sin, the offering of salvation to all, and the incorporation of Jew
and Gentile into one body, which is sustained through the entire epistle, seems
to be designed to unite the Roman Christians, and all people, under a single
banner” (Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”, 321-
322).

1o Dunn, Romans, 2:1xiii; Brendan Byrne, “The Problem of vopog and the Rela-

tionship with Judaism in Romans” CBQ 62 (2000): 297.

"' Erich Dinkler, “The Historical and the Eschatological Israel in Romans Chap-
ters 9-11: A Contribution to the Problem of Pre-Destination and Individual Re-
sponsibility”, Journal of Religion 36, n° 2 (1956): 111.

"2 Como sefiala Wright: “There is, then, a people that worships God in truth.
This people is the true humanity, the pople that Israel was supposed to be but

249



En los versiculos 3:21 a 4:25 Pablo desarrolla el tema de la
justicia salvadora de Dios para todos los seres humanos. Dios justi-
fica a todos de la misma forma y con el mismo criterio: por la fe en
el Mesias.'"” La teologia de la justificacion por la fe tiene como
destinatario a todo aquel que cree (1:16). No se limita al judio, sino
que se dirige al ser humano en general, porque Dios no es solamen-
te Dios de los judios, sino también de los gentiles (3:29).

El capitulo 4 (v. 1) introduce en el argumento la figura de
Abraham, presentado como “nuestro progenitor segin la carne”,'*
probablemente para destacar el contraste que a continuacién va a
plantear al ampliar su paternidad sobre todos los creyentes. El pa-
rentesco universal con Abraham se realiza por la inclusion de ju-
dios y gentiles en el pueblo de Dios, y genera una continuidad inin-
terrumpida mediante la fe.'"” La promesa hecha a Abraham se
refiere a su descendencia espiritual.''® Una de las implicaciones

failed to be” (Nicholas T. Wright, What Saint Paul Really Said: was Paul of
Tarsus the real founder of Christianity? [Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1997], 139). Segal considera que estos versiculos son una critica implicita al
judaismo farisaico del que Pablo provenia, aunque en la carta se aplica a un
grupo particular especialmente critico (Alan F. Segal, “Paul’s Jewish Presup-
positions”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. Dunn
[Cambridge: Cambridge University Press, 2003], 164).

13 Schreiner, Romans, 469; Davies, Jewish and Pauline Studies, 131. Especial-
mente en 3:21-31 se transmite la idea de inclusion de los gentiles en el reino de
Dios en las mismas condiciones (cf. George Howard, “Romans 3:21-31 and the
Inclusion of the Gentiles”, HTR 63, n° 2 [1970]: 223-233).

"4 Para la discusiéon sobre las dificultades textuales de la expresion “kotd

oapke.”, ver Cranfield, Romans, 1:226-227.

15 Eldon Jay Epp, “Jewish-Gentile Continuity in Paul: Torah and/or Faith (Ro-

mans 9:1-5”, HTR 79 (1986): 90.

"% Como sefiala Mussner: “Judios, judeo-cristianos y cristianos de origen pa-
gano, todos juntos, constituyen la totalidad de la descendencia de Abrahan y de
ese modo Abrahan se convierte en ‘heredero del cosmos’ (no en el sentido po-
litico, sino espiritual) y en ‘padre de todos nosotros’ (Rom 4:16), de tal manera
que al final se cumple en él la promesa de la Escritura: ‘te he constituido en
padre de muchas naciones’ (Gén 17:5; Ro 4:17)” (Mussner, Tratado sobre los
judios, 215); véase también Bruce K. Waltke, “Kingdom Promises as Spiri-
tual”, en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Bet-
ween the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg (Westchester:
Crossways Books, 1988), 268.

250



mas claras es que Abraham trasciende su origen étnico y se con-
vierte en padre de todos los creyentes''’ y tipo del verdadero Is-
rael''® —el pueblo que “no se puede contar”—'" Abrahan fue
creyente antes que “judio” (cf. Ro 4:10), por eso su rol como padre
de los creyentes, adquiere un relieve plenamente universal desde su
mismo comienzo.' >’

Romanos 5:1-8:39 presenta la proclamacion de paz y recon-
ciliacion para todos (5:1-11); '*' el problema universal del pecado
(5:12-21);'** la relacién de tension entre el pecado, la muerte y la
ley por un lado, y la gracia la vida y la justicia por otro (6:1; 6:15;
7:7); las implicaciones de estar “en Cristo” y “en el Espiritu” (8:1-
30);'* y la declaracion triunfante del amor de Dios “en Cristo Je-

"7 Richard B. Hays, The Conversion of the Imagination: Paul as Interpreter of

Israel’s Scripture, 83, sefiala que el objetivo principal de este capitulo es pre-
sentar a Abrahan como padre de judios y griegos por igual, y que todos estan
incluidos en las bendiciones que sobre ¢l derramo Dios, pues iban destinadas a
todas las naciones. Este mensaje de la descendencia espiritual de Abrahan
permea tanto el AT como el mensaje de Pablo, y es mas que una mera catego-
ria sociologica. Contra Denise K. Buell y Carolina J. Hodge, quienes sefialan
que la descendencia de Abrahan es un “mito de identidad colectiva” para los
gentiles (Denise K. Buell, Carolina J. Hodge, “The Politics of Interpretation:
The Rhetoric of Race and Ethnicity in Paul”, JBL 123, n°2 [2004]: 246).

"8 Dinkler, “The Historical and the Eschatological Israel in Romans Chapters 9-
117, 112.

"% Eicholz, El evangelio de Pablo, 396.

120 José M* Gonzélez Ruiz, El evangelio de Pablo (Santander: Sal Terrae, 1988),
132; Hendricus W. Boers, “A Context for Interpreting Paul”, en Text and Con-
texts: Biblical Texts in Their Textual and Situational Contexts, ed. Tord
Fornberg y David Hellholm (Oslo: Scandinavian University Press, 1995).

"2l E] término paz que utiliza Pablo en 5:1 esta intimamente relacionado con la

reconciliaciéon que Pablo predica en estos versiculos (Graham N. Stanton,
“Paul’s Gospel”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G.
Dunn [Cambridge: Cambridge University Press, 2003], 181-182).

22 Aqui aparece la tipologia de Adan-Cristo como representante de la nueva
humanidad, en los mismos términos que Israel era considerado una nueva hu-
manidad. Por eso Wright considera esta seccion una “cristologia de Israel”
(Wright, The Climax of the Covenant, 35-40).

' La reconciliacién estd muy relacionada con la justificacion, como confirman

especialmente los versiculos 8:8-11. Como consecuencia de este planteamiento

251



stis, Sefior nuestro” (8:31-39)."** El objetivo de la argumentacién
presentada en esta primera parte de la epistola, por tanto, es la uni-
dad e igualdad de todos los humanos en una comunidad de salva-
cion formada por judios y gentiles.'>

El capitulo 8 describe especialmente el paradigma de vida
“en el Espiritu”, frente al paradigma de cumplimiento legalista de
la ley. Hay una clara oposicion entre los elementos asociados a los
intentos de justificacion propia mediante la observancia de la ley en
la perspectiva “segun la carne”, y la justificacion obtenida por la
comunidad de fe agrupada en torno a Cristo “segin el espiritu”.'*®
Es precisamente en este contexto soterioldgico en el que se descri-
be a la comunidad incorporada en Cristo que vive “en el Espiritu”,
en el que se integran los capitulos 9-11 continuando el mismo ra-

se presenta en los capitulos 6-8 la nueva vida del pueblo de Dios en el nuevo
ambito dinamico del Espiritu.

124 Richard N. Longenecker, “The Focus of Romans: The Central Role of 5:1-
8:39 in the Argument of the Letter”, en Studies in Paul, Exegetical and Theo-
logical, ed. Richard N. Longenecker (Sheffield: Sheffield Phoenix Press,
2004), 116-118. N. T. Wright destaca que en los capitulos 5-8, Pablo describe a
la iglesia en términos propios del Israel del AT, en una transferencia concep-
tual que ocurre en dos etapas. En primer lugar, el llamado, las responsabilida-
des y los privilegios son incorporados por el Mesias mismo, quien toma sobre
si mismo el rol de Israel en obediencia al plan de salvacion de Dios. Como re-
sultado, se convierte en el verdadero hombre, el nuevo Adén, representante de
la nueva humanidad, y asi todos los creyentes sin distincion de raza heredan los
privilegios de Israel a través del Mesias (Wright, “The Messiah and the People
of God”, 135-136).

125 Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 51. De hecho,
como sefiala Ziglar: “The expresion of faith that is found in the new religious
communities that follow Jesus’ teachings is no different from the expresion of
faith of Abraham as witnessed to in the text of Genesis. It is not too much to
conclude that those who approach God through faith are those who can be re-
ferred to as Israel —not and old Israel or a new israel- simply Israel” (Ziglar,
“Understanding Romans 11:26”, 41).

12¢ Este paradigma, no obstante, no excluye la Ley como un elemento negativo,

ni siquiera la modifica a nivel de relacion “dentro del pacto” (a modo de la
“nueva perspectiva” de Pablo). Contra John A. Bertone, “The Law of the
Spirit”: Experience of the Spirit and the Displacement of the Law in Romans
8:1-16, Studies in Biblical Literture (New York: Peter Lang, 2005), 311-317,
quien en su estudio exagera la oposicion de paradigmas hasta tal punto de eli-
minar por completo la Ley con la llegada del Espiritu.

252



zonamiento y proclamando la fidelidad de Dios y sus promesas
para beneficio de todos los seres humanos por igual.'?’

Coherencia interna y externa de Romanos 9-11

No todos los comentaristas encuentran este hilo conductor
en la argumentacion ni llegan a ver la coherencia de la epistola
integrando estos capitulos.'*® Christian Beker por ejemplo, como
no puede reconciliar una postura en la que el elemento étnico no
tenga relevancia, sostiene que los capitulos 9-11 son inconsistentes
y constituyen el Unico lugar de las epistolas paulinas en las que
Pablo hace un “experimento con su pensamiento” en vez de expre-
sar un pensamiento plenamente elaborado.'” Otros autores ven
incoherencias no solo en relacion con el resto de la epistola, sino
dentro de los capitulos 9-11,"° y otros, si bien no llegan a tacharlo

. . . . Lo, . . , . 131
de inconsistencia, si que insinllan una cierta “carencia de logica”.

'*" Brendan Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s

Gospel (Delaware: Michael Glazier, 1986), 185.

128 r . .7 . ’ r . ’
Véase discusion en Frangois Refoulé, “Cohérence ou incohérence de Paul en

Romains 9-11”, RB 98, n° 1 (1991): 51-79.

12 «“It seems to me that Rom 9-11 is simply inconsistent in its argumentation. It
is the only place in the Pauline letters where Paul is engaged in an ongoing ex-
periment of thought rather than in the expression of a finalized though” (Beker,
“Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 45). El motivo de esta in-
coherencia para ¢l, es precisamente su definicion de un “Israel espiritual” en
9:8, y su definicion en 11:26 como la salvacion del Israel étnico (ibid., 46).

130 . . . .
Entre los autores que han sostenido la incoherencia de Pablo en estos pasajes

figuran: Dodd, The Epistle to the Romans, 182-83; Rudolf Bultmann, “Geschi-
chte und Eschatologie im Neuen Testament”, en Glauben und Verstehen:
Gesammelte Aufsitze 3 (Tibingen: Mohr Siebeck, 1960), 101; Ed Parish San-
ders, Paul, the Law, and the Jewish People (Philadelphia: Fortress Press,
1983), 192-99; Raisdnen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Re-
search”, 178-206; Jennifer A. Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-317,
USQOR 45 (1991): 191; Terence L. Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’ (Rom
11:12): Israel’s Rejection and Paul’s Gentile Mission”, JBL 112, n° 1 (1993):
89. Heiki Réisdnen llega a sefialar “the amount of exegetical ingenuity needed
by those who plead for consistency is noteworthy” (Heiki Réisénen, “Romans
9:11 and the ‘History of Early Christian Religion’”, en Text and Contexts: Bib-
lical Texts in Their Textual and Situational Contexts, ed. Tord Fornberg y Da-
vid Hellholm [Oslo: Scandinavian University Press, 1995], 749. Harding, “The
Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 63, reconoce que Pablo
parece contradecirse al proclamar la futura salvacion del Israel étnico. Y Ri-

253



Estas propuestas no son nuevas. B. Noack ya aventur6 en una osa-
da explicacion que Pablo no sabia lo que iba a decir en el capitulo
11 cuando comenzo a dictar la epistola, sino que le fue revelado
durante el proceso, por eso no se corresponden las declaraciones
del capitulo 9 con las del 11."** O’Neil niega la incoherencia de
Pablo, pero para ello sacrifica la integridad de la epistola al soste-
ner que los pasajes 1:18-32; 5:12-21; 7:14-25; 9:14-23; 10:16-
11:32; 12:1-15:12 entre otros son interpolaciones posteriores.'*?
Puesto que el principal problema de interpretacion lo constituyen al

chard J. Mouw también concluye que Pablo no es del todo claro en estos pasa-
jes y no se pueden explicar completamente de forma coherente. Por ello, la
tnica forma de entenderlos, es aceptar un cierto grado de imprecisiéon que él
denomina “messiness” (¢f. “The Chosen People Puzzle”, Christianity Today, 5
marzo [2001]: 73-74). Para una defensa de la coherencia de Pablo y una critica
centrada especialmente en Heidi Réisdnen, ver Teunis E. Van Spanje, Inconsis-
tency in Paul?: A Critique of the Work of Heikki Réisdnen, WUNT 110 (Ti-
bingen: Mohr Siebeck, 1999), quien sostiene en la conclusion que “It is not
Paul who is to blame for the inconsistencies detected by Rdiisdnen, but
Réisdnen’s way of reading the texts” (ibid., 249). Ver también James G. Dunn,
“The Formal and Theological Coherence of Romans”, en The Romans Debate,
ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 245-250. En un estudio
semiotico sobre la epistola centrado en los capitulos 1-8 (pero cuyas conclusio-
nes pueden ampliarse al resto), John D. Moores trata las inconsistencias de Pa-
blo y concluye que probablemente el agente hermeneutico clave a la hora de
entenderlo sea el Espiritu Santo en la mente del lector (John D. Moores,
Wrestling with Rationality in Paul: Romans 1-8 in a New Perspective [Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1995], 159-160). Véase también a favor
de la coherencia en los capitulos 9-11, aunque a nivel retérico, Johann D. Kim,
God, Israel, and the Gentiles: Rhetoric and Situation in Romans 9-11, Disser-
tation Series 176 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2000), 115-148.

! Jan Lambrecht también resuelve las aparentes dificultades de Ro 9:1-13 de

forma similar. Pero en vez de tacharlo de inconsistencia, lo explica alegando
que Pablo tenia “carencia de logica”: “It would seem, however, that honestly to
admit in 9:1-13 Paul’s onesidedness, as well as his mental leaps, is exegetically
preferible to forcing upon him a stretched consistency. We call it a lack of log-
ic. Whether Paul himself (and his original readers) would term it such is
another matter” (Jan Lambrecht, “Paul’s Lack of Logic in Romans 9:1-13: A
Response to M. Cranford’s ‘Election and Ethnicity’”, en Pauline Studies, ed.
Jan Lambrecht [Leuven: Leuven University Press, 1994], 62).

32 B. Noack, “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”, Studia

Theologica 19 (1965):165-166.

133 O’Neil, Paul’s Letter to the Romans, 241.

254



parecer los versiculos 11:25-27 en contraste con el resto del mensa-
je de la epistola,** Plag sostiene que unicamente los versiculos 25-
27 son una interpolacion.'”> Y tratando de reconciliar posturas,
pero aceptando una coherencia interna en los capitulos 9-11, Lloyd
Gaston propone que esta seccion contiene a la vez discontinuidad
como continuidad, presentando continuidad de concepto, pero dis-
continuidad en lenguaje."*®

Para verificar si existe o no inconsistencia en el argumento
entre los conceptos que Pablo presenta a lo largo de la epistola y el
tema expuesto en esta parte (capitulos 9-11), es necesario repasar
los principales mensajes de los capitulos 9 y 10 contrastando su
coherencia interna, y asi clarificar el contexto teologico antes de
afrontar el andlisis del capitulo 11.

Principales mensajes teologicos de Romanos 9y 10

Casi todos los comentaristas coinciden en dividir los capitu-
los 9-11 en tres secciones: Ro 9:6-29, 9:30-10:21 y 11:1-32, con
una introduccion (9:1-5) y una conclusion (11:33-36)."*” En esta
seccion se analizara la introduccidn y las dos primeras partes, y se
dejara el andlisis del capitulo 11 para la seccion siguiente.

40 con el versiculo 9:6 (Alexander Kyrychenko, “The Consistency of Romans
9-117, ResQ 45, n° 4 [2003]: 216). Kyrychenko, no obstante, parece contrade-
cirse al sefialar por una parte que la fe en Jesus anula cualquier distincion étni-
ca en Ro 11 y por otra, que la promesa se establece con el Israel étnico y por
tanto sera salvo junto con los gentiles elegidos (cf. ibid., 217).

133 Christoph Plag, Israels Wege zum Heil: Eine Untersuchung zu Rémer 9 bis
11, AzTh 1.40 (Stuttgart: Calwer Verlag, 1969), 41, 45. Wright refuta suficien-
temente esta propuesta al sefialar que la transicion de los versiculos queda mu-
cho mejor tal y como estd, que con un salto del versiculo 24 al 28. Ademas, no
hay evidencia textual para sustentar tal hipotesis (Wright, “The Messiah and
the People of God”, 200).

¢ Lloyd Gaston, “Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”, en The Romans Debate,

ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 315-316.

7 John G. Lodge, Romans 9-11: A Reader-Response Analysis (Atlanta: Scholar

Press, 1996), 32.

255



Romanos 9:1-5

El capitulo 9 comienza sin conexion gramatical con el ante-
rior, marcando una ruptura abrupta.® Del tono brillante y exaltado
del capitulo 8 el apostol cambia a un tono de discurso intimista,
serio y solemne," introducido por unas cléusulas retoricas: “Digo
[la] verdad”, “no miento”, “tengo por testigo a mi conciencia”.'*
Con estas clausulas, y recurriendo a la confidencia de sus propios
sentimientos, el apdstol se asegura un impacto profundo en los des-
tinatarios al afirmar por triplicado'*' que lo que va a decir a conti-
nuacion —anticipando quizd una posible acusacion en este senti-
do— no tiene ningin matiz de ambigiiedad o falsedad. A
continuacién Pablo expresa su gran tristeza (A0mm pol éotLv
weyain) y el dolor incesante en su corazdn (adiaAermtog 08UvN T
kapdie pov)'*? por causa de sus hermanos, sus parientes “segln la
carne” (9:3). Pablo trata de protegerse de nuevo con esta declara-
cion ante los que le acusaban de indiferencia por el pueblo judio,'*?
pues ya se habia ganado una cierta reputacion antijudia.'**

El verbo ebyouar del versiculo 3, significa “orar”, aunque
también se puede traducir por “desear”.'*” La traduccion exacta de

la forma verbal usada es problematica pero en general se acepta

"% Dunn, Romans, 2:522, sefiala que puede ser una pausa para dar tiempo al

lector a agrupar lo dicho hasta ese momento, pero Harding sefiala que es un
intento de separar tematicamente la seccion (Harding, “The Salvation of Israel
and the Logic of Romans 11:11-36”, 55).

% Jewett, Romans: A Commentary, 556; Michael Cranford, “Election and Eth-

nicity: Paul’s View of Israel in Romans 9:1-13”, JSNT 50 (1993): 29.

140 Anderson, Ancient Rhetorical Theory and Paul, 209.

! Quiza en referencia a la regla biblica de los dos o tres testigos (Dt 17:6;

19:17).

12 Traducido como “dolor mental” por Dunn, Romans, 2:523 y Cranfield, Ro-

mans, 2:452.
143 Cf. Cranfield, Romans, 2:452.

4 En cartas como Galatas o 2 Corintios. Cf. Hch 21:28; 24:5; Moo, The Epistle
to the Romans, 21; Kuss, Carta a los Romanos, 122; D. Mark Davis, “The
Centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”, Int 60, n° 4 (2006): 405.

143 “clyouar”, BDAG, 417. Segan Fitzmyer, su uso en este sentido esta atestigua-

do desde el siglo V a.C. (Romans, 544).

256



que el imperfecto ndyouny implica un deseo o aspiracion como
“pediria” o “desearia”.'*® También es posible interpretarlo en el
sentido de improbabilidad: “podria desear ser anatema y separado
de Cristo, si fuera posible”.'*” Hendricksen parafrasea toda la de-
claraciéon como “desearia ser separado de Cristo por amor a otros si
esto fuera posible, pero me doy cuenta de que es imposible, lo que
en cierto sentido aumenta mi pesar”.'** Pablo sabe que semejante
deseo es irrealizable.'*” Sobre todo porque ha sefialado en el capitu-
lo anterior que “ninguna otra criatura podra separarnos del amor
que Dios [nos tiene] en Cristo Jests” (8:35-39), por tanto de forma
implicita corrobora el sentido virtual de la expresion. Ademas en el
NT no se contempla el concepto de una separacion de Dios “por el
bien de otros”, por eso la expresion completa parece implicar en
realidad una disponibilidad al sacrificio personal si tuviese alguna
utilidad, pero que es irrealizable."*’

El apostol sostiene que por los de su nacion estaria dispues-
to a ser “anatema” (GvaBeue) si de alguna forma eso sirviera de
algo. ‘Anatema’ significa literalmente “dedicado a Dios”, pero en
el sentido de “entregado a la ira divina, dedicado para ser destrui-
do”."”' Al usarse habitualmente para una dedicacion a Dios que
termina en sacrificio,"’” en el pensamiento biblico se hace domi-

nante la connotacién de “maldito”.'>® También puede hacer refe-

14 Fitzmyer, Romans, 544.

"7 Dunn, Romans, 2:523. El ejemplo paradigmatico de este ofrecimiento en la

Biblia es el de Moisés, en Ex 32:32. Pablo puede estar utilizando una imagen
similar para mostrar su preocupacion por el pecado del pueblo, que invita a una
reaccion similar (c¢f. Sanday y Headlam, Romans, 229).

'8 Hendricksen, Exposicién de Romanos, 342.

149 Kuss, Carta a los Romanos, 123.

150 Schreiner, Romans, 480; Fitzmyer, Romans, 544. Sin embargo, Dunn mantie-
ne la ambigiiedad de la declaracion (Dunn, Romans, 2:523).

151 Johannes Behm, “GvdOepo”, TDNT 1:354.

32 En la LXX se usa para traducir el hebreo oan que significa “consagrar, separar

para un uso santo, dedicar para la destruccion” (HALOT, 313), y por tanto “ex-
terminar” (BDAG, 112).

133 ¢f. Lv 27:28; Dt 7:26; 13:17; Jos 6:17-18; 7:1, 11-13; 22:20; 1 Cr 2:7; Zac
14:11.

257



rencia a la sentencia de “separacion escatologica” definitiva, como
destino de perdicion."”* El sentido general, por tanto, es el de sepa-
rado de Cristo ya sea por una maldicion o no."”> El contenido de
estas expresiones es digno de analisis. Esta declaracion de inten-
ciones —aunque no realizables— muestra para algunos comenta-
ristas que para el apdstol “el judaismo, tal como él mismo lo habia
vivido intensamente, habia dejado de tener vigencia religiosa: esta-
ba ya fuera de la historia de salvacion”.'*® Es decir, el que Pablo
mismo se ofrezca para ponerse en una situacion de maldicién por
su pueblo, de forma “vicaria”, no hace sino indicar de forma impli-
cita la situacion de perdicion en la que considera al pueblo judio
tras el rechazo del Mesias."”” De lo contrario, Pablo no haria seme-
jante propuesta. Que el apostol se refiere al Israel étnico queda cla-
ro en su alusion a los judios “segiin la carne” (katd oapkw), y
posteriormente como “israelitas” (IopamAitet),””® siendo esta la
unica VeZ que Pablo utiliza este término para referirse a sus compa-
triotas.

154 Cranfield, Romans, 2:456.

135 Fitzmyer, Romans, 544; Jewett, Romans: A Commentary, 561.

136 Gonzalez, El evangelio de Pablo, 143. Pablo siente dolor por los de su sangre,
porque los depositarios de los privilegios y los encargados de ser una bendicién
para el mundo, habian rechazado ellos mismos la bendicion (Villiers, “The
Salvation of Israel According to Romans 9-117, 201).

7 Bruce W. Longenecker, “On Israel’s God and God’s Israel: Assessing Super-

sessionism in Paul”, JTS 58, n° 1 (2007): 30-31, sefiala “Statements of this kind
[9:3] are not to be expected if Paul maintained that the problem of non-
Christian Jews was simply their opposition to the gentile mission. Instead, lan-
guage of this kind seems better to point to what in Paul’s view was some kind
of salvific deficit in the case of non-Christian Jews”.

138 Schreiner, Romans, 481. Sin embargo, la expresion “parientes seglin la carne”
afiadida a la de “hermanos” parece impedir la interpretacion que hacen autores
como Cranfield, que considera en este versiculo a los judios incrédulos como
miembros del pueblo de Dios (¢f. Cranfield, Romans, 2:458). Si bien es cierto
que el término Israel tiene connotaciones religiosas, no ocurre lo mismo con el
término israelitas, que aqui hace referencia a los miembros étnicos del pueblo
de Israel, no a los miembros del pueblo de Dios (contra Cranfield, Romans,
2:460). Fitzmyer, Romans, 545, no es tan explicito en su identificacion con el
pueblo de Dios mediante este término, y solo le otorga un matiz honorifico.

159 Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 49.

258



La situacion de rechazo al Mesias, sin embargo, no impide
al apostol recordar en los versiculos 4-5 la situacidon ventajosa de
Israel como depositario de “la adopcion filial, y la presencia es-
plendorosa [de Dios], y las alianzas, y la legislacion y las prome-
sas”.'® Los comentaristas generalmente dividen estos seis items en
dos series de tres:'®!

7 vioPeoia 1 vopoBeoio
(la adopcion) (1a legislacion)
N 66Ex 1M Aatpelo
(la presencia esplendorosa) (el culto)
ol SLadfkal ol émayyerlol
(las alianzas) (las promesas)

Separadas de esta forma no solo se aprecia un posible juego
fonético en las terminaciones, sino que se percibe a la vez cierta
relacion teoldgica entre los pares.'® Asi, la “adopcién” y la “legis-
lacion” estarian asociadas en la figura de Israel como hijo en la
salida de Egipto.'® La “presencia esplendorosa” (66¢x) y el “culto”
(Aatpela) se vinculan claramente con la adoracion del pueblo de
Israel. La gloria de Dios era su presencia visible, manifestada du-
rante el éxodo, en el desierto y en el templo.'®* Por eso, se vincula

1% Esta lista de privilegios ha sido interpretada como parte de una lista formal

tradicional (Byrne, Reckoning with Romans, 186), aunque no ofrece pistas so-
bre la posible fuente. Sin embargo, no hay motivos fundados para dudar de la
composicion original de Pablo. Segun Bell, no hay paralelos claros en toda la
literatura judia respecto a los privilegios de Israel semejantes a esta enumera-
cion de Pablo (Bell, The Irrevocable Call of God, 201)

1! ¢f. Schreiner, Romans, 483; Cranfield, Romans, 2:460; Dunn, Romans, 2:522.
162 Bell, The Irrevocable Call of God, 201.

193 Al respecto, vopobesia se puede tomar en el sentido de legislacion (Fitzmyer,
Romans, 546), o el caracter de instruccion de la ley (tora) otorgada al pueblo,
en su caracter pedagogico.

1% Cf. Ex 29:42-43; 40:34-35; Lv 9:23; Nm 14:10; 16:19; 20:6; 1 R 8:11; 2 Cr
5:13-14; 7:1, 2, 3; Ez 10:4, 18-19; 11 22-23.

259



con la adoracién y el culto (Aatpeier),'® en el que también se invo-
caba la gloria de Dios. Finalmente, las “alianzas™'®® y las “prome-
sas” son dos términos que se interpretan de forma reciproca, ya que
los pactos implican promesas en si mismos, y toda promesa biblica
implica un “pacto o alianza”.""’
Otros autores como Christiansen, ven mas bien una estruc-
tura quiastica:'®®
A: la adopcion
B: la presencia esplendorosa
C: las alianzas
C’: la legislacion
B’: el culto
A’: las promesas
En esta disposicion los términos centrales (B, B’) no cam-
bian, sin embargo, la diferencia mas significativa tiene que ver con
la identificaciéon entre los pactos y la promulgacion de la ley, por
un lado, y la adopcion y la promesa, por otro. La ventaja de este
planteamiento, segun Christiansen, es que se mantiene la identifi-
cacion tradicional de “pacto” (o “pactos”) y promulgacion de la

15 Sanday y Headlam, Romans, 231, directamente relacionan Aatpele con el
servicio en el templo. Hendricksen intuye una referencia a algo mayor que el
culto del templo, pero no desarrolla su planteamiento (Hendricksen, Exposicion
de Romanos, 345).

. . .y . 46
1% En algunos manuscritos importantes aparece la expresion en singular (P*, B,

D, F, G, etcétera), lo que implicaria una referencia quiza al pacto mosaico de
forma puntual, sin embargo la expresion aparece en plural en otros (x, C, K.Y,
33, 81, 614, 1739) y es la variante mas aceptada por la abundancia de veces
que aparece la expresion normalmente en plural en la literatura (cf. B. M.
Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament [New York:
United Bible Societies, 1994], 459). De esta forma haria referencia de forma
mas general al conjunto de pactos que Dios fue estableciendo con su pueblo
durante la historia, y se vincularia mas estrechamente con el conjunto de pro-
mesas asociadas a esos pactos. En cualquier caso la palabra parece apuntar a
las diversas afirmaciones y ratificaciones del pacto de Dios con su pueblo a lo
largo del AT (cf. Hendricken, Romanos, 344).

167 Schreiner, Romans, 484, y Fitzmyer, Romans, 547, relacionar “las promesas”
con “los dones y el llamamiento” irrevocables en Ro 11:29. Pero los pactos
siempre son “revocables” por definicion, y su caracter condicional se describe
a lo largo de todo el AT.

168 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 219.

260



ley. Ademas, la promesa y la adopcién estan relacionadas en otras
partes de la epistola como 8:15-16 (cf. 4:13-25). En cualquier caso,
a la hora de interpretar esta lista de bendiciones hay que tener en
cuenta que una ventaja no constituye un mérito salvifico,'® sino
que aumenta mas la responsabilidad ante Dios. Por eso para algu-
nos autores, la lista representa los mismos privilegios que Pablo ha
mostrado que se transfieren al Mesias y, a través de €1, a todos los
que estan “en &1”.'"

El versiculo 5 afiade dos prerrogativas mas en relacion con
los patriarcas y la descendencia “seglin la carne” del Mesias, que
no hacen sino resaltar la paradoja que plantea el rechazo del evan-
gelio de parte de los judios. Por eso Pablo responde —sin formular
siquiera— la pregunta que inevitablemente se desprende de tal si-
tuacion: jha fallado la palabra de Dios?'’' Algunos autores inclu-
yen estas declaraciones en la lista de las afirmaciones dificiles de
explicar de forma coherente con el capitulo 11. Asi Grindheim se-
nala que muchos de los privilegios de la lista de 9:4-5a en los ar-
gumentos siguientes son deconstruidos para luego en el capitulo 11
ser de nuevo construidos,'’* en una estrategia retérica de “sustraer

169 . . . . .
Hendricksen, Exposicion de Romanos, 343. Grindheim propone una cierta

reserva a la hora de interpretarla en términos positivos, porque el apdstol no se
incluye entre los beneficiarios (Sigurd Grindheim, The Crux of Election:
Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel. WUNT 202
[Tibingen: Mohr Siebeck, 2005], 139).

7% Adopcién, gloria, pactos, ley, adoracion, promesas, patriarcas: todo se ha
cumplido en la iglesia en Cristo (c¢f. Wright, The Climax of the Covenant, 237;
Eckhard J. Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, JETS 45, n°
1 [2002]: 54).

"I Lo que estd en juego en primera instancia es la fiabilidad de la palabra de

Dios, no la continuidad de su propoésito de eleccion, contra Cranfield, Romans,
2:470. Esta pregunta, para Ben F. Meyer, es la clave teoldgica de los capitulos
9-11, y resultdo fundamental en los primeros afios del cristianismo. Cf. Ben F.
Meyer, “Election-Historical Thinking in Romans 9-11, and Ourselves”, ExAud
4(2001): 1-7.

172 Por ejemplo, en 9:6 se sustrae el nombre Israel del pueblo étnico, mientras

que en el capitulo 11 le es devuelto. En 9:6b se elimina el componente de ven-
taja de “los padres” mientras que en 11:28 se menciona como elemento clave
en el giro de eventos. Respecto al pacto y la ley, se niega el valor de la ley en
9:31, pero el término pacto vuelve a ser importante en 11:27. Finalmente se

261



y devolver”.'” Sin embargo, este intento de explicar las aparentes
contradicciones de la epistola no resulta coherente.' ™

Finalmente, en 9:5 la expresion éml mavtwy es mejor tradu-
cida como “sobre todos”, dando a entender que aunque el Mesias
desciende de los judios “segun la carne”, es Dios “de todos™ no
solo de los judios (cf. Ro 3:29; 10:12)."" Es decir, que el Mesias es
el medio de salvacion que Dios ha provisto para toda la humanidad
por igual.

Romanos 9:6-29

Este pasaje ha sido considerado tanto por contenido como
por estilo una especie de midrash paulino,'’® en el que la respuesta
del versiculo 6 contiene la clave hermenéutica que resuelve el apa-
rente enigma de la fidelidad de Dios. Aunque muchos comentaris-
tas reconocen que este versiculo constituye la tesis central de los
capitulos 9-11,"" no todos siguen de forma consistente el paradig-
ma que Pablo propone al comienzo del bloque. La primera parte

dice que “no todo Israel es Israel”, y luego se determina que “todo Israel” sera
salvo.

'3 «“Take away and give back” (Grindheim, The Crux of Election, 139-141).

7% Esta propuesta no da cuenta de como ya en 9:25-26 Pablo sostiene que la

eleccion incluye a los gentiles, antes de comenzar su “reconstruccion” en el
capitulo 11, ni puede ofrecer una explicacion de “construcciones” similares en
otros fragmentos paulinos. Una mejor explicacion es que Pablo en la primera
parte de su argumentacion esta precisamente eliminando el elemento étnico de
los conceptos soteriologicos del plan de salvacion y luego los aplica a “todo
Israel” como la comunidad de salvacion en la que no cuentan esos elementos
étnicos.

7> Wright, The Climax of the Covenant, 237.

176 William Richard Stegner, “Romans 9:6-29-a Midrash”, JSNT 22 (1984): 37-
52; Del Agua, El método midrdsico y la exégesis del Nuevo Testamento, 2277-
228, utiliza este versiculo como muestra de la interpretacion derasica de Pablo
al aplicar categorias del Israel del AT a la iglesia en el NT.

7" Asi lo sefialan Schreiner, Romans, 472; Cranfield, Romans, 2:473; Dunn,
Romans, 2:518, entre otros. Bell, Provoked to Jealousy, 212 y Charles M. Hor-
ne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Israel Will Be Saved’ (Romans
11:26)”, JETS 21, n°® 4 (1978): 329, sefialan que este versiculo se puede tomar
como el encabezamiento de los capitulos 9-11.

262



del versiculo es una expresion con un fuerte matiz adversativo me-
diante el cual Pablo trata de excluir la objecion hipotética que se
desprende del razonamiento anterior:'® “No es que (Ov) olov &¢
oti) la palabra de Dios haya fallado”, seguida de la explicacion
midrashica'”® de por qué la palabra de Dios no ha fallado: “pues no
todos los [descendientes] de Israel son Israel” (o0 yop Tovteg ol €
TopanA obtor “Topanh).

La primera respuesta consiste en la diferenciacion paradig-
matica entre dos tipos de “Israel”,'® que rompe la equivalencia
directa entre el pueblo historico y el pueblo de las promesas.'
Esta separacion establece que no todos los descendientes étnicos
pertenecen al verdadero Israel,'™ y que es a este ultimo al que se

178 Cf. Cranfield, Romans, 2:470; Anderson, Ancient Rhetorical Theory and
Paul, 210.

' Dunn, Romans, 2:518; Jewett, Romans: A Commentary, 27, sefialan que Pa-

blo desarrolla un midrash en 9:6-18 usando Gen 21:12 su texto clave.

180 ¢f. Cotrell, Romans, 2:60; Campbell, Paul’s Gospel in an Intercultural Con-
text, 44 (contra D. W. B. Robinson, “The Salvation of Israel in Romans 9-11”,
RTR 26, n° 3 [1967]: 83; Schreiner, “The Church as the New Israel and the Fu-
ture of Ethnic Israel in Paul”, 19). Longenecker no percibe esta diferencia
paradigmatica que Pablo establece y sefiala que “the terminological play of 9:6
is not carried any further than that verse, and has no part in his larger scale”
(Longenecker, “Different Answers to Different Issues”, 96). Sin embargo, no
argumenta satisfactoriamente por qué esta diferenciacion caduca en este ver-
siculo, siendo que aparece justo al comienzo y es una de las mas claras decla-
raciones de Pablo sobre la existencia de dos tipos de “Israel”.

'8l James W. Aageson, “Typology, Correspondence, and the Application of

Scripture in Romans 9-117, JSNT 31 (1987): 54.

182 Schreiner, Romans, 493. Contra Cranfield, Romans, 2:449, quien sostiene que
“Paul can speak in 9:6ff of some members of Israel who in a sense are not
members of Israel, and yet in the sequel speak of Israel as a whole (including
these members who in one sense are not members) as being the people whom
God has elected”. Daniel Fraikin no logra explicar esta diferenciacion entre ti-
pos de “Israel” porque trata de argumentar que el término Israel es tomado por
Pablo en los capitulos 9-11 para hacer referencia exclusivamente a los judios,
(Fraikin, “The Rethorical Function of the Jews in Romans”, 103). Jennifer
Glancy sefiala una incoherencia loégica en Pablo al describir a una entidad co-
mo distinta de ella misma (Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-317,
201).

263



hacen las promesas.'® Por eso la palabra de Dios no ha fallado,
porque la promesa no pertenece a un pueblo étnico, sino espiri-
tual.'"™ La salvacion nunca se prometié a todos los descendientes
biologicos de Abrahan,'® ya que no es un derecho por nacimien-
to,'®® sino un don que Dios ofrece a todos por igual, tanto judios
como gentiles.'®’ Dios no se ha comprometido a incluir a todos los
descendientes fisicos de Abrahan en la comunidad de salvacion.'®®

' Este verdadero Israel esta formado por todos los creyentes de la era mesianica

(Jewett, Romans: A Commentary, 575).

184 Murray, Romans, 2:10; Victor Westhelle, “Paul’s Reconstruction of Theolo-

gy: Romans 9-14 in Context”, WW 4, n® 3 (1984): 309. También Sanday y
Headlam, Romans, 240, aunque luego sostiene que el proposito de Pablo no es
diferenciar a un Israel espiritual, sino diferenciar entre los que reciben las pro-
mesas y los que no. Cranfield trata de forma insatisfactoria imponer una distin-
cion entre un “Israel” globalizado dentro del cual esta el “Israel” de la eleccion
(cf. Cranfield, Romans, 2:473-474). Longenecker, sefiala que Pablo hace refe-
rencia al remanente fiel dentro de Israel (Longenecker, “Different Answers to
Different Issues”, 96); también Horne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus
All Israel Will Be Saved’ (Romans 11:26)”, 329, aunque luego se contradice y
sostiene que en Ro 9-11 todas las veces que aparece el término Israel hace re-
ferencia al Israel étnico (ibid., 332).

185 Fitzmyer, Romans, 559-560, reconoce que las promesas del AT no fueron

hechas al Israel historico, sino al Israel de la fe, y sefiala “if God were bound
by physical descent, his promises would not have been freely made”. El sostie-
ne que este Israel hace referencia a los judios creyentes, contradiciendo el ar-
gumento principal de Pablo, que es precisamente separar el linaje de la filia-
cioén con Dios. Ver también Bell, The Irrevocable Call of God, 211. Wright
sefiala que “God does not guarantee that every descendant of Abraham has a
place in the people of God” (Wright, The Climax of the Covenant, 238).
Riisdnen es incluso mas drastico y reconoce que “God never promised any-
thing for ethnic Israel” (Riisdnen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Re-
cent Research”, 184). En la misma linea Ben L. Merkle, “Romans 11 and the
Future of Ethnic Israel”, JETS 43, n°® 4 (2000): 711-712, aunque de forma un
tanto incoherente, sostiene que el “verdadero Israel” esta dentro del Israel étni-
co.

'% Moo, The Epistle to the Romans, 554.

187 Schreiner, Romans, 472, 474, 476. Sin embargo Schreiner sostiene que en
11:26 Pablo cambia el argumento y aflade un componente de etnicidad porque
el apdstol “no se conforma” con la solucion que él mismo ha propuesto en los
versiculos anteriores.

'8 Stephen Westerholm, “Paul and the Law in Romans 9-117, en Paul and the
Mosaic Law, ed. James D. G. Dunn. The Third Durham-Tiibingen Research

264



Tal promesa no fue dada con la intencion de que se cumpliera en la
nacion hebrea, sino en el “verdadero Israel”, la comunidad de la
fe.'"” Hendricksen sefiala al respecto: “La promesa del pacto no
estaba destinada a cumplirse en todos los descendientes de Abrahan
o de Israel, sino solamente en los corazones y vidas de aquellos
que, por gracia de Dios, pusieran su confianza en é1”.'"°

Aunque el “Israel” seglin la promesa que definen estos ver-
siculos —y que incluye a judios y gentiles creyentes—' ' es cohe-
rente con el concepto neotestamentario de Israel, no todos los co-
mentaristas coinciden en la identificacion del segundo “Israel”.
Algunos sostienen que se refiere a Unicamente a los judios que
creen en Jests como el Mesias.'”> Otros opinan que se refiere al
patriarca Jacob.'”> También se ha propuesto que la expresion im-
plica tanto al Israel étnico como a los gentiles elegidos.'™* Atin
Mussner, que reconoce que el concepto Israel puede adquirir diver-
sos significados en el pasaje, alega que esta es la unica vez en la
epistola que el término no hace referencia al pueblo judio como tal,
sino que el segundo Israel hace referencia a los judios que han
prestado obediencia al evangelio.'”

Symposium on Earliest Christianity and Judaism (Tiibingen: Mohr Siebeck,
1996), 219; Cranford, “Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel in Ro-
mans 9:1-13”, 38. Como sefiala Schreiner respecto al versiculo 6b: “the inten-
tion in any case is to say that not all ethnic Israelites belong to the true Israel,
the People of God. God never pledged that every individual Israelite would ex-
perience eschatological salvation” (Schreiner, Romans, 493). Ver también en
esta linea a Hafemann, “The Salvation of Israel in Romans 11:25-32: A
Response to Krister Stendahl”, 44.

1% paul Williamson, “Abraham, Israel and the Church” EvQ 72, 2 (2000): 100.

1 Hendricksen, Exposicién de Romanos, 350.

1 Jacob Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, JAAR 55, n° 2
(1987): 346.

192 Schreiner, Romans, 494; Cranfield, Romans, 2:474 se refiere al “Israel” de la
eleccion dentro del Israel segun la carne; Kédsemann, Romans, 263; Moo, The
Epistle to the Romans, 574, entre otros.

193 Robinson, “The Salvation of Israel in Rom 9-117, 84.

194 Alexander Kyrychenko, “The Consistency of Romans 9-117, 216.

195 Mussner, Tratado sobre los judios, 49. También Bell, The Irrevocable Call of

God, 210, defiende la idea de un “Israel” dentro de “Israel” porque, segun €l, el

265



Sin embargo, el contraste se establece entre los descendien-
tes de Isaac por la promesa y los otros hijos de Abrahan. Si Pablo
estuviese aqui restringiendo su pensamiento a categorias étnicas, la
contraposicion natural seria entre los descendientes de Isaac y los
descendientes de Ismael. Pero evidentemente este no es el argu-
mento. Para el apdstol lo importante no es la descendencia étnica
de Isaac, sino la descendencia espiritual por la linea de la promesa
(cf- 9:8b), de la que Isaac es el representante. El que los descen-
dientes se identifiquen por la promesa'*® —aceptada mediante la
fe— muestra que el grupo de los beneficiarios se extiende a todos
los creyentes que iban a ser bendecidos por esa misma promesa,
incluyendo asi a todas las naciones de la tierra (cf. Gen 12:3; 28:4).
Por ello lo mas coherente es entender que el segundo “Israel” es
una referencia al pueblo de Dios desde el punto de vista espiri-
tual."”’ Esta declaracion esta en armonia con el paradigma que Pa-
blo ha presentado anteriormente respecto al judio interior y el judio
exterior (Rom 2:28-29), y concuerda asimismo con la diferencia-
cioén paradigmatica ya realizada entre el linaje de Jests “segun la
carne” (1:3) y su declaracion como Hijo de Dios “segun [el] Espiri-
tu” (1:4). El texto establece una clara distincion entre la pertenencia
al pueblo de Dios por descendencia fisica, y la pertenencia por des-
cendencia espiritual, y continta elaborando el argumento segun el
cual la descendencia carnal no da derecho a la herencia,"”® porque a
la vista de Dios, “Israel” es una realidad predominantemente espiri-
tual y no étnica.'”” El postulado biblico fundamental de que el ver-

primer Isracl no hace referencia al patriarca, sino al pueblo (¢f. Cranford,
“Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel in Romans 9:1-13”, 34).

196 Vease discusion sobre el concepto en Giinther H. Juncker, “‘Children of

Promise’: Spiritual Paternity and Patriarch Typology in Galatians and Ro-
mans”, BBR 17, 1n° 1 (2007): 131-160.

197 Schlatter, Romans, 204.

198 Kuss, Carta a los Romanos, 124.

19 Michael J. Taylor, Paul: His Letters, Message and Heritage (New York: Alba
House, 1997), 181. Kratz sefiala con acierto respecto a este versiculo: “Not
descent, but rather faith in the death and resurrection of Jesus Christ is the con-
dition for membership to the people of God; it is what constitutes the true 'Is-
rael', which includes both people from Israel and the nations. 'Israel' has here a
double meaning: on the one hand, it is the name of a nation or ethnic group,

266



dadero Israel, el heredero de las promesas, no consiste en la des-
cendencia fisica sino en los hijos de la promesa,””’ es un principio
basico en la exégesis paulina del AT.**" “Israel”, como sefiala
Gnilka “siempre fue un continuum de la libertad y no de la sangre
[...] el continuum estd formado por la cadena de titulares de la
promesa cuya meta es un pueblo de Dios universal”.*”> Pablo se
esfuerza por transmitir que la pertenencia al pueblo étnico de Israel
no implica de facto la membresia en el Israel-comunidad-de-
salvacion, que es el que recibe el cumplimiento de la promesa.””’
La idea expresada en este versiculo se opone a la opinion corriente
en su tiempo segun la cual la descendencia unia a Israel con Dios
por un vinculo indisoluble,*** y era garantia de salvacion,*”” corri-

and on the other, it is the religious symbol for the people of God. In contrast to
the restriction to descent and origin, this distinction permits an expansion of the
group of elect ones so that all nations can participate in the promise.” Reinhard
G. Kratz, “Israel in the Book of Isaiah” JSOT 31, n° 1 (2006): 103-104.

2 Dunn, Romans, 2:122, sefiala correctamente que el Israel verdadero esta cons-

tituido por los hijos de la promesa, sin embargo, no acierta al final al entender
esa descendencia como elegida arbitrariamente por Dios.

2V Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 122.

2 Gnilka, Pablo de Tarso, 273; también Joachim Gnilka, Teologia del Nuevo
Testamento, trad. Juan M. Diaz Rodelas (Madrid: Trotta, 1998), 134.

29 Hofius, “All Isracl Will Be Saved”, 29.

% Sanday y Headlam, Romans, 241. Sin embargo, la idea de que no todos los
que descienden de Israel son Israel es un planteamiento que ya existia en el
pensamiento judio de la época. Para los fariseos, los gentiles podian ser salvos
como conversos a la comunidad judia o por una vida moral en sus comunida-
des, pero para los rabies, gentiles y judios no podian formar parte de una mis-
ma comunidad (c¢f. Alan F. Segal, “Paul’s Experience and Romans 9-117,
PSBSup 1 [1990]: 57-58).

% Dunn, Romans, 2:538. De aqui surgen algunos planteamientos a resolver. Si

no basta con ser descendiente de Abrahan para ser hijo espiritual de Abrahan,
(,qué hace falta, segtin Pablo, para formar parte de la comunidad de salvacion?
Si hace falta fe, ese es el mismo requisito tanto para judios como para gentiles.
Luego (por qué la fe daria en un caso acceso a una comunidad de salvacion
(“todo Israel”) y en otro a otra comunidad de salvacion (iglesia)? Es evidente
que tal planteamiento es erréneo, porque para Pablo, todos forman un solo
cuerpo en Cristo Jests (¢f- Ro 12:5, 1 Co 10:17; 12:12, 13; Ef 2:16; 4:4; Col
3:15).

267



giendo el concepto erroneo de eleccidon basada en méritos del ju-
daismo del siglo 1.2

Aqui es preciso hacer una reflexion adicional sobre el con-
tenido de este versiculo, puesto que arroja luz sobre el resto del
pasaje y la argumentacion es muy reveladora para interpretar el
versiculo 11:26. Si Pablo hubiera creido que todo el pueblo judio se
iba a salvar, lo podria haber expuesto aqui en defensa de la fiabili-
dad de Dios en términos como: “la palabra de Dios no ha fallado,
porque la promesa de salvacion sigue en pie para todos los judios
descendientes étnicos de Abrahan”. Sin embargo no lo hace. Su
razonamiento apunta justamente a lo contrario: la palabra de Dios
no ha fallado, no porque todos los descendientes se vayan a salvar,
sino precisamente porque “no todos los [descendientes] de Israel
son Israel”.

El versiculo 8 clarifica ain mas los razonamientos vertidos
hasta ahora:**” “no son hijos de Dios (tékve 0D Beov) los hijos de
la carne (tékva Tfig oapkog), sino que se cuentan como ‘descenden-
cia’ los hijos de la promesa (téxve tfic émayyeileg)”. Esta forma de
argumentacion en la que se construye sobre argumentos anteriores
ya presentados,”” o se responde a preguntas implicitas de seccio-
nes anteriores, es frecuente en Pablo.”” La expresion tékve tod
Beod (“hijos de Dios”) es invariablemente soterioldgica, y denota a
los que estan “en Cristo”, en plena coherencia con el mensaje pre-
vio de la epistola.”'® El texto establece un contraste entre los “hijos
de la carne” y los “hijos de la promesa”. Solo los Gltimos —cuya
filiacion procede de la fe sin relacion necesaria con el linaje— son

2% Grindheim, The Crux of Election, 143-145.

297 Pablo lo introduce con la construccion todt’ éotw que se suele utilizar para

introducir notas aclaratorias: “es decir”.

2% Of Ro 2:28-29; 4:13-18.

% Moo, The Epistle to the Romans, 554, sefiala como ejemplo la comparacién

entre: 2:1-29 y 3:9-18; 3:21-26 y 3:27-31; 4:1-25; 5:1-21 y 6:1-14, 15-23; y
7:1-6 'y 7:7-12, 13-25.

219 Schreiner, Romans, 496. Schreiner sostiene que el proposito de esta argumen-
tacion es explicar por qué algunos israelitas étnicos no forman parte del pueblo
de Dios (ibid., 497).

268



contados como miembros del pueblo de Dios.*'' De esto se des-

prende que la descripcion de los “hijos de Dios” como hijos de la
promesa incluye tanto a judios como a gentiles creyentes.*'?

En los versiculos 9-13 Pablo desarrolla el motivo del cum-
plimiento de la “promesa” en Sara y Rebeca. La importancia de la
figura de Isaac aqui y su principal mensaje espiritual es que Isaac
fue un regalo gratuito.”"” La promesa implicaba la accion directa de
Dios y su bendicién sin la intervencion del esfuerzo humano (“no
en las obras, sino en el que llama”, 9:12), al contrario que con Agar
e Ismael. De esta forma, se sigue reforzando la desconexion entre
la descendencia fisica por medios humanos (“de la carne”) y la
filiacion divina por la fe como Unica garantia de pertenencia al
pueblo de Dios,”'* eliminando cualquier mérito humano en la sal-
vacion, sea en términos étnicos o legalistas.*"

Los versiculos 14-23 han sido motivo de ardua discusion,
sobre todo en referencia a la doctrina de la predestinacion y el libro
albedrio.”'® No seran analizados aqui en profundidad porque su
mensaje se sale del tema de esta investigacion y su interpretacion
merece un estudio a parte. Pero si es necesario sefialar que lejos de
constituir una digresion en la argumentacion principal,”'’ el tema
general de estos versiculos es que la salvacion y el cumplimiento
de las promesas no dependen del mérito o del esfuerzo humano (es
decir, las obras de la ley o el linaje segtn la carne) sino de la volun-

*'"'ya Crisostomo y Pelagio mantuvieron este punto de vista respecto a que los

que nacen como Isaac, “por la fe”, son hijos de Dios y simiente de Abrahan
(Crisostomo, Homilia a Romanos 11.463). Pablo también utiliza la expresion
“hijos de Dios” en el capitulo 8 cuando indica que el estatus de los discipulos
de Cristo bajo la influencia del espiritu abarca a judios y no judios.

*12 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 385.

13 Taylor, Paul: His Letters, Message and Heritage, 181.

214 Schreiner, Romans, 476; Davies, Jewish and Pauline Studies, 131.

*1% Hendricksen, Exposicion de Romanos, 351.

216 . . . .y ,
Para un breve resumen de la historia de la interpretacion de estos versiculos

6-23 ver Sanday y Headlam, Romans, 269-275.

17 Como sefiala e.g. Schreiner, Romans, 477.

269



tad y la gracia divinas.”'® Este pasaje presenta la tension entre la
voluntad divina de salvacion mediante su justicia, y el endureci-
miento que se produce en quien rechaza esa justicia pretendiendo la
suya propia.”’’ La metafora del alfarero es un recurso empleado en
la literatura judia para enfatizar la dependencia de Dios que tienen
los seres humanos, y su incapacidad de altercar con E1.**° Por eso
Pablo la emplea en este mismo sentido.”*' El versiculo 16 resume
este pasaje: “Por consiguiente, no depende del que quiere, ni del
que corre, sino de Dios que se compadece”. Esta seccion, por tanto,
presenta basicamente la misma idea de los versiculos anteriores,
respondiendo a la objecion sobre la justicia de Dios.*** El mismo
principio que operd en el pasado sigue operando siempre, mostran-
do que Dios no es injusto porque quien le ha rechazado ha sido su
pueblo.**?

Los versiculos 24-25 contintian el argumento unificador al
sefialar que Dios cumple sus promesas proféticas llamando al pue-

' No que la incredulidad del pueblo de Israel formaba parte del proposito de

Dios, como sefiala Dunn, Romans, 2:568.

1% Michael Welker considera que esa tension revela en Gltima instancia una

forma superior de justicia divina por encima de los paradigmas humanos (Mi-
chael Welker, “Righteousness and God’s Righteousness”, PSBSup 1 [1990]:
136-139).

220 Sir 33:13; Vida de Adan y Eva 27:2; 1QS 11:22; 1QHa 9:21; 12:29; 18:3-7;
20:24-35.

221'W. E. Best, The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9) (Houston:
South Belt Assembly of Christ, 1992), 188-189.

2 J. Kerhofs, “Israel’s Future According to Romans 9-11: An Exegetical and
Hermeneutical Approach”, en Pauline Studies, ed. Jan Lambrecht (Leuven:
Leuven University Press, 1994), 37. Caird y Hurst sefialan que el contexto
muestra que la metafora no pretende referirse a Dios como creador, creando
unas subespecies de homo sapiens salvas y otras condenadas, sino a la habili-
dad de Dios para moldear vidas humanas para un proposito o para otro. Si un
trozo de barro se resiste a ser transformado en una obra de arte, un fin en si
mismo, el alfarero aun puede convertirlo en un utensilio, un medio para un fin.
(Caird y Hurst, New Testament, 44). Por otra parte, como sefiala Ziglar, la ex-
clusion de Ismael y Esau no era una exclusion escatologica, sino una indica-
cién de que el cumplimiento del pacto en Cristo no seria trazado a través de
ellos (Ziglar, “Understanding Rom 11:267, 44).

3 Wright, The Climax of the Covenant, 239.

270



blo que Dios preparé de antemano (Tpontoipaocer), salido “no solo
de entre los judios (¢£ "Tovdaiwv), sino también de entre los gentiles
(& Bvav)”.*** Pablo se refiere a los “objetos de misericordia” que
constituyen el pueblo de Dios como “nosotros”, y concibe a este
pueblo como una comunidad sin fronteras étnicas.”*> Llegado a este
punto, Pablo elabora una importante declaracion a partir de dos
citas de Oseas (2:25 y 2:1, en ese orden), que articula asi: “Al que
no [es] mi pueblo [lo] llamaré pueblo mio, y amada a la que no es
amada; y sucedera que en el sitio donde se les dijo ‘vosotros no
[sois] mi pueblo’, alli seran llamados hijos del Dios vivo”. La pri-
mera referencia no cita literalmente la LXX, sino que revierte el
orden de los versiculos para enfatizar la entrada de los gentiles, que
antes no eran considerados pueblo de Dios, pero que ahora forman
parte de los “llamados” junto con los judios.**® La segunda referen-
cia si que es tomada directamente de Oseas 2:1 en la LXX y el sig-
nificado es similar a la anterior.

El que Pablo aplique estos versiculos de Oseas a la inclu-
sion de los gentiles,””” es una clara indicacion de que su concepto
de Israel integra a todos “los llamados”, en cumplimiento de las

2% Craig A. Evans, “Paul and the Hermeneutics of ‘True Prophecy’, Biblica 65
(1984): 563.

¥ Es importante resaltar la eleccion de términos que hace Pablo en esta declara-

cion. El apostol sostiene que Dios ha llamado (¢ékarecev) a este pueblo, que-
dando asi conformado por los “llamados” y estableciendo una conexion directa
entre los descendientes directos de Abrahan y el surgimiento de la congrega-
cion de los “llamados”, que no es otra sino la iglesia (ékkAnoie), compuesta por
judios y gentiles. Grindheim no explica de forma satisfactoria estos versiculos
al interpretarlos como parte del cambio de valores que Pablo produce de forma
retorica, porque este cambio ocurre mucho antes de lo que la estrategia retorica
que Grindheim propone en el capitulo 11 (¢f. Grindheim, The Crux of Election,
148). Beker también considera sorprendente esta declaracion de Pablo en la
que define a Israel como una comunidad de salvacion conformada por “llama-
dos” judios y gentiles (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early
Church”, 46).

226 Schreiner, Romans, 527; Jewett, Romans: A Commentary, 600. La cita de
Oseas esta tan trabajada con sustituciones, omisiones, alteraciones y permuta-
ciones que constituye una pieza artistica literaria en la que apenas quedan par-
tes originales intactas (Stanley, Paul and the language of Scripture, 109-110).

27 J. Paul Tanner, “The New Covenant and Paul’s Quotation from Hosea in

Romans 9:25-26, BSac 162 (2005): 98.

271



promesas del AT.**® El uso de las citas no consiste necesariamente

en una espiritualizacion de una profecia particular,”’ sino en la
consistente aplicacion de un principio hermenéutico fundamental,
ya que probablemente el referente en Oseas no sea el Israel étnico,
sino el remanente espiritual, sin tener en cuenta su linaje.>*" Estas
citas confirman que el verdadero Israel ahora consiste en “los lla-
mados” de entre judios y gentiles para constituir la nueva comuni-
dad de fe.””' De esta forma Pablo da a entender que el llamamiento
de los gentiles no ocurre sin precedentes, sino que esa agrupacion
sin fronteras étnicas forma parte del plan original de Dios.**

En los versiculos 27-28, el apostol apela a textos del profeta
Isaias para argumentar el mismo pensamiento: “Aunque el numero
de los hijos de Israel fuera como la arena del mar, [sélo] se salvara

el remanente”.*>> La expresion “hijos de Israel”, como ha sido se-

228 Schreiner, Romans, 527-528; W. Edward Glenny, “The ‘People of God’ in
Romans 9: 25-26”, BSac 152, 605 (1995): 55 y Tanner “The New Covenant
and Paul’s Quotation from Hosea in Romans 9:25-26”, 99, notan que los
versiculos que cita Pablo fueron originalmente dirigidos al reino del norte, pero
ahora se aplican a los gentiles.

¥ Como interpeta Ladd en The Meaning of the Millenium: Four Views, ed.
Robert G. Clouse (Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 1977), 23-24, aunque
aplica correctamente estos versiculos a la congregacion de la fe en el NT, no al
Israel histodrico.

2% Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 122. Mas adelante sefiala que este

remante de fe es la iglesia (ibid., 138).

51 Robert Jewett, “Romans”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed.

James D. G. Dunn (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 100; John
Paul Heil, “From Remnant to Seed of Hope for Isracl: Romans 9:27-29”, COB
64 (2002): 704.

32 Estos versiculos son dificiles de explicar para los que defienden un punto de

vista dispensacionalista, como reconoce Glenny, “The ‘People of God’ in Ro-
mans 9:25-26”, 42; ver al respecto el intento hermenéutico de James L. Battle,
“Paul’s Use of the Old Testament in Romans 9:25-26”, Grace Theological
Journal 2, n° 1 (1981), que trata infructuosamente de restringir la referencia de
estos versiculos unicamente al pueblo de Israel, y a su futura conversion. El
peso del argumento tanto en la cita del AT, como en el NT impiden tal inter-
pretacion.

233 También se ha defendido la traduccion “al menos un remanente”, o “cierta-

mente un remanente”. Véase discusion en Heil, “From Remnant to Seed of
Hope for Israel: Romans 9:27-29”, 705-712.

272



flalado en el capitulo anterior, generalmente es una referencia étni-
ca a los descendientes de Jacob. Se establece asi una distincion®*
entre los descendientes de Israel por linaje, y el resto o remanente
(bméAeLppe) que “sera salvo” (owbrioetar).”> El pasaje termina refi-
riéndose de nuevo al verdadero Israel como la simiente de
Abrahan,”° en una declaracion que parece resumir las advertencias
proféticas de todo el AT.*’

El versiculo 29 cita a Isaias 1:9 en el mismo sentido: “Si el
Sefior de los Ejércitos no nos hubiera dejado una semilla (omépue)
seriamos como Sodoma y nos pareceriamos a Gomorra”. El tér-
mino omépue hace referencia a la verdadera descendencia de
Abrahén, incorporada en la figura del Mesias.”® Y aqui transmite
la idea de que la existencia de este remanente fiel se debe a la gra-
cia de Dios. Es otra manera de afirmar que incluso la salvacion del
remanente fiel, o verdadero Israel,*’ es un don de Dios sin relacion

% Dunn afiade un sentido temporal provisional a esta declaraciéon absoluta de

Pablo sosteniendo que, en cualquier caso, Dios aqui pretende cumplir su pro-
posito aunque sea en un Israel —temporalmente— disminuido. Sin embargo, no
llega a explicar suficientemente de donde extrae dicho sentido, y por qué Pablo
no lo hace explicito si esa era su intencion (¢f. Dunn, Romans, 2:573).

3 El verbo utilizado ow6roetar es el mismo que después se utiliza en 10:13 y

11:26. Posteriormente se exploraran las conexiones entre estos versiculos. Este
remanente que sera salvo, hace referencia al pueblo de Dios (¢f. Leon Morris,
“Salvation”, en Dictionary of Paul and His Letters, ed. G. F. Hawthorne, R. P.
Martin y D. G Reid [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993], 850).

2% Jewett, sefiala que “the true Israel as the seed of Abraham will pass through

judgment and be ‘left to us’, implying participation through God’s mercy in the
faith community of Jews and Gentiles embodied in the church” (Jewett, “Ro-
mans”, 100).

7 Holweda sefala que durante la historia del pueblo de Israel, cada vez que

alguien reclamaba ser Israel como una entidad estatica y fija, los profetas da-
ban severas advertencias hasta el punto de anunciar que solo el remanente seria
salvo. Cf. Is 10:20-23; Am 9; Mi 7:18 (Holweda, Jesus and Israel, 27).

238 Schreiner, Romans, 529; ya en los targumim aparece el vinculo entre la si-
miente de Abrahan y el Mesias (c¢f. Max Wilcox, “The Promise of the ‘Seed’ in
the New Testament and the Targumim, Journal fo the Study of the New Testa-
ment 5 [1979]: 2; véase también Robert A. Pyne, “The ‘Seed’, the Spirit, and
the Blessing of Abraham”, BSac 152 [1995]: 211-222).

% La nocion de “verdadero Israel” y la de remanente fiel, estan muy unidas en la

literatura intertestamentaria. La comunidad de Qumran, se interpretd a si mis-

273



con el esfuerzo humano ni con el linaje, sino Gnicamente con su
gracia.**

Romanos 9:30-10:21

En esta nueva seccion los versiculos 30-33 sirven de transi-
cion hacia el capitulo 10.**' El argumento se introduce con una
pregunta cuya respuesta se anticipa como corolario de lo anterior.
Utilizando el estilo de diatriba tan prominente en la epistola,**
Pablo pregunta: ;qué diremos? (TL o0v épodpev;). Su respuesta,
que abarca los versiculos 30-31, pone de manifiesto otro aspecto de
la paradoja teoldgica presentada al principio del capitulo.**® Los

ma como el remanente fiel (CD 1:4-5; 2:11-13; 3:12-17; ¢f. 1QM 13:8; 14:7-
10; 1 QHa 14:7-8; 4Q174 1.2.2. Véanse especialmente los estudios de Paul E.
Dintel, “The Remnant of Israel and the Stone of Stumbling in Zion according
to Paul (Romans 9-11)” (tesis doctoral, Union Theological Seminary, 1980),
219-224; Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the Theology of
Pre-Christian Judaism, 626-628; Markus Bockmuehl, “1QS and Salvation at
Qumran”, en The Complexities of Second Temple Judaism, vol. 1, Justification
and Variegated Nomism, ed. D. A. Carson, Peter T. O’Brien, y Mark A. Sei-
frid, WUNT 140 (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2001), 390.

0 1.2 nocién de que la fidelidad de Dios a sus promesas se demuestra por la

preservacion de un remanente tiene paralelos en la literatura de Qumran, cuya
comunidad distinguia en el pueblo la comunidad santa y los infieles (1QH
2:12; 7:10, 12).

241 Schreiner, Romans, 473; Dunn, Romans, 2:576; Fitzmyer, Romans, 576.

2 Stowers sostiene, que el empleo de la diatriba en la epistola a los Romanos es
intencional y tiene mas que ver con una forma de presentacion de Pablo a la
comunidad como maestro, que con la verdadera situacion de la iglesia de Ro-
ma. La estructura de las preguntas y objeciones, para €l, no reflejan posiciones
reales sino imaginarias (Stanley Kent Stowers, The Diatribe and Paul’s Letter
to the Romans, SBL Dissertation Series 57 [Chico, California: Scholar Press,
1981], 180-183). Sin embargo, no es incompatible presentar la fuerza del mé-
todo de la diatriba en Pablo, con la realidad de que las objeciones fuesen reales
y respondieran a la situacion peculiar de Roma. Lo cual seria mucho mas que
un estilo inconsciente como apunt6é Bultmann en su tesis doctoral (Rudolf Bul-
tmann, Der Stil der paulinischen Predigt und die kynischstoische Diatribe
[Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1910]). Véase discusion en Charles B.
Cousar, The Letters of Paul (Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 1996), 36-
43.

* En cada versiculo, esta “paradoja” va perdiendo lo paradojico y va ganando

mas el componente logico, hasta la revelacion plena del “misterio” en 11:26.

274



gentiles han alcanzado la justicia “[que proviene] de [la] fe”, en
cambio Israel no la alcanzé a pesar de ir tras una “ley de justicia”.
Aqui, de nuevo, Israel es una referencia al pueblo étnico en oposi-
cion a los gentiles.** La justicia “[que proviene] de [la] fe” (¢ék
mlotewg) se contrapone a la ley “de justicia” (vopov Siketoolvmg)
que el pueblo judio perseguia de forma infructuosa. El siguiente
versiculo empieza por otra pregunta retorica: jPor qué? (5L ti;), y
la respuesta dada a esta paradoja es que los judios “no [buscaron
por el camino] de [la] fe, sino como [si dependiera] de [las]
obras”.>* El problema del pueblo judio venia de la manera en que
buscaban la justificacion mediante el cumplimiento de las obras,**
porque desembocaba en una actitud legalista.**” Israel malinterpre-
t6 la naturaleza y la funcion de la ley, pensando que podria alcanzar
la justicia por medio de su cumplimiento. Este es —a los ojos del
apostol— un problema crucial de sus compatriotas,”*® y resulta una
afirmacion impactante en el contexto del siglo I d.C,**" al constatar
que los gentiles adquieren membresia en el pueblo de Dios mien-

244 , L .
Como corrobora en el versiculo siguiente en el que se considera a Israel en
tercera persona “porque iban tras ella no por fe [...]”.

245 . L, . .
La expresion “véuouv”, parece ser una armonizacion del copista (Fitzmyer,

Romans, 579). No obstante, el sentido implicito es evidente, puesto que en Pa-
blo “las obras” siempre estan relacionadas de algin modo con “la ley”.

246 Schreiner, Romans, 539.

" Ibid., 539; Badenas, Christ the End of the Law, 105; Charles K. Barrett, Es-
says on Paul (Philadelphia: Westminster Press, 1982), 144; Villiers, “The Sal-
vation of Israel According to Romans 9-117, 205; Aunque en los Gltimos afios
también se ha propuesto que el problema mas que de legalismo era de exclusi-
vismo (c¢f- Andrew H. Wakefield, “Romans 9-11: The Sovereignty of God and
the Status of Israel”, RevExp 100 [2003]: 75).

28 Hofius, “All Isracl Will Be Saved”, 25.

249 . .. . .
La perspectiva tradicional era precisamente que los gentiles eran pecadores

por definicién ya que se encontraban alejados del pacto de Dios y de la Tora,
mientras que Israel era identificado como justo por su pacto especial con Dios
(Winninge, Sinners and the Righteous, 244-245).

275



tras que la nacién de Israel ha errado sus esfuerzos,” tropezando
en la piedra de tropiezo al rechazar al Mesias.>'

En 10:1 Pablo cambia el tono de su discurso y se sincera de
nuevo ante sus interlocutores, aunque sin desviarse sustancialmente
de la argumentacién precedente.”* El apostol confiesa que la “in-
clinaciéon de mi corazon y mi plegaria a Dios por ellos [es] para
[su] salvacion (ei¢ owtnpiar)”. Esta declaracion referida al pueblo
étnico merece un especial andlisis, ya que tiene importantes impli-
caciones. Por una parte debilita enormemente la tesis de que el ca-
pitulo 9 es un tratado sobre la predestinacion, al depositar la res-
ponsabilidad en el hombre.”> Por otra, el que Pablo ruegue a Dios
por la salvacion de Israel, convertiria en absurda una referencia en
11:26 a la salvacion de “todo Israel” como pueblo étnico.>* Pablo
anhela la salvacion del pueblo judio y ora por ello porque sabe que
la Ginica esperanza es que acepte al Mesias, en vez de tratar de esta-
blecer su justicia propia. jPor qué iba a orar Pablo por la salvacion
del pueblo judio, si creia —como algunos leen en uno versiculos
mas tarde— en la salvacion incondicional de todos ellos? Este es
un ejemplo de la “incoherencia” que perciben algunos de los auto-
res que interpretan la declaracion de 11:26 en referencia al pueblo
judio.

2% Wright, The Climax of the Covenant, 240.

»1 Aageson, “Typology, Correspondence, and the Application of Scripture in
Romans 9-117, 61. Hofius ha sefialado la marcada estructura paralela del pasa-
je (“All Israel Will Be Saved”, 24-25).

2 Sanday y Headlam, Romans, 282.
233 Cf. Dunn, Romans, 2:586.

% Schreiner intenta conciliar que Pablo ore por la salvaciéon de Israel y luego
proclame su futura salvacion argumentando que la oracion es el medio que
Dios ha ordenado para cumplir su proposito. De esta forma la seguridad de la
salvacion futura del pueblo se convierte en el fundamento de su oracion, po-
niendo como ejemplo al profeta Daniel cuando oraba por la liberacion de Israel
a pesar de la profecia de los 70 afios (Schreiner, Romans, 542). Sin embargo
Schreiner no tiene en cuenta que la preocupacion de Daniel no era la salvacion,
sino el tiempo en el que iba a ocurrir. Ademas, no explica satisfactoriamente el
“continuo dolor” de corazon que Pablo refiere en relacién con el pueblo que ha
rechazado al Mesias.

276



Ro 10:2-4 explica la condicion del Israel histérico que habia
pasado por alto la justicia de Dios y habia tratado de establecer la
suya propia, contrastando la justicia humana con la justicia de
Dios.”” El versiculo 4 invoca el caracter teleologico de la ley que
Israel habia pasado por alto. El pueblo no habia reconocido que la
ley no era un fin en si mismo, sino que su cumplimiento y objetivo
(téroc) eran precisamente Cristo, para alcanzar la justicia por me-
dio de é1.*°° La mayoria de los judios no vieron en Cristo al Mesias
porque no vieron en ¢l el cumplimiento al cual la ley del AT apun-
taba.”>’ Este caracter teleologico de la ley que busca su cumpli-
miento y plena realizaciéon en Cristo,””® apunta de la misma manera
a un cumplimiento y plena realizacion de las imagenes, tipos y ro-
les del pueblo de Dios del AT en el del NT. No en un sentido de
sustitucion, sino de transformacion, ampliacién y consecucion.”’

El versiculo 5 introduce, con una cita de Lev 18:5, el primer
elemento de la oposicion entre la justicia “[que proviene] de la ley”
y la “[que proviene] de la fe” (vers. 6).*°° Los versiculos siguientes

3 Wright sefiala que estos dos versiculos resumen todo el argumento de 9:6-39,

ya que toda la discusion tiene que ver con la justicia de Dios a la hora de man-
tener sus promesas y su pacto (Wright, What Saint Paul Really Said, 108).

236 Cf. Badenas, Christ the End of the Law, 118; Jewett, Romans: A Commentary,
619. Contra John Paul Heil, “Christ, the Termination of the Law”, CBQ 63
(2001): 484-498, quien defiende que télog aqui implica “terminacién” de la
ley, como medio de conseguir la justicia.

257 Schreiner, Romans, 473.

% Cf. Badenas, Christ the End of the Law, 118; Markus N. A. Bockmuehl, Reve-
lation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline Christianity, WUNT 36
(Ttbingen: Mohr Siebeck, 1990), 151-153.

% Ya los evangelios presentan con claridad el cumplimiento de la Tora realizado

en Cristo y su ministerio (e.g. Mt 5; Lc 4:21; 24:27, 44; Jn 1:45; 5:45-47, cf.
William Beardslee, “The Motif of Fulfillment in the Eschatology of the Synop-
tic Gospels, en Transitions in Biblical Scholarship, ed. J. Coert Rylaarsdam
[Chicago: Chicago University Press, 1969], 171-191). Por eso, los judios que
“perseguian la justicia por la Tord”, no la alcanzaron porque la buscaban en sus
propias raices y en obras de la ley (9:30) y no percibieron que Cristo era el
cumplimiento y realizacion de esa Tora (10:4). Wright sefiala al hilo de esta
argumentacion que una traduccion de Ro 10:4 podria ser “el climax del pacto
en el Mesias” (Wright, The Climax of the Covenant, 245).

0 En estos versiculos se realiza una confrontaciéon de paradigmas que descartan

la justicia humana por obras o “seglin la carne” y apoyando la que proviene de

277



(6-8)*°" apelan a Deu 30:12-14 para presentar a Cristo como el
cumplimiento de la Tord, en un argumento que compara ambos
tipos de justicia.”®” El texto enfatiza que la salvacion es igualmente
accesible a judios y gentiles por la fe,*®* sefialando que el sacrificio
de Jesus es suficiente para salvar al hombre. Por eso, no es necesa-
rio que el hombre suba al cielo o baje al abismo buscando su salva-
cion, pues el Mesias ya lo hizo por toda la humanidad.”** Ro 10: 6-
8 es demasiado parecido al texto de Deu 30:12-14 como para ser
casual.*®> Deu 30:11-14 era frecuentemente citado por los rabinos
para enfatizar la cercania de la palabra de Dios con el pueblo del
pacto.”®® Por eso Pablo lo cita en referencia al nuevo pacto,”®’ y
afiade su interpretacion cristologica y escatologica,”*® estableciendo
una estrecha relacion con la justicia (§uketootvn) de los versiculos

la fe “segun el espiritu” (Ver discusion en Mark A. Seifrid, “Paul’s Approach
to the Old Testament in Rom 10:6-8”, 7.7 6, n° 1 [1985]: 10-17).

261 Bl método de citacion de estos versiculos 6-8 han hecho considerarlos una

forma de “midrash corto” (Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Pe-
riod, 123) o Pesher (Kdsemann, “Romans”, 284). Seifrid, sin embargo, descar-
ta la correspondencia directa, al menos con la técnica exegética del Pesher
(“Paul’s Approach to the Old Testament in Rom 10:6-8”, 26-27).

%62 Atio Kito entiende que Pablo en estos pasajes establece un contraste entre la
Tora escrita y el evangelio, que tiene caracter oral (“The Written Torah and the
Oral Gospel: Romans 10:5-13 in the Dynamic Tension Between Orality and
Literacy”, NovT 48, n° 3 [2006]: 240-260), pero su planteamiento no hace jus-
ticia a la continuidad de la Tora que el apdstol plantea enl evangelio que ¢l
predica (Kito entiende Ro 10:4 como “terminacion”, o final”, ¢f. ibid., 260).

263 Schreiner, Romans, 473.

2% En referencia a la encarnacién y resurreccion de Jests (Leander E. Keck,

“‘Jesus’ in Romans”, JBL 108, n° 3 (1989): 451.

295 Badenas, Christ the End of the Law, 126; Guy P. Waters, The End of Deute
ronomy in the Epistles of Paul, WUNT 221 (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2006),
165.

266 K isemann, Romans, 288.

%7 Steven R. Coxhead, “Deuteronomy 30:11-14 as a Prophecy of the New Co
venant in Christ”, WTJ 68 (2006): 311-320.

28 Bllis, Paul’s Use of the Old Testament, 123; Kdsemann, Romans, 284; Stan-
ley, Paul and the language of Scripture, 129.

278



anteriores,”® y apuntando a la integracién de judios y gentiles en el
pueblo escatolégico de Dios.?””

Pablo explica en el versiculo 9 que la salvacion —lejos de
ser un asunto de linaje o de cumplimiento de la ley— es un asunto
de fe: “si con tu boca confiesas a Jesiis como Sefior, y en tu cora-
zon crees que Dios lo resucitd de entre [los] muertos, serds salvo
(owbnon)”. Esta formula enfatiza la intima relacion entre la creen-
cia interior y la expresion de la creencia,”’’ en linea con la declara-
cion del versiculo 10:13. Para el apostol confesar a Cristo como
Sefior y creer en él como Sefior resucitado son la misma cosa.”’> En
la misma direccion el versiculo 10 asocia de nuevo la salvacion con
la confesion de fe: “pues se cree con [el] corazon para [conseguir
la] justicia, y se hace la confesion [de fe] con la boca para [conse-
guir la] salvacion”. Esta frase quidstica pone en paralelo las expre-
siones de la adherencia personal a Cristo y los efectos que esta con-
lleva.’” Si la fe surge “en el corazén” y el resultado es la justicia,
la confesion se materializa “con la boca” y el resultado es la salva-
cion.”™ La justicia libera de la culpa, y la salvacion libera de la
muerte.””> La expresion final “para [conseguir la] salvacién (eig
owtnplar)” apunta a un cumplimiento escatologico de justificacion

9 Waters, The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul, 166-179.

7% Ibid., 182. Esta exposicion sobre Dt 30:12-14 forma parte del intento de ex-

plicar la continuidad y mas amplio significado de la ley, rescatandola de una
definicion demasiado restringida (Dunn, “The New Perspective on Paul: Paul
and the Law”, 303).

" Dunn, Romans, 2:608.

*7? Fitzmyer, Romans, 588.

2 1bid., 592.

274 Schlatter, Romans, 215.

*% Es interesante notar que los defensores de una “eleccién corporativa” en los

capitulos 9-11, no pueden mantener este principio al llegar al capitulo 10, ya
que alli indudablemente se habla de decisiones individuales y aceptacion per-
sonal por fe. Cf. Ro 10:5 “el hombre que [la] cumpla vivira por ella”; 10:9 “si
con tu boca confiesas a Jesus como Seflor, y en tu corazon crees que Dios lo
resucio de entre [los] muertos, te salvaras”; 10:11 “Todo el que crea en él no
quedara avergonzado”... Por tanto, hay que reconocer que en los capitulos 9-
11 se intercambian elementos individuales y corporativos (Schreiner, Romans,
498).

279



y salvaciéon uniendo ambos conceptos en una forma de equivalen-
cia.*"

La cita del versiculo 11 a Isaias 28:16 reafirma el motivo
“todo el que creyere”, e implica, por la referencia a Cristo, una uni-
versalizacion de la promesa original. La palabra “mac” tanto en este
versiculo como en 10:13 revela el aspecto universal de la salvacion
sin distinciéon entre judios y gentiles.’”” El siguiente versiculo
(10:12) une de nuevo a todos bajo la misma categoria de subditos
del Sefior. Este versiculo es paralelo a Ro 3:22 y reitera el principio
que se repite a lo largo de toda la epistola: Cristo elimina cualquier
distincion entre judio o griego, y ofrece un tnico e idéntico camino
de justificacion y salvacion.”’® Por tanto —y esta conclusion es
clave— no cabe una diferente forma de salvacion para unos u
otros.””

El versiculo 12 es también de crucial importancia, porque
defiende rotundamente que en cuanto a la salvacion se refiere, “no
hay diferencia entre judio y griego” (o0 yap €0ty SLaoTOAN
Tovbelov te kal “EAAnvog), ya que en Cristo se eliminan todas las
barreras étnicas.”*® El mismo que es Sefior de todos, es rico en mi-
sericordia para con todos los que le invocan. No es extrafio que los
autores que abogan por un tipo de salvacion especial para los judios
o sostienen un tipo de estatus diferente para el pueblo judio en el

%76 presente ya en la tradicién judia (Dunn, Romans, 2:609).

77 James W. Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Ar-

gument in Romans 9-11”, CBQ 48, n° 2 (1986): 276.

™ Como sefiala Dunn: “he who first gave his covenant grace to Israel alone has
now broadened it out to include all, and on the same terms—faith; what was
always called for by the law, faith from the heart in the one who gave the
covenant, can now be reexpressed as faith in the one through whose resurrec-
tion and exaltation God has broadened out the same covenant.” (Dunn, Ro-
mans, 2:617).

279 . r : : ’
Mas adelante sera necesario rescatar el contenido de estos versiculos que

parecen no ser tenidos en cuenta por quienes sostienen que Pablo contempla un
“camino” de salvacion especial para los judios en la interpretacion del versicu-
lo 11:26, en especial la teoria del “sonderweg” (cf. Reidar Hvalvik, “A Son-
derweg for Israel: a critical examination of a current interpretation of Romans
11:25-277, JSNT 38 [1990]: 87-107).

280 Jewett, Romans: A Commentary, 632.

280



plan de salvacidon, omitan o restrinjan mucho los comentarios de
este versiculo.”® Sin embargo, la rotundidad de Pablo en este con-
cepto es ineludible.”® En cuanto a salvacion se refiere, no existe
ninguna diferencia entre seres humanos.

A continuacion, el versiculo 13 cita Joel 2:32 exactamente
segun la LXX: “todo aquel el que invoque el nombre del Sefior sera
salvo”. Es la cuarta vez que aparece mic en los versiculos 11-13,
dando al pasaje un claro énfasis de universalidad. La construccion
de la frase y el verbo final son los mismos que en el versiculo
11:26 (mag...cwdnoetar). Una simple comparacion sintactica y te-
matica entre 9:27; 10:11-13 y 11:26, parece apuntar a una identifi-
cacion entre los segmentos centrales de esta declaracion como
equivalentes.”™ En el AT los que “invocaban el nombre del Sefior”
eran los israelitas fieles al pacto. Ahora Pablo incluye en esa cate-
goria a todos los creyentes sin distincion étnica. Esta relacion se
aprecia mejor si se observan en paralelo los pasajes mencionados:

Ro 9:27 - TO UTOAE L owOMoETL
) - 0¢ Qv émKaAéonToLl TO OVopw ,

Ro 10:13 moLG Kuplov owbnoeToL

Ro 11:26 | mac ‘TopanA owdnoeTaL

Aun sin ser un argumento definitivo, el paralelismo de estos
tres versiculos —no reflejado en los comentarios a la epistola revi-
sados— permite la inferencia segun la cual “el remanente”, “el que
invoque el nombre del Sefior”, y “todo Israel” tienen un mismo

referente constituido por el conjunto de creyentes fieles que “sera

81 Cf. Hendricksen, Exposicién de Romanos, 381.

282 Cf. en la epistola en versiculos como Ro 1:16; 2:11; 3:10-18, 22-24; 3:29-30;
4:9-12; 5:18-19; 9:24; 10:12; 11:32; también en 1 Co 7:19; Ga 3:9, 29; 5:6;
6:15; Ef2:14-18; Col 3:11.

*® Dunn percibe la conexién entre “el remanente” de 9:27 y los que “invocan el

nombre del Sefior” de 10:13, pero no la conexion de ellos con 11:26 (c¢f. Dunn,
Romans, 2:617).

281



salvo” (owBnoetat). De hecho, Pablo cita esta declaracion soterio-
logica justo después de plantear que no hay diferencia entre judio y
griego (10:12), y muestra que el énfasis en estos versiculos, como
en el resto de la epistola, sigue siendo la igualdad de todos los
hombres ante el pecado, y la misma forma de salvaciéon —por la fe
en Cristo— sin diferencias étnicas.

Los versiculos 14-15 exponen a partir de una serie de pre-
guntas,”™ que “invocar el nombre del Sefior” es el ultimo resultado
de un proceso que comienza con la predicacion de la palabra de
Dios. El versiculo 16 sefiala que esa secuencia se ha interrumpido
en algunos casos, pues “no todos obedecieron al evangelio” y ter-
mina con una cita de Isaias 53:1 tomada de la LXX: “Sefior ;quién
crey6 nuestro mensaje?”. El versiculo 17 concluye con un resumen
introducido por la expresion apa: “Por tanto, la fe [depende] del
mensaje que se oye, y ese mensaje [llega] a través de la palabra de
Cristo”.

Los versiculos 18-21 se refieren al pueblo étnico en tercera
persona, reconociendo que en su gran mayoria si que ha oido la
palabra de Dios.*® Para argumentarlo el apostol cita a Sal 19:4. A
renglon seguido plantea una pregunta retérica cuya construccion de
nuevo implica una respuesta positiva: “;es que Israel no enten-
di6?”. La respuesta se formula en dos partes, en la primera citando
Deu 32:21: “Yo os haré tener celos de [la que] no [es] mi nacion,
os pondré furiosos por una nacién ignorante”;**® y en la segunda
apelando a una declaracién de Isaias 65:1 “Me dejé encontrar de
los que no me buscaban, me manifesté¢ a los que no preguntaban
por mi”. El argumento termina con el versiculo siguiente, de Isaias
65:2, que aplica explicitamente sus palabras al pueblo de Israel:
“Todo el dia extendi mis manos a un pueblo desobediente y porfia-

¥ De nuevo con un claro tono de diatriba (cf. Fitzmyer, Romans, 595).

5 Aunque la pregunta comienza con uh, y esto suele implicar una respuesta
negativa, cuando el verbo principal también lleva negacion (un...o0 ), la res-
puesta implicita a la pregunta es afirmativa (Friedrich Blass, Albert Debrunner,
y Robert Walter Funk, 4 Greek Grammar of the New Testament [Chicago:
University of Chicago Press, University of Cambridge, 1961], 427).

% Michel Quesnel, en “La figure de Moise en Romains 9-117, NTS 49 (2003):
334, sostiene que la mencioén a Moisés al introducir la cita tiene el objetivo de
enfatizar su funcion profética de advertencia al pueblo de Israel.

282



dor.” Asi se ratifica el paradigma de que muchos gentiles han sido
integrados en el pueblo de Dios, mientras que muchos israelitas no
han respondido al evangelio; sin embargo, todos son iguales ante
Dios y la salvacion depende en todos los casos de la respuesta de fe
en el Mesias.

Tipologia cristologica y hermenéutica en Romanos

Antes de entrar en la exégesis del capitulo 11, conviene
retomar los conceptos retenidos anteriormente sobre la tipologia
vinculada con “Israel” y su relacion con Cristo. Puesto que el prin-
cipal objetivo de esta seccion es discernir su vinculacién con el
texto bajo investigacion, la reflexion se limitard al andlisis de la
tipologia cristologica en Romanos.

En general, lo comentaristas que consideran incoherente el
mensaje de estos capitulos no parecen percibir que la obra de Cristo
es el Gimico tema que se mantiene en toda la epistola.”®” La cristolo-
gia permea el pensamiento de Romanos de principio a fin, y como
tal, debe ser el principio hermenéutico que guie su interpreta-
cion.”® Pablo concibe y articula su teologia desde el punto de vista
de la historia de la salvacion, de forma que lo que Cristo ha hecho
en la historia se convierte en una descripcion de la historia misma.
Y es esta concepcidn de los actos salvificos de Dios en la historia la
que organiza todo su pensamiento, erigiendo el cumplimiento cris-
tologico de la Tord como un principio hermenéutico integrador.”®
Por ello una interpretacion coherente al respecto debe respetar las

7 Cf. Moo, The Epistle to the Romans, 25.

% Esto queda ya reflejado en Ro 1:3-4 donde Pablo define su evangelio en tér-

minos cristologicos (Wright, “The Messiah and the People of God”, 51). Las
creencias que Pablo tenia sobre Cristo son el centro de su compromiso religio-
so (L. W. Hurtado, “Paul’s Christology”, en The Cambridge Companion to St
Paul, ed. James D. G. Dunn [Cambridge: Cambridge University Press, 2003],
185).

% Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline Christi-

anity, 153-154.

283



claves con las que Pablo escribe, porque ¢l entendi6 e interpretd el
AT de forma cristologica.>”

Es necesario destacar que la nocion del plan de salvacion
que Pablo describe contrasta con las creencias tradicionales judias
de su tiempo. La division de la historia en dos eras, comun en la
apocaliptica judia,”' recibe en el NT y en Pablo un matiz diferen-
te.*”> La llegada del Mesias inaugura una nueva etapa en la historia
de la salvacion. Pero esta no implica la terminacion definitiva del
mal ni la sustitucién por completo de la era antigua, sino que da
paso a un periodo en el que las dos eras se superponen.”” El Me-
sias-Cristo inaugura la nueva era de la salvacion™* y reestructura
los paradigmas de interpretacion de la historia y de la profecia.
Todo pasa por Cristo, y en €l se universalizan y se cumplen las
promesas,pues todas las promesas de Dios [han tenido] el ‘si’ en
¢é1” (2 Cor 1:20). Ahora, en la nueva era de la salvacion, ya no hay
diferencia entre judios o griegos, todos estdn bajo la misma situa-
cién de pecado, y su adhesion el Mesias por la fe constituye la uni-
ca forma de salvacion para todos. La soteriologia que presenta Ro-
manos es invariablemente cristocéntrica.””

La teologia paulina percibe un cuerpo constituido por todos
los creyentes (cf. Ro 12:5; 1 Cor 10:17; 12:2-19; Ef 2:16; 4:4; Col

3:15).*"° Esa comunidad de creyentes se forma “en Cristo™”’ y

20 Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 104, sefiala que sus

dos premisas basicas fueron el mesianismo de Jesus, y la revelacion de Dios en
las Escrituras del AT.

! Por ejemplo 4 Esd 7:50 “el altisimo no hizo una era sino dos”. Cf. E. Earle
Ellis, The Old Testament in Early Christianity: Canon and Interpretation in the
Light of Modern Research (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1991), 102.

2 Véase Kreitzer, “Eschatology”, 256.

% Moo, The Epistle to the Romans, 26.

294 Cousar, The Letters of Paul, 95-97.
%3 Fitzmyer, Romans, 110-111, 114.

% Contra J. Christian Beker, “The Faithfulness of God and the Priority of Israel
in Paul’s Letter to the Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried.
(Edinburgh: T&T Clark, 1991), 332, quien sostiene que Pablo “is careful in
Romans to argue the unity of two distinct peoples in the gospel” (cursiva afia-
dida), admitiendo una discrepacion asi entre Romanos y otras epistolas.

284



constituye la continuacién de “Israel” como pueblo de Dios.”® La
conocida expresion “év Xpiot®” ocurre varias veces en la epistola,
con un sentido eminentemente soteriolégico.””” El estar “en Cristo”
es sinénimo de vida espiritual (¢f. Romanos 8:1),°” y cumplimien-
to de la bendicion prometida a Abrahan.’”' La manera en que Pablo
aplica el principio de igualdad étnica, de género, y de estatus “en
Cristo” anula los grandes marcadores que dividian a la humanidad
en el judaismo anterior.’®® Y es que para Pablo estar o ser “en Cris-
to” tiene implicaciones soterioldgicas,’” puesto que, a luz de la

*7 Helmut Koester, Paul & His World: Interpreting the New Testament in Its

Context (Minneapolis: Fortress Press, 2007), 11.
28 W. D. Davies, “Paul and the People of Israel”, NTS 24 (1978): 5.

99 «justificados gratuitamente, por un favor suyo, mediante la redencion [reali-

zada] por Cristo Jesus” (Ro 3:24); “;O no sabéis que los que nos bautizamos
[para unirnos] a Cristo Jesiis nos bautizamos [para unirnos] a su muerte?”
(6:3); “Asi vosotros también haceos cuenta de que estais muertos al pecado,
pero vivos para Dios en Cristo Jesus” (6:11); “pues la paga del pecado es la
muerte, mientras que el regalo de Dios es la vida eterna en Cristo Jesus, Sefior
nuestro” (6:23); “Pues la ley del Espiritu de la vida en Cristo Jestis me libero
de la ley del pecado y de la muerte” (8:2); “ni el alto [cielo] ni el [abismo] pro-
fundo, ni ninguna otra criatura podra separarnos del amor que Dios [nos tiene]
en Cristo Jesus, Sefior nuestro” (8:39); “Digo [la] verdad en Cristo” (9:1); “asi
todos somos en Cristo un unico cuerpo, ¢ individualmente miembros unos de
otros” (12:5).

% Los que estan “en Cristo” han recibido el Espiritu (5:5), y el amor de Dios

(8:39); han muerto al pecado (6:2), y a la ley (7:4); el Espiritu intercede por
ellos (8:27).

39 Williamson, “Abraham, Israel and the Church”, 117.

392 Cf. Ga 3:28. Véase Luke Timothy Johnson, “Paul’s Ecclesiology”, en The
Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. Dunn (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2003), 202.

3 Para un estudio sobre la expresion “en Cristo” en referencia al pueblo del

pacto en Pablo véase Wright, “The Messiah and the People of God”, 16-27.
Pablo se refiere a Cristo con la connotacion de “simiente de David en la que se
reune Israel” y provee asi la clave para entender la expresion “en Cristo” y
“cuerpo de Cristo” en términos del pueblo del pacto (ibid., 16). Véase también
Sang-Won Son, Corporate Elements in Pauline Anthropology: A Study of Se-
lected Terms, Idioms, and Concepts in the Light of Paul’s Usage and Back-
ground, Analecta Biblica 148 (Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico,
2001), 7-36. Para la historia del estudio de la formula “év Xpiot@” véase Fritz
Neugebauer, /n Christus (Gottingen: Vandehoeck & Ruprecht, 1961), 18-33;

285



tipologia neotestamentaria, si el Mesias encarna a “Israel”, y solo
hay “un cuerpo”, la comunidad de salvacion debe estar constituida
por todos los que se encuentran “en Cristo” y forman asi “todo Is-
rael”. Por eso “en Cristo” todas las promesas realizadas a Israel en
el AT se cumplen en los que creen en el Mesias, ya sean judios o
gentiles.*"*

Serd necesario tener estas claves hermenéuticas en mente a
la hora de percibir como se describe el pueblo de Dios y su salva-
cion en el capitulo 11, ya que sin la perspectiva cristologica de la
que Pablo parte, se puede perder de vista la naturaleza de la unidad
del pueblo de Dios invocada a lo largo de la epistola.

Exégesis de Romanos 11

El capitulo 11 puede dividirse facilmente en cuatro seccio-
nes.”~ La primera abarca los versiculos 1-10, y sirve como resu-
men de la argumentacion desarrollada desde el capitulo 9 y como
transicién a la parte final y culminacion del bloque.’” La segunda
seccion abarca los versiculos 11-24, y en ella destaca la metafora

305

Michel Bouttier, En Christ: Etude d’exégése et de théologie pauliniennes
(Paris: Presses Universitaires de France, 1962), 5-22.

3% Bornkamm, Pablo de Tarso, 236 sefiala que descripcion forma parte del para-

digma de Pablo, en el que los que no creen, no estan “en Cristo” y por tanto no
participan de la esfera de la justicia divina. Winninge, Sinners and the
Righteous, 314, apunta que “According to Paul covenantal theology converges
in Christ, with the new pattern being participation in the eschatological
events”. Mussner cae en el error de intentar la integridad de “un solo pueblo de
Dios” pero dividiéndolo en dos comunidades de creyentes. Asi llega a decir
que “la iglesia es el pueblo de Dios en un sentido espiritual, mientras que Israel
lo es un sentido étnico” (Mussner, Tratado sobre los judios, 24-25). La dificul-
tad de tal planteamiento se percibe en que mas adelante é] mismo cae en una
incoherencia al sefialar “Cristo ha destruido el muro de separacion que se alza-
ba en otro tiempo entre judios y paganos, muro representado por la Tora, el
cerco que rodeaba a Israel, creando en la iglesia a partir de ambos, judios y pa-
ganos, una Unica comunidad (¢v o®ua)” (Mussner, Tratado sobre los judios,
45).

35 ver Fitzmyer, Romans, 542; Dunn, Romans, 2:633, 651, 677, une las dos

ultimas secciones en una, del 25-36.

3% En estos versiculos se repiten argumentos como los de 9:6-13, 27-29; 9:31-

33,10:18-21.

286



del olivo como clave hermenéutica. La seccidon central comprende
los versiculos 25 al 32, y la declaracion sobre la salvacion de “todo
Israel” constituye su climax. La conclusion del pasaje abarca los
versiculos 33-36.

Romanos 11:1-10

Los limites de esta seccion son aceptados unanimemente
por los principales comentaristas.’”’ Fruto de los argumentos pre-
sentados en los capitulo 9-10 respecto a la composicion de Israel
(9:6), la fidelidad y la justicia de Dios (9:14), la culminacion profé-
tica del AT en Cristo (10:4), la necesidad de la fe en Jesus para ser
salvo (10:9-13), la igualdad entre judios y griegos (10:14), y la ter-
quedad del pueblo histérico de Israel (10:21), surge una cuestion
que Pablo hace explicita: ;Qué hay de los judios que no han acep-
tado al Mesias? ;Quedan excluidos sin remedio de la salvacion?

La mayoria de los miembros del pueblo historico de Israel
no habia creido en el evangelio que Pablo presenta como “fuerza de
Dios para [dar la] salvacion” (Ro 1:16).”% Por eso el apostol se
enfrenta al problema que plantea un Israel que ha rechazado el
evangelio,”” y plasma la tension en la pregunta: jacaso rechazo
Dios a su pueblo?’'’ (u?) dmdouto 6 Bedg OV Awdy adtod;).’!! La

307 Sanday y Headlam, Romans, 307; Barrett, The Epistle to the Romans, 206;
Kéasemann, Romans, 298; Cranfield, Romans, 2:542; Kuss, Carta a los Roma-
nos, 3:784; Ulrich Wilckens, Der Brief an die Romer (Ziirich: Benziger, 1982),
2:234-235; Dunn, Romans, 2:632-634; Moo, The Epistle to the Romans, 670-
671; Jewett, Romans: A Commentary, 651. Dan G. Johnson también corrobora
la amplia aceptacion de esa estructura (“The Structure and Meaning of Romans
117, COB 46 [1984]: 91), aunque propone otra divisiéon en 1-16, 17-32, 33-36,
con subdivisiones internas.

398 Para Pablo la fuerza salvifica de Dios se instrumentaliza a través del conteni-

do del evangelio. El evangelio es fuerza de salvacion porque revela un conteni-
do que presenta a Cristo y posibilita la fe en €l (¢f. Ro 10). Por eso salvacion y
evangelio van estrechamente unidos, en la medida en que el evangelio presenta
la verdad de Cristo y solo “en ¢é1” hay salvacion.

309 Mussner, Tratado sobre los judios, 19-20.

1% E] que Pablo inicie su argumentacién con esta pregunta probablemente pone

de manifiesto el conflicto latente que habia en la iglesia, y esta dando voz a la
critica de los gentiles a los judios de su tiempo por haber rechazado al Mesias.

287



conjuncion ovv, introduce esta pregunta enfatica —que no aparece
en ninguna otra epistola de Pablo— y hace suponer una cierta con-
clusién a la argumentacion de los versiculos anteriores.’'” Al ser
construida con la particula negativa un la pregunta implica una res-
puesta negativa, en una brillante fusion entre diatriba y midrash.>"
La expresion es muy parecida a Jer 31:37b: “Yo rechazaria toda la
posteridad de Israel por cuanto han hecho”. El verbo amw6éopat
(“rechazar”, “desechar” o “repudiar”),’'* es muy poco frecuente en
Pablo.’" La objecién que subyace es que si el pueblo historico de
Israel permanece incrédulo y los gentiles estan aceptando el evan-
gelio, quizéd Dios haya cerrado la puerta de la salvacion a la nacion
de Israel.*'°

Respecto a la expresion “su pueblo” (tov AaOv «lTOUL),
Dunn observa que cuando Pablo usa el término Aadg, siempre lo
hace en citas del AT (9:25-26; 10:21; 11:1-2; 15:10-11; 1 Cor
10:7; 14:21; 2 Cor 6:16), y destaca que en Romanos el apostol lo
usa en relacion con Israel en pasajes que desafian cualquier como-
da suposicion de la nacion como “pueblo escogido”. El desafio a la
seguridad basada en la eleccion étnica o nacional muestra que Pa-
blo esta tratando de redefinir la nocion de “pueblo de Dios” y dibu-
jar de nuevo sus fronteras.”'” Aqui, sin embargo, Pablo trata de
aclarar un posible malentendido respecto a las posibilidades sote-
riologicas del pueblo histérico de Israel, y por ello se refiere a la
nacion histdrica.

3 Aunque los manuscritos P46, F, G, b, f, g y algunos autores patristicos leen
v kAvpovoutay, hay mayor base textual para aceptar la lectura tov Awdv, que
presentan 8, A, B, C, D, L, P, entre otros (¢f. Fitzmyer, Romans, 603; Jewett,
Romans: A Commentary, 650). Para una discusion sobre la critica textual de la
expresion vease Mark D. Given, “Restoring the Inheritance in Romans 11:1”
JBL 118,1n° 1 (1999): 89-96.

312 Sanday y Headlam, Romans, 309; Morris, The Epistle to the Romans, 398;
Cranfield, Romans, 2:542;

33 Jewett, Romans: A Commentary, 651.

34 «4mwbéo”, BDAG, 126; Karl L. Schmidt “4nwbéo” TDNT 1:447.

1 En Pablo solo se emplea aqui y en 1 Ti 1:19 donde se refiere a rechazar una

buena conciencia. En el resto del NT solo aparece en Hechos 7:27, 39; 13:46.

36 Fitzmyer, Romans, 603; Wright, “The Letter to the Romans”, 675.

' Dunn, Romans, 2:634.

288



Pablo se apresura a descartar lo que se desprende de la pre-
gunta anterior con su conocida expresion pun yévoito (“en absolu-
to”).’'® Esta negacién enfitica podria traducirse literalmente como
“de ninguna manera”.’"’ Es la forma que tiene el apostol de repu-
diar casi con horror la contemplacion misma de una posibilidad
tal.*** Pablo sostiene que Dios no ha rechazado (&¢mwowto) a su
pueblo, y como prueba se pone a si mismo,’*' mostrando que él es
israelita, de la descendencia de Abrahan y de la tribu de Benjamin.

Llegados a este punto, es preciso sefalar que virtualmente
todos los comentaristas que proponen una lectura étnica del “Is-
rael” de 11:26, al leer la frase “;acaso rechazé Dios a su pueblo?” y
la respuesta negativa de Pablo, dan por supuesto que eso demuestra
un rol especial del pueblo histérico de Israel en el futuro.’** Pare-
cen interpretar la pregunta como: “;ha rechazado Dios el plan futu-
ro para su pueblo?”. Al suponer este sesgo en la expresion, la res-
puesta enfatica de Pablo con un uf yévoito, parece confirmar con
rotundidad el rol especial del Israel étnico. Sin embargo un andlisis
sencillo de este razonamiento muestra su error de planteamiento.
En toda la seccion en la que se cuestiona el estado del pueblo histo-
rico de Israel, Pablo responde con argumentos que muestran la ac-
cion de Dios en el presente, no en el futuro.’*® Pablo no argumenta
la fidelidad de Dios mediante una referencia a una accion escatolo-
gica reservada para ellos, sino en términos de la obra que Dios esta
realizando entre los judios creyentes (cf. 11:5 “en el momento ac-
tual”).** Precisamente por eso Pablo mismo puede ser un ejemplo.

318 Su uso es frecuente en Pablo (Ro 3:4, 6, 31; 6:2, 15; 7:7, 13; 9:14; 11:1, 11; 1
Co 6:15; Ga 2:17; 3:21; 6:14).

319 Jewett, Romans: A Commentary, 651.

320 Sanday y Headlam, Romans, 309.
32 Robertson, The Israel of God, 168; Achtemeier, Romans, 178.

22 Por ejemplo Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans

11:11-36”, 59-60, sefiala al respecto: “Hence we discover that God has a final
word on the destiny of Israel, even the Israel he had hardened”; véase también
Gary W. Charles, “Romans 11:1-10”, Int, 58, n° 3 (2004): 284.

33 Véase discusion en Robertson, Israel of God, 170-172.
*Ibid., 168.

289



Continuando con el andlisis del texto, el que Pablo no diga
que es judio, sino que utilice el nombre de “israelita” puede indicar
una preocupacion por mantener la continuidad mientras redefine el
pueblo de Dios.** Otros autores entienden que la mencion explicita
a su condicion de “israelita” revela cuan firmemente Pablo se afe-
rra al concepto de que la iglesia es la continuacion corporal del
Israel del AT.*® En todo caso, Pablo parece posicionarse como
judio, como descendiente de Abrahan, y “atn asi” (al hilo de la
idea que pretende corregir) formando parte del “pueblo de Dios”.**’
La prueba definitiva de que Dios no ha rechazado a su pueblo his-
torico y no ha cerrado la puerta de su salvacion, es la existencia de
judios cristianos que han recibido la bendicién prometida a través
de la fe en Cristo Jests.”” Pablo es la prueba irrefutable de su ar-
gumento, como judio que ha aceptado a Cristo.**” Por eso aqui Pa-
blo se considera parte del pueblo de Dios no en calidad de judio,
sino en calidad de creyente en el Mesias. El que Pablo especifique
ser de la tribu de Benjamin profundiza su identificacion como
miembro del pueblo de Dios a la vez que judio.’*® La tribu de Ben-
jamin era considerada la mas israelita de las tribus.”' Ademas Ben-
jamin fue el Unico hijo de Jacob nacido en la tierra de la prome-
sa,”* lo cual permite avanzar en la exposicion de la fidelidad de

32 Dunn, Romans, 2:634; también percibe un uso intencionado del término Cal-

vin J. Roetzel, “Toudaioi and Paul”, en The New Testament and Early Christian
Literature in Greco-Roman Context, Studies in Honor of David E. Aune, ed.
John Fotopoulos (Leiden: Brill, 2006), 13.

328 Por ejemplo Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 137, aunque aqui parece

una conclusion precipitada.

327 Para Cranfield indica que Pablo se esta definiendo como un “verdadero israe-

lita” (Cranfield, Romans, 2:544).
328 Hofius, “All Isracl Will Be Saved”, 29.

%% Contra Fitzmyer, Romans, 603, quien sostiene que no lo hace como prueba de
su argumentacion, sino para motivar al pueblo.

3 Dunn, Romans, 2:635.

331 Quiza por su apelacion como “el amado del Sefior” (Dt 33:12). Ademas, en su

territorio estaba Jerusalén y fue la tribu que permaneci6 fiel a Juda (cf. Morris,
The Epistle to the Romans, 398; Fitzmyer, Romans, 604).

332 Como destaca Hendricksen, Exposicién de Romanos, 397.

290



Dios mediante la continuacion de su pueblo en los “hijos de la
promesa”.>*?

En Ro 11:2a Pablo cita a la vez el Salmo 94:14 (LXX
93:14) y 1 Sam 12:22, en lo que constituye la parte central de su

argument0.3 >

1 Sam/Sal (LXX)| 0tL odk amwoetar kUpLog Tov Aadv adtod

Romanos 11:2a oVK &TWoato 6 Bedc TOV AodV ohTod

Ambas frases estdn muy cercanas en su terminologia y
construccion.”® A esta declaracion se afiade el argumento de que
Dios no rechazo a su pueblo “al que conoci6 de antemano”. Pablo
afiade la expresion Oov Tpoéyvw, usando el verbo “mpoyLyvwokw”
que significa conocer con anterioridad, preconocer,”® y que aqui
parece actuar como la antitesis de dmonto.”®’ A continuacién in-
terpela a sus destinatarios en términos que suponen su familiaridad
con lo expuesto. La forma de pregunta 7| o0k oildete es una variante
de la forma ya utilizada f| dyvoeite. Pablo trae a colacion el pasaje

3 Hoehner sefiala otros motivos afiadidos por los que Pablo puede especificar la

tribu: Benjamin fue hijo de Raquel, la esposa favorita de Jacob; esa tribu fue a
la tierra prometida, al contrario que la de José; Saul era de la tribu de Benja-
min; tras la division del reino, la tribu de Benjamin en parte fue al reino de Ju-
da; Jerusalén estaba en el territorio de Benjamin; tras los 70 afios de cautiverio,
volvieron Judd y Benjamin; en el libro de Ester, Mardoqueo, de la tribu de
Benjamin, fue el que protegié a los judios (Hoehner, “Israel in Rom 9-117,
149-150).

334 Jewett, Romans: A Commentary, 654-655.

335 1 as Unicas variaciones son el cambio del futuro édmdioetor al aoristo dmeowto

y el cambio de la palabra kUpLog por 8edc. Quiza para mostrar la confianza en
la palabra de Dios, a pesar de la desobediencia de los judios (Dunn, Romans,
2:635).

30 “rooyiyvdokw”, BDAG, 866; R. Bultmann “mpoyiwdokw, Tpdyvworc”, TDNT

1:716.

337 : , o . ..
Schreiner, Romans, 580. Segln esta lectura, el preconocimiento divino se
convierte en garante de que Dios no haya desechado a su pueblo.

291




sobre Elias para introducir el concepto del remanente.’*® En la frase
“como sale al encuentro de Dios, contra Israel” (¢ évtuyyaver T
0 kato tod Topand;) el verbo évtuyyavw significa “acercarse,
solicitar, hacer un pedido en persona.””* Parece que Pablo se esta
presentando a si mismo como un nuevo Elias,”*" tratando de resol-
ver la situacion de incredulidad del pueblo. En cualquier caso re-
sume todo el relato de Elias con esa expresion que indica la obra
del profeta por su pueblo.**!

El versiculo 3 es una cita de 1 Rey 19:10, 14 “Sefior, mata-
ron a tus profetas, derruyeron tus altares, y quedé yo solo e intentan
matarme”. El texto es muy similar al de la LXX.** En el versiculo
4 la pregunta introduce 0 ypnuatiopdg, un hapax legomenon que
hace referencia a una declaracion divina,>* o a un decreto u orde-
nanza hecho por una autoridad ptiblica.’** Pablo utiliza 1 Rey 19:18

338 La frase dice “Qué dice la Escritura en Elias” (év "HAlq). Puede ser una forma

familiar o coloquial de referirse al texto. La expresion “la Escritura” puede re-
ferirse tanto al pasaje en particular sobre Elias, como al conjunto de Escrituras.

339 “quruyydvw”, BDAG, 341. Sin embargo la queja o peticiéon a Dios respecto a

Israel no figura en el relato biblico.

" Dunn, Romans, 2:636; Wright, “The Letter to the Romans”, 676; Nicholas T.
Wright, “Paul, Arabia and Elijah (Galatians 1:17)”, JBL 115 (1996): 683-692;
Johnson, “The Function of Apocalyptic and Wisdom Traditions in Romans 9-
117, 160.

**! Fitzmyer, Romans, 604.

**? Las variaciones hacen suponer que quiza Pablo cita de memoria, porque abre-

via e intercambia el orden de las dos primeras clausulas (¢f. Cranfield, Romans,
2:546). Hay algo que suele pasar desapercibido en los principales comentarios,
y es que Pablo no cita el primer elemento de la queja de Elias, la frase: “pues
los hijos de Israel han abandonado tu Alianza” (5x7w* "2 ™2 121w—s). Quiza se
deba a que Pablo cita de la LXX y en ella dice simplemente “los hijos de Israel
te han abandonado” (éykatéAiLmov oe ol viol Iopanid). Pero también es posible
que Pablo dejara voluntariamente fuera de su argumentacion el abandono del
pacto por parte de los “hijos de Israel” en tiempos de Elias para evitar posibles
trabas en su argumentacion, ya que la acusacion era precisamente el problema
del rechazo del Mesias por parte del pueblo judio.

343 <y pnuatiopée”, BDAG, 1089,

** Dunn, Romans, 2:637.

292



de forma més cercana al TM que en la referencia anterior.”* La
respuesta menciona a los siete mil hombres que constituyeron el
remanente en tiempos de Elias. Puesto que el nimero siete sugiere
plenitud en la simbologia semitica,**® probablemente puede referir-
se a la plenitud de Israel ya sea como realidad histérica o como
promesa escatologica.**’ De ser asi, Pablo estaria aprovechando el
texto para argumentar la identificacion del concepto de “remanen-
te” con el concepto de plenitud del pueblo fiel de Dios.>*

El versiculo 5, citando 1 Reyes 19:18, dice: “Pues bien, en
el momento actual existe igualmente un resto”.’* Mediante la ex-
presion oUtwg odv kel év t@ vdv kaip®, Pablo traslada la situa-
cion historica de Elias a su propio tiempo,”*” en una adaptacion con
tintes de tipologia.”>' De la misma manera que en tiempos de Elias
la mayor parte del pueblo era apdstata, Pablo percibe en sus dias
una situacion parecida, dado que la mayoria de los judios rechazan
a Jests.>> Sin embargo, igual que en tiempos del profeta, sigue

% Fitzmyer sostiene que Pablo est4 citando libremente sin tener en cuenta ni el

TM ni la LXX, (Fitzmyer, Romans, 605), y Christopher Stanley sostiene que
las citas de Pablo en los versiculos 3 y 4 son de un texto anterior al de los prin-
cipales manuscritos. Vease discusion en Christopher D. Stanley, “The Signifi-
cance of Romans 11:3-4 for the Text History of the LXX Book of the King-
doms”, JBL 112, 1 (1993): 43-54.

346 Lurker, Diccionario de imdgenes y simbolos de la Biblia, 213. El nimero

siete tiene en la mentalidad judia una simbologia c6smica, que sin duda apoya
el caracter global del ntimero (Johann Maier y Peter Schifer, Diccionario del
Jjudaismo, trad. Dionisio Minguez Fernandez [Estella, Navarra: Verbo Divino,
1996], 370).

**" Dunn, Romans, 2:637.

%% Este razonamiento estaria en plena armonia con el versiculo 9:27. Fizmyer en

cambio, sostiene que Pablo se refiere aqui a los judios cristianos, es decir, los
judios creyentes que habian aceptado a Cristo y por tanto, formaban parte del
remanente (Fitzmyer, Romans, 605).

¥ Aqui Pablo de nuevo se acerca mas al TM que a la LXX.

% Sanday y Heahlam, Romans, 312.

31 Jewett, Romans: A Commentary, 658.

32 Sobre la consideracion de Pablo como profeta en estos capitulos véase Craig
A. Evans, “Paul and the Prophets: Prophetic Criticism in the Epistle to the Ro-
mans (with special reference to Romans 9-11)”, en Romans and the People of
God: Essays in Honor of Gordon D. Fee on Occasion of His 65th Birthday, ed.

293



existiendo un remanente fiel. Aunque el “remanente” es un concep-
to conocido en el AT,>> esta es la unica vez que aparece el término
Aetppe en el NT.*** La traduccion literal de la expresion en referen-
cia al resto o remanente seria “ha llegado a ser” o “se ha constitui-
do”, por tratarse del verbo y{vouat, que indica “devenir”.*>> El re-
manente es “elegido gratuitamente” (ékAoymy xapitog). Asi se
establecen los términos y cldusulas de la nueva realidad argumen-
tando la imposibilidad de la coexistencia de dos paradigmas mu-
tuamente excluyentes: si es gratuitamente ya no es por obras, de lo
contrario la gracia ya no seria gracia (émel 7 yapL¢ OOKETL ylvetal
xdprc).*® Al decir “ya no es por obras” (ovkétL & Epywv) el texto
echa mano de olkétt, un adverbio que indica alcance hasta un pun-
to pero no mas alla, “ya no”, “no mas”.>>’ De esta forma se marca
una ruptura con el planteamiento anterior que confundia a muchos
judios.”® Las obras a las que Pablo se refiere son las obras de la ley
en las que se apoyaban estos para justificar su condicion de pueblo

Sven K. Soderlund y N. T. Wright (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999),
122-128.

33 Para un amplio estudio sobre el concepto de remanente en el AT, ver Gerhard

F. Hasel, “The Origin and Early History of the Remnant Motif in Ancient Is-
rael” (tesis doctoral, Vanderbilt University, Nashville, Tennessee, 1970); véase
también Carmelo Martines, “Doctrina y teologia del remanente-Parte 17, Da-
varLogos 6,1n° 1 (2007): 1-23.

% Junto con la variante tméietuue en 9:27. En la LXX solo aparece en 2 Rey

19:4, ya que el concepto de “resto” o “remanente” tiene varias traducciones al

Y

griego. Aeippe (“remanente”) es probablemente una palabra relacionada con
9% CC

katedelnw (“dejar”, “reservar’, A Greek-English lexicon of the New Testament
and other early Christian literature, 520) en el versiculo 4.

333 «Ocurrir, aparecer, llegar a ser”, “yilvopuar”, BDAG, 196. Algunos autores
enfatizan en estas expresiones la iniciativa divina de “reservarse” un remanente
dentro del pueblo de Israel, pero no hay que olvidar que la preservacion de un
remanente forma parte del pacto divino de Dios con su pueblo, dentro del cual
se enmarca la “eleccion” de dicho remanente.

3¢ En algunos manuscritos aparece el versiculo griego ampliado, pero el texto

reducido hasta ydpLg, es apoyado por mejores testigos P46 x*, A, C, D, F, G, P,
(81), 629, 630, 1739, 1881. En esta frase el 8¢ yapitL “gracia” estd en dativo
instrumental.

37T «otkétL”, BDAG, 736.

¥ Morris, The Epistle to the Romans, 401.

294



de Dios. Sin embargo si la eleccion por gracia no tiene nada que
ver con las obras, ni con el mérito humano, ni con los logros o cua-
lidades del hombre,** es l6gico pensar que tampoco tiene que ver
con el linaje.”® La gracia se extiende por igual a todos los creyen-
tes, a todos los verdaderos descendientes de Abrahan.*®!

El versiculo 7 resume el resultado de la discusion del pasaje
previo: “Entonces, (qué? [Que] Israel no consiguié lo que busca,
mientras que los elegidos [lo] consiguieron”. Pablo lanza otra pre-
gunta retorica (TL olv;) para introducir su respuesta al razonamien-
to que venia desarrollando.’® Israel ha estado buscando algo que
no ha alcanzado (o0k émétuyev). Y retomando el argumento de los
versiculos de Ro 9:30-31, explica que los gentiles han alcanzado la
justicia que es por fe (dtkatoolvmy ék miotewg), mientras que Israel
que iba tras una ley de justicia (vépuov Sikaroolvng), no la ha alcan-
zado. El texo emplea de nuevo el argumento de los versiculos 10:3-
4 que mencionan la justicia propia (thv i8lav [Sikatootvmyr]) que
buscaba Israel, ignorando la justicia de Dios, y aferrdndose a una
justicia basada en obras.’®

Hay discusion respecto al referente de éxioyn (“la elec-
cion”, “los elegidos”). Dunn considera que el remanente del ver-
siculo 5 hace referencia a los judios cristianos, y cree razonable
atribuir la expresion “los elegidos” a los judios convertidos.”** Si se
tiene en cuenta el conjunto de la argumentacion desde el capitulo 9,

%% Fitzmyer, Romans, 605.
% Sanday y Headlam, Romans, 313.

%1 Al contrario que el concepto de remanente que presenta, por ejemplo, la co-

munidad de Qumran (c¢f. 1QS 8:6; 1QH 6:7-8; 1QpHab 10:13; 4QFlor 1:19;
1Q37 1:3) en el que el numero de fieles que quedaba ante la infidelidad del
pueblo era cada vez menor, el motivo de la gracia amplia el concepto a un nu-
mero de fieles “elegido gratuitamente” que va en aumento (11:11-26) de la
mano del evangelio (c¢f. “Wright, “The Letter to the Romans”, 676).

%2 El verbo & émi{ntel es un presente de indicativo, por tanto deberia ser tradu-

cido como “lo que busca”. Sin embargo, a continuacion Pablo sostiene que “no
lo alcanzd” (o0k émétvyev) mediante un aoristo, por lo que la traduccion puede
hacer corresponder el tiempo del verbo “alcanzar” con el verbo principal.

393 Jewett, Romans: A Commentary, 661.

364 Aunque reconoce que no se puede argumentar una referencia exclusiva a ellos

(Dunn, Romans, 2:639).

295



es posible interpretar a los elegidos como “los creyentes”, porque la
unica forma de alcanzar lo que “los elegidos” alcanzaron es por fe.
Por tanto, todo creyente ha alcanzado por la fe la justicia que bus-
caba Israel.’® Ol Aoimou significa sencillamente “los otros”, “los
demas”, sin especificar a qué grupo se esta refiriendo, y de ellos se
afirma que fueron endurecidos (émwpwbnoav). La forma verbal esta
en aoristo pasivo, y proviene del verbo Twpoéw que significa lite-
ralmente “petrificar”.’*® Usado como término médico significa en-
durecer, y se aplica al callo que se forma en un hueso roto al unirse
las partes separadas, y en este sentido se podria traducir como “cu-
rar”.*®7 Sin embargo, el sentido metafdrico implica volverse insen-
sible, en especial cuando se aplica al corazon.”®® El endurecimiento
del corazén es un tema que debe entenderse a la luz del mensaje
biblico en su totalidad.*®® En la Biblia Dios “endurece” el corazon
del que se endurece a si mismo.””’ Por eso, como sefala
Hendricksen, el proposito de Pablo es informar sobre el proposito
de Dios al endurecer a aquellos que se habian endurecido a si mis-
mos.”’! No han rechazado al Mesias por estar endurecidos, sino que
se han endurecido porque han rechazado al Mesias.”’* Es evidente

que si se han sido endurecido por haber fallado, la expresion “los

3% Fitzmyer sostiene que en general “los elegidos” como concepto abarca a ju-

dios y gentiles del remanente, pero aqui considera que se refiere al remanente
judio (Fitzmyer, Romans, 606).

3% «rwpbw”, BDAG, 900.
TR, L.y M. A. Schmidt “Twpéw, épwore” TDNT 5:1025.

3% Asi lo reflejan los otros usos en el NT (¢f. Mr 6:52; 8:17; Jn 12:40; 2 Co
3:14).

%% Cf. Nanos, The Mystery of Romans, 262-263. Véase discusion sobre el endu-
recimiento —que suele tomar como paradigma el episodio del faraon— en Ro-
bert R. Wilson, “The Hardening of Pharaoh’s Heart”, COB 41 (1979): 18-36;
Robert B. Chisholm Jr., “Divine Hardening in the Old Testament”, BSac 153,
n°® 4 (1996): 410-434; Dorian G. Coover Cox, “The Hardening of Pharaoh’s
Heart in its Literary and Cultural Context”, BSac 163, n° 3 (2006): 292-311.

30 W. E. Best, The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9) (Houston:

South Belt Assembly of Christ, 1992), 175.
" Hendricksen, Exposicion de Romanos, 403.

372 Sanday y Headlam, Romans, 313; Dunn, Romans, 2:402.

296



otros” debe referirse a los judios miembros del Israel historico que
habian rechazado al Mesias.

El versiculo 8 cita a Deu 29:4, y cambia el argumento prin-
cipal del texto usado como excusa a favor de Israel, a un acto deli-
berado de Dios que no aparece en el texto original.’”® Pablo retoma
el motivo del endurecimiento que ha presentado en 9:18. Teniendo
de nuevo en cuenta que en la mentalidad semitica se atribuye a
Dios todo aquello que ¢l permite que ocurra, los pasajes que atri-
buyen a la accidén de Dios el endurecimiento del corazon de alguien
deben ser entendidos siempre en este sentido.””*

Los versiculos 9-10 citan juntos la Tora (Deu 29:4), los
Profetas (Isa 29:10) y los Escritos (Sal 69:22-23) de un modo que
esta en linea directa con la hermenéutica rabinica.’” Un analisis
de los contextos de estos versiculos muestra que el Israel étnico
esta bajo el juicio de Dios, tal y como se describe en Deuterono-
mio e Isafas.’’® Este salmo es citado en numerosas ocasiones en el
NT en relacion a Jests.””’ Sin embargo, es complicado determinar
el exacto peso de estas citas. Los oyentes probablemente captaron
la fuerza de la declaracion porque originalmente el Salmo 69 se
dirige contra los enemigos del rey David. Pero Pablo lo aplica en

37 Véase discusion en Waters, The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul,

199-206.

374 . .y . . .. .y
La misma accidon de Dios suscita endurecimiento en unos y aceptacion en

otros. La responsabilidad tltima es del hombre, sin embargo como Dios busca
al hombre y siempre parte de El la iniciativa, el resultado (positivo o negativo)
también se suele aplicar a El. La referencia al “espiritu embotado” implica un
tipo de insensibilidad espiritual, como si estuviera causada por el suefio. Por
otra parte hay que recordar que en la apocaliptica judia el “endurecimiento” es
lo que ocurre cuando se rechaza la gracia y la paciencia de Dios, y es el prelu-
dio del justo juicio final (Wright, The Climax of the Covenant, 247).

375 . 4
Dunn, Romans, 2:634; sobre este uso de la escritura en Pablo véase Aageson,

““Scripture and Structure in the Development of the Argument in Romans 9-
117, 265-289; D. O. Via, “A Structuralist Approach to Paul’s Old Testament
Hermeneutic”, Int 28 (1974): 201-220.

376 Cf. Schreiner, Romans, 588. Sobre el caracter deuteronomista de la argu-
mentacion de Pablo en 9-11, ver James M. Scott, “Paul’s Use of the Deutero-
nomic Traditions”, JBL 112, 4 (1993): 659-665.

31T Mt 27:34, 48; Mr 3:21; 15:23, 36; Le 13:35; 23:36; Jn 2:17; 15:25; 19:29;
Hch 1:20; Ro 15:3; Heb 11:26; cf. Fil 4:3; Ap 3:5; 16:1.

297



Ro 15:3 a los que rechazan al Mesias. Por eso, las maldiciones
referidas a los enemigos del salmista, se aplican por extension a
todos aquellos que rechazan a Jesus, incluyendo tanto a gentiles
como a judios no creyentes.’”® Si el salmista evoca la ira divina
contra los enemigos de la voluntad de Dios, estos enemigos repre-
sentan también para el apostol a los que habian cerrado sus oidos
al mensaje del evangelio.’”

En el versiculo 10 el signicado de 6w movtog es controver-
tido. Puede significar “para siempre”, pero es mas acertada la con-
notacion de “continuamente” tal y como traduce la version Cante-

. ’ . 380
ra-Iglesias, ya que el término hebreo a la base es “nn”.

Romanos 11:11-24

Pablo comienza esta seccién con la expresion “Asi que di-
9 ’ o : o
g0” (Aéyw ovv) seguida de otra pregunta retérica encabezada por el
un que supone —de nuevo— una respuesta negativa: “;tropezaron
... A
de modo que cayeron definitivamente?”. El verbo mtailw, significa
“tropezarse”, “caer”, ‘“experimentar ruina”,**! también tiene la
., 382 ; ;
acepcion de “cometer errores”.””” Solo se emplea aqui en las epis-
tolas paulinas, y parece ser usado de forma deliberada por el apds-
tol en relaciéon con okdvéoiov en 9:33 y 11:9.°* En cuanto al signi-
ficado de ive, algunos proponen un sentido final, indicando
, . 384 . . .
proposito (“para”)”™", mientras que otros se inclinan por el consecu-
: 385 - Lo
tivo (“de forma que”).””” Como propoésito podria indicar un falso

378 Schreiner, Romans, 588.
°" Sanday y Headlam, Romans, 315.

380 Cranfield, Romans, 2:552, y Fitzmyer, Romans, 607 también desautorizan el
significado de “para siembre” y apoyan el de “continuamente”.

B wrrq{w”, BDAG, 849.

382 Schmidt, “ntelw”, TDNT 6:885.

383 Jewett, Romans: A Commentary, 673; Fitzmyer, Romans, 611.

384 Jewett, Romans: A Commentary, 673; Schreiner, Romans, 593.

%5 Cranfield, Romans, 2:554; Sanday y Headlam lo catalogan de “resultado
contemplado” (Romans, 321). Otros dejan la cuestion abierta contemplando
ambas opciones como posibles (¢f. B. M. Newman y E. A. Nida, 4 handbook
on Paul's letter to the Romans [New York: United Bible Societies, 1994], 214).

298



designio que Pablo se encarga de refutar, sin embargo la acepcion
consecutiva resulta méas coherente en el argumento,’™ ya que indi-
caria el resultado de la cldusula precedente. El apdstol sefiala que la
trasgresion no tenia un proposito en si misma.”®’ De ser asi no ten-
dria sentido su dolor de corazén (9:1) expresado unos versiculos
antes. Ademas, el empefio que expresa el apdstol en el versiculo 14
por hacer salvos a “algunos de ellos” en referencia a los de sus san-
gre, seria paradojico, innecesario e inefectivo por ir en contra del
“proposito de Dios”.

En cuanto al verbo mintw, significa también caer, pero en
sentido definitivo “para no levantarse mas”,”® porque esta relacio-
nado con la apostasia.”® Pablo parece usar estos dos verbos, tan
cercanos en su significado (mtaiw y mintw), de forma retorica.>”
En la LXX el verbo Tintw pudo haber adquirido el sentido de “pe-
recer”, o “perder la salvacion”.*' De hecho, virtualmente todos los
comentaristas coinciden en que la pregunta se refiere a si el rechazo
de la salvacion por parte de Israel es irrevocable e irreversible.’””
Por eso Pablo rapidamente replica que en absoluto (uf) yévoito),””
ni como proposito —si asi se entendiera— ni como resultado final,
el “tropiezo” de los judios implica la imposibilidad permanente de

¥ Cf “lva”, BDAG, 476; Dunn, Romans, 2:652; también es contemplado como
valido el sentido “consecutivo” aqui por A. T. Robertson, 4 Grammar of the
Greek New Testament in the Light of Historical Research (Nashville, Tennes-
see: Broadman, 1934), 998.

387 : , " .
Los autores que perciben un caracter propositivo en el tropiezo, deducen que

el agente causante de la trasgresion seria Dios (cf. por ejemplo Schlatter, Ro-
mans, 220).

8 Dunn, Romans, 2:652.
% Michaelis, “rintw”, TDNT 6:164-165.

% Spencer, F. Scott, “Metaphor, Mystery and the Salvation of Israel in Romans
9-11: Paul’s Appeal to Humility and Doxology”, RevExp 103 (2006): 120.

31 Michaelis, “rimtw”, TDNT 6:160.

392 Schreiner, Romans, 593; Dunn, Romans, 2:652; Sanday y Headlam, Romans,
320, 321.

3% Para un estudio sobre el uso de uf) yévoito en Pablo, véase A. J. Malherbe “un

yévoito in the Diatribe and Paul” HTR 73 (1980): 231-240); ver también
Stowers, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans.

299



salvacion.”® A renglén seguido sefiala una consecuencia diferente
a la esperada en principio: “Sino que por su caida (Toepantpett)
[llegd] la salvacion a los gentiles”. El término mapamtwue se puede
traducir como “pecado”, o como “resbalon”.*®® Sin embargo, se
impone la idea de “trasgresion”, en el sentido de “ofensa moral”.**®
Por la trasgresion —de una forma que el texto no hace explicita—
la salvacion (1) owtnpie) llego a los gentiles. La construccion eig to
moepalnidoet, al estar compuesta de la preposicion de acusativo y
el articulo con infinitivo, puede indicar —de nuevo— tanto propo-
sito como resultado, y es una referencia a 10:19. El tropiezo de
Israel ha dado lugar a la salvacion de los gentiles, de forma que
esta salvacion puede, a la larga, provocar celos en el pueblo de Is-
rael.”” Sin embargo, entender a partir de estos versiculos que Dios
planed el rechazo del evangelio por parte de los judios, como algu-
nos proponen,’”" no respeta el conjunto de la revelacion ni, en es-
pecial, el resto del mensaje de la epistola.>® Si el proposito original
de Dios era provocar a los judios a celos mediante la salvacion de
los gentiles, ;por qué Pablo se plantea como objetivo salvar “a al-

% Hendricksen, Exposicion de Romanos, 413.

395 . . L
Pablo parece estar usando en el pasaje palabras del mismo campo semantico.

39 <ropdmrope”, BDAG, 770.

397 Sobre el término Tapa(nidw ver el extenso estudio 1éxico que hace Bell des-
de la LXX a la literatura patristica (Bell, Provoked to Jealousy.: The Origin and
Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, 5-43).

3% por ejemplo Schreiner, Romans, 594; Morris, The Epistle to the Romans, 406.

Spencer sefiala en este sentido que era parte de la escatologia judia entender
que el fin de los tiempos llegaria con la restauracion de Israel. Por eso, parece
que Pablo esta planteando una gran “carrera” soteriologica, en la que Dios hace
tropezar voluntariamente a Israel para que no lleguen a la meta y la carrera se
termine, dando tiempo asi a los gentiles a unirse a la carrera, hasta que final-
mente Dios mismo levante a Israel y los haga terminar a todos juntos (Spencer,
“Metaphor and Mistery”, 121).

% Sobre los problemas de este razonamiento véase Mark Nanos quien sefiala
“Even if a visible salvation of gentiles was something to be jealous of, then the
Christian gentiles’ claims would have provoked anger perhaps, and separation,
but it is unlikely that they would have produced the kind of jealousy that Paul
seems to be looking for that will lead to a positive reevaluation of the gospel”
(Nanos, The mistery of Romans, 249). Véase discusion en Baker, “Salvation of
Israel”, 469-474.

300



guno de ellos”? (11:14) ;no serian todos llamados a celos de forma
natural? Esta inconsistencia no llega a ser superada por los que
abogan por un propdsito establecido por Dios, ya que lo hacen fi-
nalmente responsable de la incredulidad de Israel.

El versiculo 12 es muy similar al versiculo 15,”" y tiene un
marcado tono retérico.*”' En estos versiculos Pablo utiliza un ar-
gumento a fortiori.*** Si la caida (mepdntwpe) de Israel es la rique-
za (mAodtog) del mundo (kéopov), y su merma (ftnue) es riqueza
de los gentiles, jcuanto mas (m6o pariov) su mAnpwie! El término
riqueza (TAobtoc) aqui hace referencia a aquello que Dios ha pro-
visto en abundancia,'® es decir, a la obra de Dios en Cristo a favor
de los hombres.*” En 10:12 ya se ha empleado para indicar que
Dios es “rico para con todos los que lo invocan” —ya sean judios o
griegos—,* en clara referencia a la salvacion ofrecida “en abun-
dancia” a los hombres.*® La palabra mAfjpwue tiene un amplio
campo semantico,’”’ generalmente vinculado con plenitud, cum-

400

400 Johnson, “Structure and meaning of Romans 117, 97.

*1 Dunn resalta el uso repetido de las palabras terminadas en —ud, como parte de

la estructura (Dunn, Romans, 2:653).

2 Es la formula rabinica del gal-wahomer (cf. Batey, “So All Israel Will Be

Saved”, 225; Bell, The Irrevocable Call of God, 251). Para una breve descrip-
cion de las siete reglas de interpretacion (middof) en relacion con el NT véase
resumen en Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 34-35;
Strack y Stemberger, Introduccion a la literatura talmudica y midrdsica, 49-
54; también Ledén Domingo Muiloz, “Principios basicos de la exégesis rabini-
ca”, Biblica 60 n°2 (1998): 117-121.

403 “mrobtoc”, BDAG, 832.

404 Hauck/Kasch, “miottoc”, TDNT 6:328.

95 En este contexto el concepto de riqueza describe el caracter de Dios al otorgar

la salvacion (cf. Thomas E. Schmidt, “Riches and Poverty”, Dictionary of Paul
and His Letters, 826).

% Cf. el uso en Pablo, en términos soteriologicos referidos a las riquezas de la
“gracia de Dios” (Ef 1:7; 2:7), de su “gloria” (Ef 1:18; 3:16; Fil 4:19; Col 1:27)
o de “Cristo” mismo (Ef 3:8).

7 Delling, “TAfipwue”, TDNT 7:298-305.

301



plimiento y culminacion.*”® Puesto que la palabra parece estar en
contraste con los términos anteriores terminados en - que impli-
can transgresion y derrota, es posible que indique la plena acepta-
cion o la plena entrada a la salvacion. También se utiliza en 11:25
haciendo referencia a la “plenitud” o “ntimero total” de los gentiles
y en 13:10 al amor como “perfecto cumplimiento (TAfpwue) de la
ley”. El razonamiento de este versiculo es el mismo que el del 15y
por ello TAnpwua se configura en paralelo con mpdoinuirLg (“acep-
tacion”)*””. De esta forma es posible entender que esta plenitud se
refiere —con un sentido inclusivo— al conjunto de judios que cre-
yeran en el evangelio,"" de la misma forma en el versiculo 25 se-
flalard al conjunto de gentiles en el mismo sentido. Si el pueblo
historico de Israel, que era el encargado de llevar el mensaje de
salvacion al mundo, no completd su propodsito y eso ha originado
que todo el mundo sea invitado a proclamar el evangelio originan-
do una bendicion entre los gentiles, cudnto mejor seria que los pro-
pios judios aceptaran el mensaje.*'’ Su aceptaciéon del evangelio
seria motivo de una bendicion atin mayor.*'?

El versiculo 13 se dirige de forma enfatica a los gentiles
(buiv), estableciendo una conexion con el conflicto de la iglesia de
Roma.*”® Aunque la frase (&’ Goov pev odv eipl éym &Ovdv
amootorog) tiene una dificil traduccion, el conjunto de particulas de
que se acompaiia transmite la idea de “en tanto en cuanto soy apds-
tol de los gentiles”, bien captado por la version Cantera-Iglesias.

%% puede indicar “lo que llena”, “lo que hace algo pleno”, “lo que esta lleno de

algo”, “lo que es completado” o “la plenitud”, “cumplimiento”, “el estado de
estar lleno o completo” entre otros. (“TArpwua”, BDAG, 830).

409 «opdoanuiine”, BDAG, 883.
410 Wright, Romans, 681.
“'Mounce, Romans, 217; Cranfield, Romans, 2:557.

12 Schreiner, argumenta que Pablo hace énfasis en la riqueza de los gentiles,
para evitar que los gentiles piensen que su ministerio hacia ellos es meramente
instrumental para provocar a celos a los judios (Schreiner, Romans, 594) Sin
embargo, de ser eso asi, este razonamiento parece insuficiente, porque ;qué
otra explicacion podrian encontrar los gentiles si lo ocurrido habia sido planea-
do y designado por Dios?

13 Jewett, Romans: A Commentary, 678; Wright, “The Epistle to the Romans”,

681.

302



Pablo se identifica con orgullo como apéstol de los gentiles.*'* De
hecho el éyw resulta enfatico en esta frase. Al calificarse de “apos-
tol” (sin articulo) Pablo no se considera el unico en su funciéon de
predicacion a los gentiles, sin embargo, dicha funcién, “honra” o
“magnifica” su ministerio.

La expresion €l mwg del versiculo 14 tiene un matiz de ex-
pectativa conectado a la frase anterior. El apdstol honra su ministe-
rio a los gentiles precisamente por si esa actitud puede despertar
celo en algunos judios.*'® La declaracién “y salvo a alguno de
ellos” (al oWow TLvag €€ adtv) es clave en su argumento. Clarifi-
ca que el resultado de su ministerio no esta predeterminado por
Dios. No describe una accidn directa de Dios, ni endureciendo an-
tes, ni ablandando ahora los corazones de los judios en una estrate-
gia evangelizadora. Si el rechazo de los judios fuese un requisito
instrumental para salvar a los gentiles,”'” no tendria sentido que

14 Cranfield, Romans, 2:559.

15 Seglin Schlatter, Pablo reconoce que nadie sino ¢l esta haciendo una labor a
favor de la evangelizacion de los judios, de forma que con esta declaracion Pa-
blo manifiesta su vinculacion no solo con la nacién de Israel, sino con el Israel
espiritual (Schlatter, Romans, 221). Scott sostiene que en realidad Pablo quiere
decir “apostol de las naciones”, y se identifica como tal en su mision entre las
naciones (c¢f. Ga 1:15-16; Ro 1:5; Ef 3:8; 1 Ti 2:7; 3:16; 2 Ti 4:17.) Propone
que Pablo se apropia del concepto de nacion asociado a “é0voc” en el AT y la
literatura judia (James M. Scott, Paul and the Nations: The Old Testament and
Early Jewish Background of Paul's Mission to the Nations with Special Refer-
ence to the Destination of Galatians, WUNT 84 [Tiibingen: Mohr Siebeck,
1995], 124-134).

1% Literalmente “por si pusiera celosos” porque Tepa{nAwow es un aoristo en

subjuntivo. A los judios se refiere como “mi carne” (wov THv oapKw).

17 Wright, “The Epistle to the Romans”, 283, apunta hacia una necesidad “de
contexto” para que se produjese la muerte del Mesias: “The ‘hardening’ that
has come upon Israel, as in 9:14-24, was the necessary context for the Messi-
ah’s death, and as such has become part of the saving plan. That is one of the
main points of 9:6-10:21. The ‘hardening’, then, has been the means of sus-
pending the judgment that might otherwise have fallen, creating a breathing
space in which Gentiles can be brought in (9:24, 30). In that sense, Israel’s
casting away has been instrumental in the salvation of the Gentiles”. Pero este
planteamiento no llega a despejar los problemas teoldgicos que supone un en-
durecimiento instrumental por parte de Dios, y los esfuerzos posteriores del
apostol por revertirlo.

303



Pablo tratara infructuosamente —por estar endurecidos— de salvar
a alguno de ellos, porque de esa forma estaria oponiéndose al plan
de salvacion.”'® La posibilidad que Pablo plantea resulta oscura y
dificil de interpretar para los autores que perciben la situacion de
los judios en tiempos de Pablo como voluntad de Dios,*'” porque la
expectativa del apostol contradice ese esquema interpretativo.**’
Ademas, esta expresion esta en directa oposicion con la contempla-
cion de una salvacion de “todos los judios” en Ro 11:26. Ante la
dificultad de reconciliar las aspiraciones de Pablo a salvar a “algu-
nos judios” con la interpretacion étnica en 11:26, algunos autores
optan por evitar enfrentarse con este versiculo, y le dedican apenas
unas lineas de comentario poco clarificadoras.**!

El versiculo 15 (el yap 7 a&moPoAn «dTOV Kotadleym
kouov) presenta una estructura paralela al 12.** Casi todos los
comentaristas coinciden en que «0t®dv es un genitivo referido a

18 Por otra parte, el que Pablo trate mediante su predicacion, de salvar a “algu-

nos de ellos” descarta automaticamente la posibilidad de que Dios finalmente
los salve “a todos” tal y como algunos interpretan en el versiculo 26.

19 Asi la describe por ejemplo Dunn, Romans, 2:656; Robinson tampoco ofrece

una explicacion satisfactoria al sefialar que se refiere a los que puede salvar ex-
clusivamente “mediante su ministerio” (Robinson, “The Salvation of Israel in
Rom 9-117, 87).

20 Para tratar de resolver la cuestion Kidsemann sugiere que el motivo de esta

expresion es una “precaucion diplomatica” por parte de Pablo para no ser arro-
gante en sus pretensiones evangelizadoras (Kdsemann, Romans, 293), pero tal
propuesta no resulta muy coherente y resulta poco convincente (c¢f. Cranfield,
Romans, 2:560).

21 por ejemplo Sanday y Headlam, Romans, 325; Mounce, Romans, 218, ni

siquiera ofrece una explicacion y salta la expresion; Fitzmyer, por ejemplo,
comenta sin mas que Pablo tiene una motivacioén profunda que es la salvacion
de Israel (Fitzmyer, Romans, 612). Pero no explica como puede referirse a Is-
rael en la expresion “algunos de ellos”. Dunn, lo contempla como un asunto
“poco claro”, y tras mencionar otras opciones concluye “Whatever the reason,
the more modest hope expressed here should not be seen as a diminishing of
Paul’s eschatological vision” (Dunn, Romans, 2:656), pero no ofrece una ex-
plicacion satisfactoria a esa razon ni argumenta de qué forma se relaciona con
una “vision escatologica” de Pablo.

22 Fitzmyer, Romans, 612 sostiene que aqui Pablo repite con lenguaje diferente

lo que ha dicho en el v. 12; véase también Harding, “The Salvation of Israel
and the Logic of Romans 11:11-36”, 60.

304



dmopoAn) y la reprobacién de los judios.*’ Esta reprobacién implica
la “reconciliacion” (kateArayn) del mundo (¢f 5:10), término clave
en Pablo™* y utilizado tmicamente por él en el NT.***> Aunque tiene
multiples acepciones, aqui destacan las connotaciones soteriologi-
cas de la reconciliacion entre Dios y los hombres,** con el mismo
sentido que la “riqueza” (mAodtoc) del versiculo 12.

En la frase: “;Qué [sera su] reintegracion sino una vida [que
nace] de entre [los] muertos?” (ti¢ 7 TpOoANUPLE €l pn (wmn €K
vekp®dv;), el término mpdoAnuig —anténimo de gmoPoAn y Unica
mencion en todo el NT y en la LXX— puede significar también
“adquisicion”.**’ Pablo parece jugar con términos opuestos para
enfatizar el significado de la reintegracion. El que aqui Pablo sefa-
le que la admision de Israel seria comparable con la vida de entre
los muertos (Cwn €k vekp®r) se ha interpretado con un marcado
sentido escatoldgico que apunta incluso a la resurreccion final,
dando lugar a la idea de que la conversion de los judios precedera
al fin del mundo.**® Tal conclusidn, sin embargo, carece de apoyo
biblico.”” De hecho, la expresion no es la que Pablo utiliza gene-
ralmente para hacer referencia a la resurreccion de los muertos

423 Schreiner, Romans, 597; Moo, The Epistle to the Romans, 693; Fitzmyer,
Romans, 612. Véase discusion sobre el genitivo objetivo o subjetivo en Jewett,
Romans: A Commentary, 680.

a4 Stanley E. Porter, “Peace, Reconciliation”, Dictionary of Paul and His Let-
ters, 695-699.

43R0 5:11; 11:15; 2 Co 5:18-20; Col 1:20, 22; Ef 2:16.

426 Cranfield, Romans, 2:561. Fitzmyer sostiene que esta reconciliacion tendra el
efecto de poner celoso al Israel étnico y lo acercara al nuevo modo de salva-
cion de Dios (Fitzmyer, Romans, 612). Sin embargo, no explica de qué forma
entiende él que este proceso puede tener lugar, ni su naturaleza.

7 Delling, “mpdoinuyc”, TDNT 4:15. Jewett le otorga una connotacién de

“bienvenida” (Romans: A Commentary, 681).

28 Cf. Dunn, Romans, 2:658. En general los autores que interpretan la restaura-
cion de Israel como un evento escatoldgico proyectado todavia en el futuro (e.g
Sanday y Headlam, Barrett, Cranfield o Wilckens) entienden que este versiculo
vincula la restauracion de Israel con la resurreccion escatoldgica.

429 Cf. Fitzmyer, Romans, 613; Davies, “Paul and the People of Israel”, 24-25.

305



(ddotaoig vekp@dv)®™® por eso es mejor entenderla en un sentido
figurado,”' implicando que el rechazo presente implica un estado
de muerte espiritual,”** del que Pablo quiere sacar a los suyos para
llevarlos a la vida que constituye la aceptacion de la salvacion.*?

Metafora del olivo

El versiculo 16 marca un cambio en el argumento de la sec-
cion. El término amepyn, traducido por “primicias”, Pablo suele
aplicarlo a una obra de Dios que se configura como garantia de
algo por venir.”* En Romanos aparece en 8:23 como las “primicias
del Espiritu”, y en 16:5 hace referencia a Epéneto, “primicia” de la
labor misionera en Acaya,” porque Pablo suele usar este concepto
para referirse a los primeros conversos.”® De esta forma, la “masa”
podria hacer referencia al conjunto de creyentes, como verdadera
“simiente” de Abrahan.”’ La segunda parte del versiculo comple-
menta el argumento con la introduccién de la raiz y las ramas, que

430 Cf.Ro 6:5; 1 Cor 15:12, 13, 21, 42. Ademas, el contexto de la declaraciéon no
tiene nada que ver con la parousia.

1 Cranfield, Romans, 2:561. Seglin Zeller, Pablo puede también estar apelando
a conceptos conocidos de la escatologia judia, como la resurreccion de los
muertos previa a la restauracion de Israel (¢f. Dieter Zeller, Juden und Heiden
in der Mission des Paulus, Studiem zum Romerbrief (Stuttgart: Katholisches
Bibelwerk, 1973), 242-243.

432 Morris, The Epistle to the Romans, 411.

33 Es probable que Pablo esté de nuevo atacando la idea exclusivista de algunos

gentiles que veian el estado de los judios como una muerte espiritual con impo-
sibilidad de ser salvos. Pablo suspira que este retorno no solo es posible, sino
deseable.

434 Schreiner, Romans, 599-600.

3 En cualquier caso, la imagen de las primicias y la masa como santas, parece

ser una imagen tomada del AT segun la cual Dios pedia el ofrecimiento de las
primicias antes de usar el resto para consumo personal (¢f. Nm 15:18-21). En el
texto de Nimeros no se hace mencion explicita a que la ofrenda haga santo al
resto, pero Pablo utiliza aqui una argumentacion tipicamente judia argumen-
tando por ampliacion.

¢ Dunn, Romans, 2:658.

47 Cranfield, Romans, 2:563.

306



van a servir como base para la discusion de la siguiente seccion.*®
Se han dado al menos cuatro explicaciones diferentes para los refe-
rentes de “primicias” (anmapyn) y “raiz” (pile). Para unos ambos
términos se refieren a Cristo; para otros se refieren al remanente de
judios cristianos; para otros se refieren a Abrahan y los patriarcas;
y para otro, en fin, “primicias” se refiere a los judios cristianos y
“raiz” a los patriarcas.”® Es muy probable que las dos imagenes
hagan referencia a la misma realidad, y que la utilizaciéon de la
imagen de las “primicias santas” sea una forma de transmitir el
concepto de forma mas clara, porque la audiencia estaria mas pro-
pensa a comprender la “santidad” de las “primicias”.**’ No es la
primera vez que Pablo utiliza dos imagenes con un mismo referen-
te.**! Aunque una mencioén a los patriarcas no violentaria el argu-
mento, en Ro 15:12 aparece la “raiz de Isai” en referencia a Cristo,
lo cual favorece la interpretacion del término en referencia al Me-
sias como “raiz santa” que santifica a todo el arbol.***

La ilustracion del olivo no es nueva. Ya en el AT se compa-
ra a Israel con un olivo (Jer 11:16-19; Os 14:6-7), “plantado” por
YHWH (Sal 92:13).*** Aunque algunos autores han propuesto que

% E] concepto de ramas dependientes del tronco es empleada en el AT (Job

18:16; Jer 17:8; Ez 31:8; Os 9:16).

439 yéase discusion en Cranfield, Romans, 2:563; Schreiner, Romans, 600.

#0¢f Lv 23:14; Nm 15:17-21.

#1Cf. 1 Co 3:9-17, donde Pablo combina la metafora de la agricultura con la
arquitectonica al hablar de la iglesia.

42 Esta interpretacion estaria apoyada por otros usos que se hacen del término en

Apocalipsis (Ap 5:5; 22:16), y aparece ya en Padres de la Iglesia como Cle-
mente de Alejandria, Origenes, Teodoro de Mopsuestia, y Genadio de Constan-
tinopla (c¢f. Cranfield, Romans, 2:563). Asi el arbol representaria a Israel como
pueblo de Dios, que es nutrido desde la raiz santa —el Mesias—, y que santifi-
ca a todos los que permanecen unidos a ella (Wright, “The Messiah and the
People of God”, 186).

3 También en la literatura intertestamentaria. 2 Mac 1:29; Jub 1:16; 1 Enoc

10:16; 26:1; 84:6; 93:10; T. Sim 6:2; 1 QS 8:5; 11:8; 1QH 14:15-17; 16:5-11.
Y en la literatura rabinica temprana, como en Men 53b; ExR 36:1. En el NT,
Jesus empleod la figura de un arbol para representar al pueblo de Israel (Lc 13:
6-9; Mt 21: 19-20).

307



el olivo en Romanos se refiere al Israel étnico,*** esta interpreta-
cién se encuentra, entre otros problemas, con que algunas ramas
han sido “desgajadas” (cf. 11:17, 19).** Los judios incrédulos no
habian dejado de ser “judios” por no aceptar a Cristo, por ello es
poco probable que la imagen haga referencia a una entidad étnica,
cuya pertenencia es incuestionable y perenne. El ser desgajado im-
plica un cese de “pertenencia”, y sugiere por tanto una entidad de
caracter espiritual. Por eso la mayoria de comentaristas coinciden
en que el olivo es una imagen del pueblo de Dios, compuesto tanto
por judios como por gentiles.**® Es una metafora que designa al
Israel segiin la promesa, ya definido anteriormente.**’ La pertenen-
cia al olivo esta determinada por la fe y la aceptacion de Cristo, en
armonia con el resto de la epistola y representa al Israel “verdade-
ro” o “espiritual”, como pueblo del pacto.**® Ya en la exégesis pa-
tristica, la figura del olivo esta identificada con Cristo.** La misma
idea aparece ya en 9:3 cuando Pablo se ofrece en lugar del pueblo a
estar “separado de Cristo”. Esta propuesta de interpretacion refuer-
za el argumento tipoldgico presentado a lo largo de la investigacion
segun el cual las imdgenes aplicadas a Israel, también son aplicadas
a Cristo, de acuerdo a un paradigma de identificacion fundamental

444 Schreiner, Romans, 605.

3 Pablo emplea aqui un juego de palabras ya que “ramas” (kAddoc), y “desgajar”

(ékkAaw), provienen de la misma raiz (cf. Ralph Earle, Word Meanings in the
New Testament [Grand Rapids, Michigan: Baker Book, 1989], 198).

446 Moo, The Epistle to the Romans, 698; Hendrickson, Romanos, 414; Wright,

“The Epistle to the Romans”, 684; Davies, Jewish and Pauline Studies, 144.
Véase estudio de Philip E. Hughes, “The Olive Tree of Romans XI”, EvQ 20
(1948): 22-45. Otros autores directamente sostienen que el olivo hace referen-
cia a la iglesia, conformada por judios y gentiles (Sanday Headlam, Romans,
327; Munck, Christ and Israel, 128. David Satran, sefiala que es una metafora
de la iglesia, en la que las ramas naturales son los judios que han aceptado a
Cristo y las ramas desgajadas son los que lo han rechazado (David Satran,
“Paul among the Rabbis and the Fathers: Exegetical Reflections”, PSBSup 1
[1990]: 99).

7 Neusner, ““Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 345-346.

448 Hafemann, “The Salvation of Israel”, 52.

9 E.g. Cirilo de Alejandria, Catecheses mystagogicae 2.3.

308



en el pensamiento de Pablo.*’ De esta forma el apostol describe la

incorporacion historica de los gentiles a Israel como pueblo del
pacto,”! tratando precisamente de definir “Israel” a la luz de la
inclusion de los gentiles en el reino de Dios en torno a Cristo.”” La
incorporacion de los gentiles en el plan de salvacion —idea cono-
cida en el judaismo—,* es un concepto central en la teologia pau-
lina.** La imagen de los injertos, permite mantener la unidad es-
tructural representada por el olivo, que tiene un componente judio y
gentil, pero que constituye una unidad al fin y al cabo.*> Por con-

#9 Los autores como Bell, que no establecen esa identificacion, se ven obligados

a elegir entre una de ellas, o incluso a dejar las dos opciones como validas
(Bell, The Irrevocable Call of God, 296-297).

1 Welker, “Righteousness and God’s Righteousness”, 133.

2 Ziglar, “Understanding Romans 11:26”, 39.

33 En Tosefta San 13:2 se recoge una conversacion relevante entre dos rabinos:

“Rabi Eliecer dijo: “todas la naciones estaran excluidas del mundo venidero,
incluso esta dicho ‘los malvados iran al Seol, y todas las naciones que olviden
a Dios’ (Sal 9:17). Los malvados iran al Seol, estos son los malvados de entre
Israel”. “Rabi Josué le dijo: ‘si el versiculo dijera —los malvados iran al Seol
con todas las naciones—, y hubiese parado alli, yo coincidiria contigo, pero
como dice —que olviden a Dios—, significa que hay pueblo justo entre las na-
ciones que tienen parte en el mundo venidero”. Véase discusion al respecto en
Segal, “Paul’s Jewish Presuppositions”, 159.

% Jacob Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 219; Sanders sefiala que

precisamente la inclusion de judios y gentiles es el tema central de los capitulos
9-11 de Romanos (E. P. Sanders, “Paul’s Attitude Toward The Jewish People”,
USQOR 33,1n° 3 [1978]: 179-180).

33 Esler se equivoca en hacer demasiado énfasis en que la diferenciacién entre

judios y no judios no desaparece, porque a pesar de que es necesaria esa dife-
renciacion en la argumentacion de Pablo, el resultado es un solo arbol, no dos
(cf- Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 410). Hay autores
como Schlatter que son poco claros al definir esta unidad de la comunidad. Por
ejemplo, por una parte sefiala que solo hay una comunidad santa que es Israel,
y en el mismo parrafo sefiala que la unidad de la iglesia es descrita mediante la
imagen del olivo al que le han cortado ramas para que injerten otras de un olivo
silvestre (Schlatter, Romans, 222). El texto describe una comunidad santa, cu-
yo nombre es “Israel”, pero el autor no mantiene esa identificacion a lo largo
de todo su comentario. Schlatter también sefiala que el judio, solo por ser judio,
estd en una union indisoluble con la comunidad santa (ibid., 223). Y esto esta
en clara contradiccion con el hecho de que las ramas sean “desgajadas” del oli-
vo (cf- Ro 11:17)

309



siguiente, las ramas cortadas (¢£ekAaobnoar) en el versiculo 17 se
refieren a los judios étnicos que habian rechazado al Mesias, por
eso se precisa que se trata solo de “algunas” (tieg).*°

Pablo se dirige a continuacion a los gentiles expandiendo la
metafora en una variacion del estilo de diatriba, al afiadir la figura
del olivo silvestre.*” El apostol se refiere al lector implicito con la
expresion oV, haciendo referencia a los gentiles convertidos:
“Siendo” (@v, participio de presente activo) de acebuche”,
(GypLérarog), “fuiste injertado” (évekevtplobng, pasivo aoristo, con
un complemento agente divino implicito).*® La frase év adroic
traducida como “en su lugar” ha sido entendida también como “en-
tre ellas” en referencia a las que quedan injertadas,”” transmitiendo
asi una idea de integracién, no de sustitucion.*® Se ha discutido la
viabilidad del injerto que Pablo propone porque aparentemente es
contrario a las practicas de la horticultura de su tiempo.*®' El injer-
to que se solia hacer consistia en implantar una rama de olivo culti-
vado en un olivo silvestre, y no viceversa.** Sin embargo las técni-
cas de injerto no tienen relevancia para la interpretacion del pasaje,
puesto que Pablo estd tratando de transmitir un mensaje teologico
mas alla de la arboricultura,*®® basado en la unidad “en Cristo” del
pueblo de Dios. El término ovykoivwvog “participe”, es caracteris-

#% Sin embargo la declaracién no es del todo acertada en el sentido de que la
mayoria de los judios no habian aceptado a Jesus (Schreiner, Romans, 604).

*7 Para un comentario literario sobre el estilo que emplea Pablo aqui véase Sto-

wers, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, 99-100.

8 eykevtpiCw es un verbo técnico que implica “injertar”, BDAG, 273.

459 Cranfield, Romans, 2:567,; Schreiner, Romans, 604.
460 Spencer, “Metaphor and Mistery”, 126.
%1 1bid., 127-129; Fitzmyer, Romans, 614.

462 A G. Baxter y J. A. Zesler, “Paul and the Arboriculture: Romans 11:17-24”,
JSNT 24 (1985): 26.

463 Schreiner, Romans, 605; Wright, “The Epistle to the Romans”, 685. O en
todo caso, Pablo puede utilizar la imagen invertida precisamente para llamar la
atencion sobre algun aspecto teologico (cf. Esler, “Ancient oleiculture”, 109);
aunque Esler se equivoca al entender que el mensaje final sigue resaltando las
diferencias étnicas (ibid., 123-124).

310



tico de Pablo.*** Ser participante “de la raiz, de la savia del olivo”
puede hacer referencia a las ventajas del pueblo histérico de Israel
(cf- 9:4-5; Efe 2:12-13) en el plan de salvacion.

En el versiculo 18, la segunda expresion es eliptica,*® y re-
fleja claramente la situacion en la comunidad de Roma. La repren-
sion va dirigida a los gentiles, por caer en el mismo error de jactan-
cia que los judios. El razonamiento logico que se plasma en estos
versiculos es que las ramas no sostienen a la raiz, sino la raiz a las
ramas. Asi, la imagen de la unidad de la comunidad santa integrada
en un solo olivo se impone a la arrogancia de una parte de la co-
munidad respecto de la otra.**® Todos dependen de la misma raiz, y
esta codependencia es la base de la igualdad espiritual entre las
ramas, independentemente de la étnia.

El versiculo 19 comienza con un épeic obv: “diras tu”, que
pone en boca de su interlocutor gentil un argumento para después
rebatirlo. Pablo ataca asi la creencia que podian albergar algunos
gentiles respecto a que los judios habian sido “desgajados” para
que (fve) ellos fuesen injertados.**” El versiculo 20 parece apoyar
la idea anterior con la expresion “bien” (kaAdg). Sin embargo, ese
“bien” también puede significar que el apostol acepta la objecion, y
una vez delimitada o encuadrada, pasa a rebatirla.*®® Por eso argu-
menta no un “propdsito” sino una causa: “por la incredulidad”,

44Ro0 11:17; 1 Cor 9:23; Fil 1:7.

9 Hay que afiadir alguna expresion en medio como el “sabe” o “recuerda”, que

no aparece en el griego.

466 Schlatter, Romans, 223.

%7 Ya ha sido comentado que el versiculo 16 no debe ser traducido como “en

lugar de”, sino “entre”. El razonamiento que muchos comentaristas sostienen
respecto al plan de Dios de “desgajar” a unos para que otros entren, no se sos-
tiene a la luz del conjunto de la revelacion biblica. Entre otras cosas, porque en
el versiculo siguiente Pablo explica que las ramas no fueron desgajadas para
que los gentiles fuesen injertados, sino por su incredulidad. De la misma mane-
ra el hecho de que los gentiles estan en pie no se debe a que algunos hayan sido
cortados, sino a su fe.

% 0 incluso que Pablo la acepta de forma irénica (Morris, The Epistle to the
Romans, 414). Donaldson apunta que podria traducirse como “bien, bien...”
(Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’”, 85).

311



empleando un dativo causal (7§} dmotie).*® Ese es el tinico motivo
por el que algunas ramas fueron cortadas. El término amiotie signi-
fica literalmente carencia (¢-) de fe (miotig). Los judios no fueron
desgajados simplemente para injertar a los gentiles.*’® El texto des-
carta el vinculo causal que algunos podian percibir entre la separa-
cion de los judios y el injerto de los gentiles. Como senala
Fitzmyer, no hay una conexion intrinseca.'”' Pablo contrasta la
incredulidad de sus compatriotas con la fe mediante la cual los gen-
tiles se mantienen en pie (tf) mloteL €otnkag). A continuacion ataca
la arrogancia de estos ultimos con dos imperativos presentes: “No
presumas” (un OYmAL ¢poveL Al ¢oPod:), “sino teme” (GAAX
dopod-). El temor de Dios es el antidoto que Pablo presenta contra
el orgullo espiritual.*’?

En el versiculo 21 la particula yap introduce la explicacion
de tal afirmacion: “Pues si Dios no perdoné a las ramas naturales,
tampoco a ti te perdonard”. Las ramas naturales (katd ¢UoLY
kAxdwv), son los miembros del pueblo historico que habian recibido
las promesas y la ley.*”” Pablo usa aqui el mismo término (o0k
¢delonto) que emplea antes para Cristo (8:32), lo cual implica otro
indicio mas de identificacion conceptual entre Cristo e Israel.*’* La
expresion ur mw¢ no aparece en los principales manuscritos,”> pero

469 Blass, et al., Greek Grammar of the New Testament, 196.

0 Fitzmyer, Romans, 615.

"1 Ibid. Sin embargo, el mismo Fitzmyer parece establecer esta conexion en

versiculos anteriores afiadiendo un sentido de propdsito o instrumental a la in-
credulidad de los gentiles.

472 Schreiner, Romans, 608.

73 Este razonamiento de nuevo excluye la posibilidad de que Dios mismo desga-

jara de forma voluntaria a los judios incrédulos para integrar a los gentiles,
porque Dios no puede “producir la incredulidad” y luego “no perdonar” por
ello. Ademas, la expresion de futuro sigue siendo condicional, de la misma
forma que las admoniciones sobre los judios incrédulos también son condicio-
nales.

47 Glancy, “Israel vs Israel in Romans 11:25-317, 192.

3%, A, B, C, P, 6, 81, 365, 630, 1506, 1739 1881, entre otros. (¢/. B. M. Metz-
ger, A textual commentary on the Greek New Testament [New York: United
Bible Societies, 1994], 464).

312



en todo caso no altera el sentido ni la traduccion, ya que el texto es
suficientemente claro en afirmar que Dios tampoco perdonard la
incredulidad de los gentiles.*’

El versiculo 22 invita a reflexionar sobre la bondad
(xpnotéte)*’’ y la severidad (dmotopiav) de Dios, en una estruc-
tura quiastica que introduce los atributos de Dios en antitesis. Los
que cayeron (tolg Teadvtag) se refiere a los judios incrédulos. A
continuacion se sefiala que la bondad de Dios tiene una cldusula
condicional: “si permaneces” (éxv émiuévng, presente de subjuntivo
con una conjuncién de subordinacion). La condicioén es permane-
cer, continuar.”’® Esta clausula condicional constituye un fuerte
argumento en el planteamiento del versiculo,”’” junto con émel, otra
conjuncion subordinada que significa “si no”, “de otra manera” y el
resultado: “también ta serds cortado” (kal ob ékkommon). Los tér-
minos son muy claros. De igual forma que la eleccion de Israel no
fue incondicional, como muestra su separacion del arbol por su
incredulidad, la “eleccién” de los gentiles sigue siendo condicional,
y vuelve a tener como unico requisito la fe.

En el versiculo 23, kdxelvor (expresion compuesta de kel y
éxelvog), se traduce como “ellos a su vez”, y va seguido de éav pm,
construccion que inicia una cldusula condicional: “si no siguen en
la incredulidad (émpévwowy tf amotie) seran injertados (€ykev
TpLobnoovtal)”. Puesto que los términos son los mismos para to-
dos, si los que han mostrado incredulidad abandonan ese estado,
seran aceptados de nuevo. Este versiculo se resiste de nuevo a la
interpretacion determinista de algunos comentaristas segun la cual
Dios “desgajo” a los judios del arbol por su divino propésito.*™
Porque el texto precisa que el ser injertado de nuevo no depende de
Dios, sino de los que han sido “desgajados”. La cldusula condicio-
nal deposita la responsabilidad en el pueblo que rechaza al Mesias.
Si la incredulidad (&miotie) de los judios fuese parte del plan de

7 En otra argumentacion a fortiori.

77 La bondad divina (ypnotétnri) ya ha aparecido en 2:4 y 3:12.

8 “nuévw”, BDAG, 273.

*" Dunn, Romans, 2:665; Jewett, Romans: A Commentary, 691.

480 r .
Por eso algunos definen este versiculo como una paradoja (Jewett, Romans: A

Commentary, 692).

313



Dios para salvar a los gentiles, seria absurdo introducir esta clausu-
la condicional.**' La situacion de alejamiento no depende de Dios,
sino del hombre. Por otra parte es importante notar que el texto no
describe ninguna forma especial de salvacion para los judios.*** La
condicion unica y universal es la fe. Esta frase da un sentido “po-
tencial” a toda la situacion.*® Como sefiala Robertson, no hay nada
en esta imagen del “volver a injertar” que transmita una inclusion
global y corporativa del pueblo judio en el futuro, ya que la compa-
racion con los gentiles muestra un mismo proceso, mediante el cual
los unos y los otros son injertados por la fe.***

El versiculo 24 lanza de nuevo una argumentacion a fortio-
ri,*® introducida con la particula yap: “pues si ta fuiste cortado del
acebuche (dypireiailov) —Jtu sitio] por naturaleza—, y contra [tu]
naturaleza fuiste injertado en un olivo bueno (kxAALéAxLov), jcuanto
mas (moow pailov) ellos, las [ramas] nativas, seran injertados en su
propio olivo!”. Aunque el lenguaje que describe la relacion entre
judios y gentiles es tipicamente judio, la idea principal que destaca
el texto es que la “naturaleza”, entendida como linaje o la etnia, no
decide la pertenencia al pueblo de Dios.** El texto deja claro que si
los gentiles han sido aceptados para formar parte del olivo, con mas
motivos pueden ser aceptados por Dios los judios en el pueblo del

81 Schreiner nota lo absurdo que seria argumentar que Dios es capaz de injertar-
los de nuevo si El fuese el autor material de su incredulidad, sin embargo, es
complicado aceptar su propuesta segtin la cual lo que el texto transmite aqui es
simplemente que Dios “estd dispuesto”, o “tiene la voluntad de” hacerlo
(Schreiner, Romans, 612), porque eso no se desprende del texto. El adjetivo
“poderoso” (duvatog) dificilimente puede tener el sentido de “estar dispuesto a
algo”.

482 . -
Pablo no contempla en estos versiculos otra forma de salvacion aparte de la fe

(ibid., 612, 616).

483 . .. . 1 . .
Lo potencial y condicional de “si los judios abandonan la incredulidad”, es un

argumento fuerte en contra de la interpretacion “determinista” segln la cual la
salvacion de todo el pueblo historico esta asegurada.

484 Robertson, The Israel of God, 176.

485 Schreiner, Romans, 612; Fitzmyer, Romans, 616; Jewett, Romans: A Com-
mentary, 692.

8¢ Dunn, Romans, 2:665.

314



pacto.*®” Pero no afirma que eso vaya a ocurrir de forma incondi-
cional. Al contrario, el lenguaje condicional del pasaje es muy pre-
ciso en este sentido (cf. 11:23).*® Asi pues, la metafora del olivo
transmite un claro mensaje soterioldgico y sefiala que los gentiles
han sido incorporados al pueblo de Dios mediante un injerto, y
ahora forman parte de Israel, el pueblo del pacto.**

Romanos 11:25-26

Esta seccion comienza con la formula introductoria OO0 yap
6w budc dyvoeiy, *° que suele preceder a una declaracién espe-
cialmente importante.*! No indica necesariamente que se va a pro-
nunciar algo nuevo o desconocido, sino algo relevante.*” La parti-
cula yap recoge todo el argumento vertido en los versiculos 11-
24,%7 y establece una conexidn tematica entre lo anterior y lo que
viene a continuacién que no puede obviarse.”’* Esta es la primera
vez que aparece la palabra “misterio” (votrprov) en la epistola.*”

87 Contra Hofius, “All Isracl Will Be Saved”, 33.

88 Hendrickson, Romanos, 414.

9 Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Argument in
Romans 9-117, 284; Dahl sefiala que esto ocurre en un lenguaje muy parecido
al que Pablo utiliza en Efesios, describiendo a los gentiles como miembros de
la ciudadania de Israel (Nils Alstrup Dahl, “Gentiles, Christians, and Israelites
in the Epistle to the Ephesians”, HTR 79, n° 1(1986): 38.

0 John L. White, “Introductory Formulae in the Body of the Pauline Letter”,
JBL 90 (1971): 91-97.

®LCf R0 1:3;1 Co 10:1; 12:1; 2 Co 1:8; 1 Ts 4:13.
2 Hvalvik, “A Sonderweg for Israel”, 99.

493 Cranfield, Romans, 2:573; Schreiner, Romans, 613. Beker considerada este
versiculo el climax de la carta (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Ear-
ly Church”, 45).

% Wright, “The Epistle to the Romans”, 687.

9 Para un estudio sobre los conceptos de “revelacion” y “misterio” en el ju-

daismo y en Pablo véase Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Ju-
daism and Pauline Christianity; también es interesante para el contexto del uso
paulino sobre el “misterio” Christopher Bryan, 4 Preface to Romans. Notes in
its Literary and Cultural Setting (Oxford: Oxford University Press, 2000), 188-
189.

315



La nocion paulina de “misterio” no tiene las connotaciones griegas
de algo oculto o incomprensible,*”® o de doctrina esotérica para los
iniciados,”” sino que debe ser entendida en el contexto biblico y
judio,”® en el que el misterio se relaciona con la revelacion de la
Tor4 y los actos salvificos de Dios en la historia.*” Denota una
revelacién de la actividad escatoldgica de Dios;’* un elemento del
plan divino que ahora es explicado y que puede causar sorpresa o
resultar paradoéjico. Aqui puede referirse de forma colectiva a los
propositos salvificos de Dios, especialmente tal y como son presen-
tados en el mensaje del evangelio de Cristo.”®' Respecto a qué
constituye el misterio, hay numerosas interpretaciones.””> La mas
comun suele asociar el misterio al tiempo y la forma de la salva-

¢ Schreiner, Romans, 613. Contra Schlatter, que parece afiadir un componente
oculto al misterio al decir que la revelacion del misterio la ofrece Pablo en ca-
lidad de profeta y consiste en algo a lo que nadie mas tiene acceso (“He is
authorized to prophesy, thereby expressing a mistery, for the one prophesying
is informed about the divine will that no one is able to search out”, Schlatter,
Romans, 224)

497 Hendrickson, Romanos, 416.

% Aunque no tiene necesariamente una estrecha relaciéon con tradiciones apoca-
lipticas intertestamentarias (contra Johnson, The Function of Apocalyptic and
Wisdom Traditions in Romans 9-11, 163, quien sefiala “in the of 11:25-26,
more than anywere in Romans 9-11, apocalyptic and wisdom traditions coa-
lesce to advance —and in this case conclude— Paul’s argument”).

499 ~- . . . . .,
Si el misterio fuese algo nuevo o “misterioso” con la connotacién de oculto,
seria sorprendente el abundante uso del AT que se emplea en la argumentacion
y explicacion del mismo.

> Fitzmyer, Romans, 621.

1 Este uso es empleado en 1 Corintios, Colosenses y también en Efesios (cf.

Wright, “The Epistle to the Romans”, 687). Bockmuehl, sin embargo, cree que
la revelacion del misterio en 11:25 pertenece a una categoria especial de miste-
rios escatologicos de Dios y se refiere a la salvacion de los judios en la pa-
rousia (Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline
Christianity, 173).

502 ’ . . . . e .y ..
Refoulé recoge siete interpretaciones distintas: la salvacion de Israel, la limi-

tacion temporal del endurecimiento de Israel, la manera en la que Israel sera
salvo, la relacion entre los judios y los paganos, la ampliacion de la salvacion a
los paganos, la constitucion del Israel de Dios, una forma particular de salva-
cion (Refoulé, Et ainsi tout Israél sera sauvé, 25-30).

316



cion del Israel étnico.”” Sin embargo, esta explicacion no resulta
satisfactoria a la luz de la teologia de Pablo. Si se amplia el campo
de vision al conjunto de la literatura paulina, resulta mas claro que
el contenido del misterio para el apodstol tiene que ver con la reve-
lacion del evangelio y con la union de judios y gentiles en la comu-
nidad de salvacién (Efe 3:5-6).”"* La epistola que mas desarrolla el
contenido del misterio es Efesios.””” En ella y en el contexto gene-
ral de las epistolas paulinas, el misterio se refiere a la nueva comu-
nidad de creyentes reunidos en torno a Cristo.””® Por eso es posible
entender de forma coherente con el resto de la teologia de Pablo
que en 11:25 se refiere a la comunidad que surge a partir del olivo
original y en la que se integran los gentiles para formar Israel, co-

303 Moo, The Epistle to the Romans, 716; Schreiner, Romans, 614; Jewett, Ro-

mans: A Commentary, 699, sefialan que el misterio es tripartito: el endureci-
miento de los judios, la conversion de los gentiles y la conversién final de los
judios. Para Hendrickson el misterio es la interdependencia entre judios y gen-
tiles en el plan de salvacion (Hendrickson, Romanos, 416). Batey acepta de
forma precipitada y sin suficiente argumentacion que el misterio es que “todo
Israel sea salvo” (Batey, “So All Israel Will Be Saved”, 224). Tampoco
Blaising llega a captar el sentido de misterio aqui (Blaising, “The future of Is-
rael as a theological question”, 435-459). Merkle, “Romans 11 and the Future
of Ethnic Israel”, 715, sefiala que el misterio contiene tres elementos: el endu-
recimiento de Israel, la entrada de la plenitud de los gentiles, y la salvacion de
“todo Israel”.

% Davis, “The centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”, 415.

%5 Aparece seis veces, mas que en ninguna otra (Véase excursus de Hoehner
sobre el concepto de “misterio” en Harold Hoehner, Ephesians: An Exegetical
Commentary [Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002], 428-434). En
el AT los gentiles podian formar parte del pueblo de Dios y compartir sus pri-
vilegios y responsabilidades como tal, pero tenian que hacerse judios. Sin em-
bargo en el NT los gentiles no se hacen judios, ni los judios se hacen gentiles.
En cambio, ambos grupos se convierten en una nueva entidad, cristianos. Para
Hoehner, ese es el misterio (Hoehner, Ephesians: An Exegetical Commentary,
434). No es accidental que en las secciones en las que mas claramente trata Pa-
blo el pueblo de Dios sea en Romanos 9-11 y en Efesios 2, en las mismas sec-
ciones en las que desarrolla el concepto de “misterio” (¢f. Barth, The People of
God, 29).

% Cf. Col 1:26-27; 2:2; 4:3; y sobre todo en Efe 1:9-10; 2: 12-22; 3:3-6. Cf. la
relacion entre el “misterio” y la “reconciliaciéon” en Granados, La reconcilia-
cion en la carta a los Efesios y en la carta a los Colosenses, 193-206.

317



mo pueblo de Dios.””” Por otra parte, el proposito de la revelaciéon
del misterio debe ayudar a la comprension de la naturaleza de este.
El texto deja claro que la revelacion del misterio ocurre: “Para que
no os tengais por prudentes en vuestra propia opinion” (tve un nte
[map] €avtoic dpévipor).”™ La arrogancia constitiuye un problema
espiritual indiscutible.® En este contexto y en este momento cul-
men de la argumentacion no seria 16gico que Pablo utilizara una
declaracion de separacion entre los creyentes en dos bandos, para
combatir la arrogancia espiritual de unos hacia otros.”'’ En cambio,
resulta mas coherente esperar una declaracion de fraternidad, de
comunion en Cristo en un solo cuerpo como fuente de reconcilia-
cion, pero no como fuente de segregacion. Por eso la revelacion del
misterio asi entendido estd en armonia con el resto de la proclama-
cion evangélica del apostol, en cuya esencia se encuentra la unidad
“en Cristo”, y no la separacion entre creyentes. Beker sefiala con
acierto que si el misterio se entiende como una revelacion total-
mente nueva, sin relacién con ninguna revelacion anterior, la decla-

507 . . L . .
La relacion entre la revelacion del misterio en Efesios y en Romanos ha sido

puesta de manifiesto por Sigurd Grindheim, “What the OT Prophets Did Not
Know: The Mystery of the Church in Eph 3: 2-13”, Biblica 84, 4 (2003): 548-
550.

08 “ppdvipoc” también puede ser traducido como “sabio”, “prudente” (BDAG,

1066).

509 . .7 . O . o e , . .
La situacion socioldgica de la comunidad cristiana en Roma podia implicar

un sentimiento de superioridad por parte de los gentiles debido al rechazo del
evangelio por parte de los judios. Por tanto, aunque existiera una situacion real
étnica, el motivo del orgullo era espiritual. Scott sefiala que consciente o in-
conscientemente, el resultado de la concepcion que se tenia sobre Israel como
pueblo elegido desemboco en actitudes de aislamiento, superioridad y celo por
defender los “privilegios” judios en esta época (Véase Julius J. Scott, Jewish
Backgrounds of the New Testament [Grand Rapids, Michigan: Baker Books,
1995], especialmente las paginas 335-352).

510 . . o L .
Esto podria aumentar la arrogancia de estos ultimos al implicar una cierta

preeminencia en la entrada de los gentiles en el reino de Dios, y entonces, solo
entonces, ocurriria la salvacion del “Israel étnico”. Es decir, que la salvacion
del Israel étnico estaria supeditada a la entrada de los gentiles. Cuesta pensar
que el apoéstol empleara este razonamiento precisamente para disminuir la
arrogancia de los gentiles frente a los judios. Es mas coherente entender que la
revelacion del misterio, en vez de separar la salvacion de unos y otros en eta-
pas, proclama la reunion de todos los creyentes en el reino de Dios.

318



racion de Ro 11:26 resultaria una declaracion novedosa, sin paran-
gon en el resto de la literatura del NT, y por tanto, incluso contra-
dictoria con el mensaje biblico y con Pablo. Sin embargo, si el mis-
terio de 11:25 se interpreta como una digresion de los argumentos
previos de Pablo, este misterio debe estar relacionado con la unién
de los salvos en el “nuevo Israel”, ya que en 11-24 queda claro que
la salvacion de Israel depende de la aceptacion de la fe en Cristo.”"!
Por eso, es mas razonable entender el contenido del misterio en
relacion con la formacion de ese “todo Israel” que encuentra salva-
cién, no con el orden de los acontecimientos.’'?

En la frase “a Israel le vino un endurecimiento parcial” (61t
Tpwolg 4md pépoug T¢ Topamd yéyover),” 4md es una preposi-
cion de genitivo con varias acepciones.”'* En este caso puede dar al
nombre pépoug (“parte”, “troz0”)’"” la connotacion de “parcialmen-
te”, “por medio de una parte”, “desde una parte”.’'® Como es habi-
tual en Pablo, amd pépouc debe ser tomado de forma adverbial
acompafiando a mWpwoic.’’” La frase puede implicar entonces que
el endurecimiento ha ocurrido a un cierto numero (comprension
cuantitativa) o que el endurecimiento ha ocurrido a Israel por un
periodo de tiempo (comprension temporal). Las opciones exegéti-

I “If the wvotrprov of 11:25 cannot be interpreted as a novel departure and as
the disruption of Paul’s previous arguments, we must acknowledge that the fo-
cus of the argument in 11:11-24 rest not only on the jealousy-motif, which
must draw Jews to the gospel, but also on Israel’s absorption into the church as
the new Israel. For in 11:11-24 it is clear that Israel’s salvation depends on its
acceptance of faith in Christ” (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Ear-
ly Church”, 48).

>12 Contra Michael G. Vanlaningham, “Romans 11:25-27 and the Future of Israel
in Paul’s Thought”, MSJ 3, n° 2 (1992): 146.

>3 Batey lo toma como “a una parte de Israel” (Batey, “So All Israel Will Be

Saved”, 223).

514 . . .y . . .
Puede indicar separacion, el punto desde el que algo comienza, origen, dis-

tancia de un punto o causa (“am0”, BDAG, 105-107).
1 Ibid., 633.

1% En este sentido la traduccion “endurecimiento de una parte de Israel” debe ser
desechada porque t¢ TopanA es dativo, no genitivo.

' Dunn, Romans, 2:679.

319



cas parecen aceptar ambas propuestas,’'® sin embargo la interpreta-
cion temporal es dudosa porque &m0 pépouc nunca tiene un sentido
temporal en el NT.”" Por eso muchos autores siguen aqui a Sanday
y Headlam en su propuesta de “endurecimiento parcial”,”*’ que
respeta los usos habituales de la expresion en el NT. El endureci-
miento es “parcial” porque no toda la nacion ha rechazado al Me-
sias, y sigue en linea con el razonamiento anterior (“los elegidos
[lo] consiguieron; los demds se endurecieron”, 11:7; “algunas ra-
mas se desgajaron”, 11:17). En todo caso este versiculo clave no
atribuye el endurecimiento de Israel a Dios.”*' De entenderlo asi,
este seria el momento idoneo para hacerlo, sin embargo utiliza el
impersonal yéyover (“ha acontecido” o “ha sucedido”),’** indican-
do un resultado del rechazo.’”

La siguiente frase también ha sido debatida debido a la tra-
duccion de la férmula &ypr ob, “hasta que”, que sugiere una se-
cuencia temporal.”** En la expresion “la plenitud de los gentiles”
(t0 TANpwUa TV €BvAY), el término TAMpwua también se utiliza en
el versiculo 12 respecto a la “plenitud” de los judios que creyeron.

18 Bell, The Irrevocable Call of God, 257.

1% En BDAG, 507, solo se sefiala un sentido temporal (Ro 15:24), e incluso ese

es controvertido (cf. Roberson, Israel of God, 176).

>2% Sanday y Headlam, Romans, 334.

521 1 toda esta seccion Pablo no atribuye el endurecimiento a Dios, sino al pe-

cado del propio pueblo (Villiers, “The Salvation of Israel”, 206).

522 Segiin Mussner, “el endurecimiento parcial le ha sobrevenido a Israel en ra-
z6n de un decreto insondable de Dios” (Mussner, Tratado sobre los judios, 53).
Mas adelante sostiene que el endurecimiento de Israel tuvo el propodsito de im-
pedir que Israel se disolviera en la iglesia y en el mundo de las naciones. Dios
evitd por tanto la conversion de Israel al cristianismo en su totalidad para de-
mostrar ante los pueblos, con el ejemplo de Israel, su poder y su gracia (ibid.,
203). Lo cual es una idea alejada del caracter de Dios que muestra el conjunto
de la revelacion biblica.

>3 En este sentido Wright propone que Dios, en vez de juzgar inmediatamente al

pueblo que ha rechazado al Mesias, ha permitido un periodo de endurecimiento
en el que la salvacion se expande hasta todos los rincones de la tierra, hasta que
llegue el juicio (Wright, The Climax of the Covenant, 249).

32 Dunn, Romans, 2:679.

320



Probablemente aqui indica el conjunto de gentiles’> que se unan al
pueblo de Dios,”*® empleada en oposicion con pépoug, y contrastan-
do la “parte” de los judios —endurecidos— con la “plenitud” de
los gentiles —incorporados—. Este argumento queda reforzado por
el uso de €loérdn “entre” o “haya entrado” (subjuntivo aoristo de
eloépyopat, “entrar”, “venir” o “compartir”).”*’ Ante la ausencia de
otros referentes de lugar a los cuales pueda “entrar” la mTAnpwpe de
gentiles, se impone la metafora del olivo que Pablo acaba de em-
plear, como la entidad a la que se unen los gentiles. La expresion es
una continuacion de la metafora en la que los gentiles, igual que
son injertados en el olivo,”*® ahora “entran” a esa comunidad de
creyentes por la fe.”” Tal planteamiento estd en armonia con el
concepto de entrada al “reino de Dios”, que no es otro que “Is-
rael”.”* De hecho, la expresion “entrar” era usada casi técnicamen-

323 E] “namero total” de los gentiles (Cantera-Iglesias).

%% Aus sefiala que esta expresion hace referencia a los gentiles de Hispania, cuya
entrada en la comunidad de salvacion mediante el ministerio del apostol, origi-
naria el fin de ese periodo y la restauracion de Israel (Roger D. Aus, “Paul’s
Travel Plans to Spain and the ‘Full Number of the Gentiles’ of Rom 11:25”,
NovT 21,n° 3 [1979]: 242, aunque no ofrece suficiente apoyo exegético ni teo-
logico para llegar a esa conclusion).

27 «eioépyopar”, BDAG, 293.

>%¥ Fiztmyer sefiala como mas probable que Pablo indique aqui entrar a la comu-

nidad de salvacion (Fitzmyer, Romans, 622).

529 : : . .
Mussner sostiene: “Sin duda que su forma actual de obrar no implica una

condena definitiva de Israel (11:1), sino Ginicamente una pretericion interina
“hasta que entre (en el computo de los salvados predeterminado por Dios) el
numero total de los gentiles” (Mussner, Tratado sobre los judios, 20). Pero el
paréntesis lo presenta sin argumentacion exegética para tratar de encontrar sen-
tido a la entrada de los gentiles, por lo que tal explicacion no es satisfactoria.
No sefiala donde entran los gentiles, y el concepto de “cémputo divino” no tie-
ne fundamento exegético.

>3 Fitzmyer reconoce que Pablo puede estar hablando de entrar en la comunidad

de salvacion o en el “reino de Dios” (Fitzmyer, Romans, 617, 622). Hofius en-
tiende que aqui se refiere a la entrada de los gentiles en “Israel” como comuni-
dad de salvacion, y sostiene que debe ser entendido a la luz de la expectativa
escatologica del AT sobre la peregrinacion a Sion de todas las naciones
(Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 34). Sin embargo el razonamiento de
Hofius parece contradictorio. Primero sostiene que hasta que no hayan entrado
los gentiles en el Israel comunidad de salvacion no puede ocurrir la salvacion

321



te para referirse a la entrada al “reino de Dios”, a la “gloria divina”,
0 a la “vida”.>®' Pocos comentaristas, no obstante, relacionan “Is-
rael”, como comunidad de salvacion con el “reino de Dios”, y los
toman como opciones separadas.’*”> Sin embargo, percibiendo la
relacion tipologica existente entre ambos conceptos, es logico en-
tender la imagen del olivo en referencia a Israel como comunidad
de salvacion y reino de Dios.” Incluso Bell, que defiende que el
contenido del misterio se refiere a la salvacion de todo el pueblo
judio, reconoce que el verbo “entrar” puede expresar la idea de los
gentiles entrando en la comunidad de los salvos.”* Por eso lo mas
logico es entender que la entrada se refiere a la incorporacion en el
olivo del que habla la metafora.’*” Guthrie sefiala que el propdsito
del pasaje es mostrar que el pueblo de Dios no es la comunidad
cristiana en lugar de la comunidad judia, sino Israel y la iglesia a la

vez.””” Este concepto no es ajeno al mundo judio, ya en la literatura

de “todo Israel”; pero unas lineas mas abajo declara “there is no doubt that mag
Topam at Rom 11:26a refers only to jews”.

331 Cf. Mt 7:21; 13:8; Mr 9:43-47; especialmente Mt 7:13; 23:13; Lc 13:24)
(Sanday y Headlam, Romans, 335). Contra Vanlaningham, “Romans 11:25-27
and the Future of Israel in Paul’s Thought”, 152, quien sefiala que no es un
término escatoldgico ni técnico, sino que significa “venir”, sin embargo, luego
no explica el lugar al que entran los gentiles. El concepto de la entrada de las
naciones puede derivarse de las expectativas del AT de la peregrinacion escato-
logica de las naciones a Sion (cf. Is 2:2-4; Mi 4:1-13) (Scott, Paul and the Na-
tions, 132-133).

32 Gnilka sefiala que la expresion hace referencia a la entrada en el pueblo de
Dios, y matiza que no se puede confundir con la entrada en el “reino de Dios”.
Sin embargo, como ha sido sefialado, el pueblo de Dios se identifica como Is-
rael y hace referencia también a un reino espiritual del que Cristo es el rey (cf.
Gnilka, Pablo de Tarso, 275).

333 Keck, Romans, 279; o el “Israel de Dios” (Ellis, Paul’s Use of the Old Testa-
ment, 123).

3% Bell, The Irrevocable Call of God, 258. Pero no llega a explicarlas, proba-

blemente porque no tienen explicaciéon con su planteamiento. Si entran a la
comunidad de los fieles, evidentemente esa comunidad es “Israel”. Legasse
también interpreta que esta declaracion indica la union de los gentiles a la co-
munidad de salvacion (Legasse, Romains, 726).

>3 Anderson, Ancient Rhetorical Theory and Paul, 213.
>3 Shirley C. Gutrhrie, “Romans 11:25-327, Int, 38 (1984): 286.

322



del segundo templo la vocacion de Israel se cumple en cierto senti-
do cuando los gentiles vienen a unirse al pueblo de Dios, y adoptan
su sabiduria o su estilo de vida.”>” Asi pues, el concepto de la en-
trada de los gentiles en la comunidad de Israel, era un concepto
aceptado en tiempos de Pablo.’*® El pléroma “mAfpwpa” de los gen-
tiles se referiria asi a la plenitud de gentiles que entran en el reino
de Dios,”*” y en la comunidad de salvacién. El que se utilice la
misma expresion para Israel (v. 12) y para los gentiles (v. 25) im-
plica que Pablo no veia diferencia en cuanto a su salvacion.”* Esto
es de gran trascendencia, porque Ro 4:16 presenta a Abrahdn como
“padre de todos nosotros” y 4:17 cita la expresion “padre de mu-
chas naciones”. Abrahan, como “padre de la fe”, iba a ser padre de
muchas naciones que iban a “entrar” en la familia de la fe en Cris-
to. Por eso es muy significativo que ahora la revelacion del miste-

337 Mas adelante, en las discusiones rabinicas se encuentra mucha discusion

respecto al lugar de los gentiles dentro del propodsito divino. Cf. Wright, The
New Testament and the People of God, 267. Christopher Wright sefiala que en
la concepcidn rabinica de la época, la restauracion de Israel se concebia como
un evento que debia ocurrir previamente a la entrada de los gentiles. Sin em-
bargo, la propagacion del evangelio a los gentiles sorprendi6 a los mismos dis-
cipulos. Comenzaron asi a entender que la “restauracion de Israel” implicaba, o
estaba siendo demostrada, en la entrada de los gentiles: “At a council of the
church, convened specifically to resolve this issue, the considered apostolic in-
terpretation of events was that the inclusion of the gentiles into de new messi-
anic community was an eschatological act of God. And the important point is
that this turn of events not only fulfilled prophecy concerning the nations but
also demonstrated that the prophesied restoration of Israel and its Davidic
kingdom was being fulfilled. If God was gathering the nations, then Israel too
was being restored” (Christopher J. H. Wright, Knowing Jesus through the Old
Testament [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992], 170).

338 Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’”, 97; “Religion in the State of Israel”,

The New Encyclopedia of Judaism, ed. Geoffrey Wigoder (New York: Univer-
sity Press, 2002), 404.

339 Sanday y Headlam, Romans, 335; Cranfield, Romans, 2:575; Dunn, Romans,
2:680; Fitzmyer, Romans, 621-622; Moo, The Epistle to the Romans, 719;
Schreiner, Romans, 617; Wright, “The Epistle to the Romans”, 688. Scott sos-
tiene que aqui Pablo estd haciendo referencia a la plenitud de las naciones, no
de los gentiles, sefialando las 70 o 72 naciones presentes en la “tabla de las na-
ciones” de la tradicion judia (Scott, Paul and the Nations, 127-128).

340 Keck, Romans, 279.

323



rio haga referencia a la plenitud de las “naciones” (¢8vGr) y men-
cione explicitamente su entrada en la comunidad de salvacion.

Siendo que el versiculo 26 constituye el centro de esta in-
vestigacion, es necesario detenerse en cada uno de los elementos
que lo componen. El primero es la expresion kol oVtwg (“y asi”).
Bell recoge cuatro interpretaciones posibles a nivel linguistico:*!
1) de forma temporal (“y entonces”)’** con un sentido escatologico
apuntando a la parousia; 2) de forma modal refiriéndose a lo que
precede (“de esta forma”, “asi”);’* 3) de forma modal, pero en
referencia a lo que sigue a continuacion (“de la siguiente forma™)
entendiendo los términos oltw¢ y kabw¢ de forma c:orrelativa;544 y
4) finalmente, en sentido logico, siguiendo la declaracion anterior y
manteniendo un sentido temporal.>*

La primera propuesta es la menos verosimil,”*® ya que el
sentido temporal de la expresion kel oUtwe resulta injustificado
gramaticalmente en este contexto.”*’ De las méas de 200 veces que
aparece la formula en el NT, ninguna de ellas tiene un sentido tem-
poral.>*® Si Pablo hubiera querido decir claramente “entonces” po-

3 Bell, The Irrevocable Call of God, 258-259.

342 Késemann, Romans, 303, 313; Barrett, The Epistle to the Romans, 206, 223;
mas recientemente Pieter W. van der Horst, “‘Only Then Will All Israel Be
Saved’: A Short Note on the Meaning of kal oUtw¢ in Romans 11:26”, JBL
119, 3 (2000): 521-539.

33 Cranfield, Romans, 2:576; Wright, The Climax of the Covenant, 249.

> Peter Stuhlmacher, “Zur Interpretation von Rémer 11:25-32”, en Probleme

biblischer Theologie: G. von Rad zum 70 Geburtsag, ed. Hans Walter Wolff
(Miinchen: Chr. Kaiser Verlag 1971), 560.

> Esta sutil distincion es la que elige Bell como correcta, pero quiza no se justi-

fique como una cuarta opcion.

346 Fitzmyer, Romans, 622. Ademas del texto que suele sefialar a favor de esta

interpretacion (Hechos 17:33), no se atestigua un sentido temporal al adverbio
en el griego en el NT.

47 J. Jeremias, “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu Rém 11,

25-36”, en Die Israelfrage nach Rém 9-11, ed. L. de Lorenzi (Roma: Abtei von
St Paul vor den Mauern, 1977), 198. El sentido temporal es inaceptable para
esta expresion segun Schreiner, Romans, 620.

348 “oUtwe”, BGAG, 602. Fitzmyer, Romans, 622; Contra Munck, Christ and
Israel, 136.

324



dria haber usado kai tdte en vez kol obtwe.”” Ademas, en otros
empleos que hace Pablo de esta expresion (c¢f. 1 Cor 11:28; 14:25;
1 Tes 4:17) tiene un claro sentido modal, nunca temporal. Por tan-
to, el sentido modal, en cualquiera de sus variantes, resulta el mas
probable.”’ Pablo explica que “asi”, de la forma que acaba de des-
cribir en los desarrollos anteriores, ocurre la salvacion de “todo
Israel” que a continuacion va a presentar. La traduccion mas ade-
cuada de este adverbio serfa pues “asi, de este modo”.”>!

En la frase ma¢ Topand owbnoetal el adjetivo mag significa
“todo”, “cada uno”, indicando plenitud. Es importante recordar el
abundante uso que hace Pablo de este adjetivo y sus derivados a lo
largo de la epistola.”>* Hay una clara intencion integradora desde el
principio. Su uso consistentemente en la epistola tiene una inten-
cion inclusiva referida a judios y gentiles.”>® La particula “todo”
(meic) en ninguna ocasion a lo largo de la epistola hace referencia
unicamente a los judios. Cuando ocurre en referencia a seres hu-
manos incluye tanto a judios como a gentiles. Por tanto lo mas pro-
bable es que en este versiculo —que contiene la méxima expresion
soteriologica de la epistola— también haga referencia a judios y
gentiles creyentes dentro de la comunidad de salvacion (el “olivo”)
en la que “todos” se injertan.

“Todo Israel sera salvo”

La interpretacion de esta expresion determina la compren-
sion de todo el pasaje. Las propuestas, como se ha visto en el pri-
mer capitulo, han sido muy variadas a lo largo de la historia. Aun-

349 Cotrell, Romans, 2:278.

330 Sanday y Headlam, Romans, 335; Cranfield, Romans, 2:574, 576; Dunn,
Romans, 2:681; Fitzmyer, Romans, 623; Moo, The Epistle to the Romans, 621,
Schreiner, Romans, 621; Wright, “The Epistle to the Romans”, 691.

331 Dunn, Romans, 2:680; Wright, The Climax of the Covenant, 249; Robertson,
Israel of God, 182.

P2 Ro 1:5, Tss, 16, 18, 29; 2:1, 9ss; 3:2, 4, 9, 12, 19ss, 22ss; 4:11, 16; 5:12, 18;
7:8; 8:22, 28, 32, 37; 9:5ss, 17; 10:4, 11ss, 16, 18; 11:10, 26, 32, 36; 12:3ss,
17ss; 13:1, 7; 14:2, 5, 10ss, 20, 23; 15:11, 13ss, 33; 16:4, 15ss, 19, 26.

> Dunn, “Paul and Justification by Faith”, 91, pero luego no la interpreta asi en

11: 26 (¢f- Dunn, Romans, 2:681).

325



que hay autores que rechazan encontrar un significado teoldgico
coherente en la expresion y concluyen que Pablo hace una declara-
cion hiperbolica,”™ o que esta expresion no expresa mas que el
anhelo personal del apostol, pero que no refleja una verdad teologi-
ca relevante,” en los Gltimos afios se han multiplicado los intentos
por descifrar el contenido teoldgico del versiculo. Por eso es preci-
so analizar las diferentes propuestas que se han enumerado en la
introduccion, para explorar todas las posibilidades hermenéuticas
en su contexto.

“Todo Israel” como todo el pueblo judio
a lo largo de la historia

Esta interpretacion considera como referente de la expresion
“todo Israel” al conjunto de descendientes literales de Abrahdn a lo
largo de la historia. Su principal ventaja es que resulta consistente
con la mayoria de referentes de “Israel” en los capitulos 9-11, sobre
todo con el referente del versiculo 11:25. Sin embargo, gran niime-
ro de expertos reconocen que la eleccion de Israel en el AT no pue-
de utilizarse para justificar una salvacion de todos y cada uno de
los judios.”® Schreiner sefiala el error que representa considerar el
versiculo 11:26 como una promesa de salvacion para todos los ju-
dios a lo largo de la historia.”®’ Resultaria problematico aceptar a
nivel teoldgico la salvacion de todos descendientes literales de
Abrahan sin excepcion, ya que se incluiria incluso a apostatas en

334 Given, “Restoring the Inheritance in Romans 11:17, 96.

> J. Kerhofs sefiala: “We have the feeling that Paul’s affirmative way of pre-

senting his conviction regarding Israel’s final conversion is hardly anything
more than the expression o fan ardent hope. His prophetic announcement is by
no means an anticipatory blueprint of future events [...] Paul’s vision is scarce-
ly more than a wish, a dream” (“Israel’s Future According to Romans 9-117,
51-52).

336 Cf. Schreiner, Romans, 498; Moo, The Epistle to the Romans, 254-258; Vil-
liers, “The Salvation of Israel”, 217.

7 «Since Israel is a theocratic entity, not all those who are part of ethnic Israel

are part of the remnant, the true people of God. One should not conclude,
therefore, that the purpose is to say that all ethnic Israelites throughout history
will be saved” (Schreiner, Romans, 578).

326



clara rebeldia contra Dios.”® Para evitar este problema los partida-
rios de esta tesis sostienen que la expresion hace referencia al pue-
blo de Israel “como un todo”, pero no necesariamente a cada indi-
viduo.” Sin embargo, esta solucion de compromiso genera otro
problema serio, y es que no hay base exegética para determinar que
“todo Israel” signifique “la mayor parte” de Israel. Robertson sefa-
la con acierto que en este contexto “todo” no puede significar “la
mayoria”.”® Hoehner también sefiala que si Pablo se estuviera refi-
riendo al pueblo “como un todo” podria haber usado la expresion
610¢.”®! Ademas, esta propuesta contradice gran parte del argumen-
to presentado por Pablo en los versiculos anteriores. Si por “todo
Israel” se indicara que la salvacion de todos los judios a lo largo de
la historia estaba garantizada, entonces las declaraciones en las que
Pablo habla de su esfuerzo, preocupacion, “gran tristeza y dolor
incesante” de corazén por los de su sangre carecerian de sentido
ante una afirmacion posterior de salvacion para “todos ellos”. La
epistola es consistente precisamente sefialando lo contrario, que no
todo Israel desde el punto de vista étnico, va a ser salvo.”** Por tan-
to, la interpretacion de “todo Israel” como referencia diacronica al
conjunto de judios durante la historia no resulta satisfactoria, por-
que plantea grandes interrogantes teologicos, resulta incoherente
con el mensaje de Pablo y resulta imposible de armonizar con el
resto de la evidencia biblica.’®

>%% Incluyendo a los miembros del pueblo que fueron objeto de destruccion por

juicios divinos.

339 E.g. Morris, The Epistle to the Romans, 420; Dunn, Romans, 2:681; Sanday y
Headlam, Romans, 335; Munck, Christ and Israel, 136; Barrett, The Epistle to
the Romans, 223-224; Kisemann, Romans, 313; Murray, Romans, 2:98; Cran-
field, Romans, 2:577; Fitzmyer, Romans, 623; Harrington, Paul on the Mystery
of Israel; Dahl, Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mission; en-
tre otros.

560 Robertson, The Israel of God, 183.

! Hoehner, “Israel in Rom 9-117, 155.

%62 Riisinen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”, 184

563 En ninguna ocasién “todo Israel” tiene un sentido diacrénico (Moo, The

Epistle to the Romans, 723; Hoehner, “Israel in Rom 9-117, 156).

327



“Todo Israel” como conjunto de judios creyentes
a lo largo de la historia

Para evitar la incoherencia teolodgica que representa suponer
una salvacion de todo el conjunto de judios a lo largo de la historia,
sobre la base unicamente de un componente étnico (en contra del
discurso de Pablo a lo largo de la epistola), algunos comentaristas
sostienen que el referente de “todo Israel” no es el conjunto de ju-
dios, sino unicamente los judios creyentes en Jesus a lo largo de
toda la historia.’®* Esta propuesta resuelve algunas dificultades de
la explicacion anterior. Sin embargo tiene el serio problema de que
tal mensaje no se puede considerar el climax de la argumentacion
anterior.”® La conclusion de que los judios “creyentes” seran sal-
vos resultaria una afirmacion tautoldgica. El ser “creyente”, impli-
ca creer en el Mesias, y eso convierte ya al “creyente” en cristiano.
No representa ninguna revelacidon paraddjica, y no concuerda con
la linea de argumentacién de Pablo.”®® Autores como Witherington
seflalan que esta interpretacion es inaceptable porque se trataria de
una conclusion evidente.’®” Pablo ha afirmado a lo largo de toda la
epistola que “todo el que cree” en el Mesias sera salvo por la gracia
de Dios, sin tener en cuenta criterios étnicos. Por tanto no tendria
sentido que Pablo reiterara la misma idea como la revelacion de un
gran misterio. Ademas, los judios creyentes, como Pablo, no nece-
sitaban la “entrada” de todos los gentiles para ser salvos porque ya
crefan, por tanto, ya formaban parte de la comunidad de salvacion.
Esta propuesta implicaria que Pablo no estd diciendo nada nuevo
en los versiculos 25 y 26.°°® Por otra parte, esta interpretacion sigue
manteniendo, aunque atenuada, la diferenciacion étnica entre judios
y gentiles en el plan de salvacidon que Pablo trata de deconstruir en
la epistola, y no reconoce el referente de “Israel” en términos espi-

%% Uno de los principales defensores de esta interpretacion es Frangois Refoulé,

Et ainsi tout Israél sera sauve.

%% Como perciben Schreiner, Romans, 617; Cranfield, Romans, 2:577 ; Hoehner,
“Israel in Rom 9-117, 155.

%% A pesar de la insuficiente defensa que hace de esta teoria Hendricksen, Expo-

sicion de Romanos, 420

367 Witherington, Romans, 175

38 Schreiner, “The Church and Israel in Paul”, 27.

328



rituales al que Pablo alude de modo sistematico. La expresion “to-
do Israel” debe pues hacer referencia a algo mas que simplemente
el remanente de judios que han creido, convirtiendo esta propuesta
también en insatisfactoria.

“Todo Israel” como el conjunto de judios al final de la historia

Ante los problemas que implica una consideracion diacroni-
ca de “todo Israel”, ya sea como creyentes o no creyentes en Cristo,
se ha propuesto que “todo Israel” hace referencia inicamente a los
judios vivos al final de la historia de la humanidad, en términos
escatologicos.”®® Esta propuesta tiene a su vez varias alternativas.
Los autores se dividen entre la creencia en una conversion masiva
del pueblo judio al final de la historia —lo cual habilitaria la salva-
cion de Israel “por fe” en el Mesias—, y la creencia en una forma
especial de salvacion para los judios sin necesidad de aceptar a
Jesus por la fe. Esta tltima opcién, es conocida como la teoria del
sonderweg para Israel.””

De entrada, ambas alternativas se enfrentan con un proble-
ma serio, y es que el contexto de la epistola y de Ro 9-11 no prepa-
ra en absoluto esta opcion de salvacion final, y va en contra de todo

%% Scott, en un razonamiento muy poco claro, y tras una investigacion poco
seria, concluye que “todo Israel” incluye al menos un remanente de las tribus
del norte, que sera salvo junto con el pueblo endurecido en la parousia (Scott,
“And then all Israel will be saved”, 518).

37 La teoria del sonderweg postula una salvacion “especial” para los judios sin

necesidad de una conversion o la aceptacion de Jesus por la fe. Ha cobrado im-
portancia como consecuencia del didlogo cristiano-judio Entre los que defien-
den las postura del sonderweg estd Mussner, Tratado sobre los judios, 60; John
G. Pager, The Origins of Anti-Semitism: Attitudes towards Judaism in Pagan
and Christian Antiquity (Oxford: Oxford University Press, 1983), 261; Gaston,
“Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”, 319-326; Getty, “Paul and the Salvation
of Israel”, 464. Para una critica a la postura de Gaston, véase Terence L. Do-
naldson, “Jewish Christianity, Israel’s Stumbling and the Sonderwerg Reading
of Paul”, JSNT 29, 1 (2006): 27-54, aunque sigue manteniendo un lugar espe-
cial para Israel, que ¢l denomina sonderplatz (ibid., 27). Para un analisis de las
posturas de los principales autores que defienden esta teoria véase Winfrid Ke-
ller, Gottes Treue-Israels Heil: Rom 11:25-27-Die These vom ‘Sonderweg’ in
der Diskussion, Stuttgarter Biblische Beitrdge 40 (Stuttgart: Verlag Katho-
lisches Bibelwerk GMBH, 1998), 2-55.

329



el argumento anterior.””' Esta afirmacion entraria en flagrante con-

tradiccién con lo expuesto en los capitulos previos.”’” Schnabel
seflala que cualquiera sea nuestra comprension de las promesas
para Israel o nuestra comprension de la escatologia, resulta incon-
cebible que Pablo perciba el evangelio que predica como valido
unicamente hasta la parousia, cuando la filiaciéon étnica se hace
efectiva de nuevo y Dios salva a los judios de todas las generacio-
nes simplemente por ser judios.”” En el caso de la conversién ma-
siva al final de la historia, Mufioz Senala: “Verdaderamente resulta
extrafio pensar en el anuncio de una conversion futura de los judios
endurecidos, origen de numerosos problemas y, ademads, cuando no
se menciona para nada tal conversion.””’*

Nada en la teologia de Pablo, ni mucho menos lo expuesto
en la epistola, habilita tal conclusion. Mussner recuerda que el tex-
to no menciona en ninguna parte la conversion de Israel,”” lo cual
hace esta interpretacion inconsistente con el resto del mensaje de
Pablo.”’® Ademés, esta propuesta no respeta el sentido “modal” de

s Hendrickson, Romanos, 418.

°72 Wright sefiala con contundencia que si Pablo habia recibido una revelacién

especial respecto a que toda la raza judia iba a ser salva al final de la historia,
se equivoco al afiadirlo a lo que habia escrito e los capitulos anteriores, y po-
dria, en cambio, haber quemado los capitulos 1-11 que ensefiaban una cosa to-
talmente diferente (Wright, “The Epistle to the Romans”, 689).

373 Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, 55-56.

™ Alfonso S. Mufioz, El Mesias y la hija de Sién (Madrid: Editorial Ciudad
Nueva, 1994), 312.

> Mussner, Tratado sobre los judios, 54. Sin embargo, para ¢l, Dios salva a

Israel por una via especial, aunque hace descansar esta via especial en el prin-
cipio de gratuidad y que revalida asi la divinidad de Dios mediante la eleccion
la vocacion y la promesas, mediante un decreto “independiente de todos los
caminos y especulaciones humanas”. De forma incomprensible y haciendo un
malabarismo teoldgico, sin embargo, Mussner seflala que “De esta manera
también en la via especial de la salvacion de todo Israel sigue operando efi-
cazmente la doctrina paulina de la justificacion” (ibid., 56). Keck también sos-
tiene que en estos versiculos no hablan de una conversion final de los judios.
De hecho, hace énfasis en que no son los judios los que son descritos como in-
tegrandose entre los cristianos gentiles, sino los gentiles los que son integrados
en el olivo (Keck, Romans, 277-286).

37 Ben L. Merkle, “Romans 11 and the future of ethnic Israel”, JETS 43 (2000):
709-721.

330



la expresion oUtwe, ya que de ninguna forma la salvacion milagrosa
de “todo Israel” al final de la historia se conecta con ningun pasaje
anterior.

Por otra parte, la creencia en una “via especial” de salvacion
para Israel, aunque evita el problema de una necesaria conversion
masiva se enfrenta con otro problema mayor aun al contradecir
todo el peso del argumento neotestamentario respecto a la necesi-
dad de la fe en el Mesias para alcanzar la salvacién. No hay argu-
mentos biblicos para entender una salvacion ajena a la fe en Cris-
to.””” Desde un mero razonamiento 1ogico, Riisénen sefiala con
acierto que si Israel no necesitaba creer en Jestis como Mesias, re-
sulta poco claro por qué Pablo deplora su amioticc (como en Ro
11:20-23), o su desobediencia (11:31).”’® El anhelo de Pablo y su
oracion por la salvacion de Israel (10:1) resultarian también sor-
prendentes si de verdad pensara que los judios podian ser salvos al
margen de la fe en Jesus.””” Esta teoria ha sido ya suficientemente
criticada, por eso no es necesario hacerlo mas aqui.”®’

Una variante de compromiso entre ambas propuestas es la
que propone una salvacion in extremis del pueblo judio mediante
una fe que surge de forma milagrosa al contemplar a Jesus en su
segunda venida. Bell, que sostiene esta opinidn, explica que de la
misma manera que Pablo se convirtié en su camino a Damasco,
“todo Israel” se convertird en el instante final de la historia del
mundo, y en ese instante “sera salvo”, porque la fe surgird en todos
ellos al mismo tiempo en la parousia.”® Esta propuesta no es nue-
va,”™ ya que es una teoria del sonderweg modificada. Aunque
Hofius (otro defensor de esta teoria) declara que esta salvacion de

377 Hoehner, “Israel in Rom 9-117, 158; Kyrychenko, “The Consistency of Ro-

mans 9-117, 226-227.

378 Riisinen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”, 190.

579 Véase discusion en Longenecker, “On Israel’s God and God’s Israel”, 31.

%0 yéase al respecto Reidar Hvalvik, “A Sonderweg for Israel: a critical exami-

nation of a current interpretation of Romans 11:25-27”, JSNT 38 (1990): 87-
107. También Longenecker, “Different Answers to Different Issues”, 99.

81 Bell, The Irrevocable Call of God, 270.

*%2 Ya la present6 Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 37. Bell parece desarrollar

la tesis de su profesor.

331



Israel de ninguna manera implica un sonderweg, sin embargo, unas
lineas mas abajo sostiene que “todo Israel” se salva de una “forma
diferente” al resto de cristianos gentiles.”® Lo cual resulta sin duda,
una “via especial” de salvacion. La idea que presentan Bell y
Hofius, entre otros, no se puede sostener a la luz del razonamiento
de Pablo. Para estos autores el evangelio es la voz misma de Jesus,
y es esto lo que escucharan todos los judios en la parousia y se
convertiran.’® Lo que estos autores no explican es por qué esa
conversion milagrosa solo tendria lugar entre los judios (de toda la
historia) y no entre los gentiles. Ademas, este proceso contradice la
argumentacion de Ro 10:14-15 que sefala que para creer hay que
recibir el evangelio, debe ser predicado, y alguien debe ser enviado.
Su identificacién del evangelio con “la vision de Jests en su pa-
rousia” es una solucion de compromiso que no llega a resolver los
problemas teoldgicos del sonderweg. Por eso, ninguna de estas
variantes que entienden una referencia al conjunto de judios al final
de la historia, aporta una explicacion satisfactoria y coherente con
el mensaje de la epistola.

“Todo Israel” como toda la iglesia y también todos los judios

Esta propuesta es minoritaria. Entre otros la defiende Mar-
kus Barth, quien sostiene respecto a 11:26 que la expresion “todo
Israel”, a la luz de la imagen del olivo y los injertos realizados, se
refiere a toda la iglesia como conjunto de creyentes y también al
conjunto del pueblo judio.”® Esta teorfa, aunque menos elaborada,
ya la presentd Charles H. Giblin, para quien “todo Israel” no se
puede tomar como una entidad separada, ya que connota la incor-
poracion de los gentiles asi como la mAvpwua de Israel segun la

carne.’™ Esta interpretacion pretende evitar los problemas de otras

%3 “Israel is thus saved in a different way than the Gentile Christians and the

‘remnant’” (Bell, Provoked to Jealousy: The Origin and Purpose of the
Jealousy Motif in Romans 9-11, 270 (cursiva afiadida).

% Hofius, “All Isracl Will Be Saved”, 37.

%3 «“Because a remnant, the cut-off noble branches of Israel, and their re-grafting

have been mentioned in the same context, the formula ‘all Israel’ cannot imply
only ‘the whole church’ composed of Jews and Gentiles, but must include ‘all
Jews’” (Markus Barth, The People of God, 42-43).

*% Giblin, In Hope of God’s Glory: Pauline Theological Perspectives, 303.

332



propuestas respecto a la coherencia con el argumento de la epistola,
y trata de hacer justicia a la consideracion de “todo Israel” como
una comunidad de creyentes con una connotacion mas amplia que
la meramente étnica. Desgraciadadmente Barth no desarrolla de
forma suficiente su propuesta y no explica con detalle a qué se re-
fiere con “todos los judios”, ni el tiempo y forma en la que tiene
lugar su injerto: mediante una conversion masiva al Mesias, o de
una forma especial. En todo caso, esta linea de interpretacion, al
mantener la diferenciacion entre los gentiles y judios, y plantear la
salvacion de estos Ultimos en términos étnicos diferentes a la fe
cristiana, no llega a resolver las dificultades de las propuestas ante-
riores.

“Todo Israel” como el Israel escatologico del fin de la historia

Esta propuesta trata de respetar la consideracion de “todo
Israel” como una comunidad diferente, sin referencias étnicas ata-
das al pueblo historico,”®’ y contempla a “todo Israel” como una
entidad que se formara tnicamente al fin de los tiempos, integrada
por judios y gentiles, al final de la historia:

This new eschatological context of salvation invests the entity of
Israel with a new meaning. But even here Paul does not speak
about a “spiritual” Israel —the Christians, the Jewish Christians,
the Gentiles, or the church that would replace unfaithful Israel.
Nor does he refer to Jewish Israel, either. But he sees beyond the
present earthly realities and dreams of the “saved” Israel. This
“new” Israel is a part of the “New Jerusalem” —the heavenly Is-
rael, the 144.000 of Revelation 14:3, “who are redeemed from
the earth”**

Aunque resulta una propuesta valida al contemplar la salva-
cion de todos los creyentes, plantea una pequefia objecion y es que
no reconoce en el término Israel la referencia a la comunidad espi-

587 . . -y .
Hay autores que no son consistentes en su interpretacion, como Benjamin

Martin que por una parte sostiene el “Israel de Dios” era el formado por los ju-
dios que habian aceptado a Jests y los gentiles conversos, de forma que el “Is-
rael de Dios” era la iglesia primitiva. Y por otra parte afirma que el Israel ac-
tual no es el Israel de Dios, pero lo serd cuando llegue su conversion al fin de
los tiempos. Y en ese tiempo se formara el “todo Israel” que Dios salvara (Ben-
jamin Martin, Israel y las profecias [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1976], 52.

> Doukhan, The Mystery of Israel, 33

333



ritual inaugurada por el Mesias ya en su tiempo. Esta propuesta
pretende preservar el apelativo teoldgico de “Israel” para el pueblo
judio hasta que vuelve a ser utilizado al fin de los tiempos en refe-
rencia a la comunidad escatologica. Sin embargo, como ha sido
mostrado, la designacion del pueblo de Dios como “Israel” es con-
tinua a lo largo del plan de salvacion, y refleja una importante no-
cion teoldgica del NT y de Pablo en particular.

Deficiencias hermenéuticas e implicaciones
de estas interpretaciones

Un problema que presentan estas interpretaciones en mayor
o menor medida, con excepcion quiza de la Gltima propuesta, es
que tratan de restringir el sentido de la expresion “todo Israel” a un
criterio étnico. Acompafiado de fe en el Mesias, en algunas pro-
puestas, o prescindiendo de la misma, en otras, en ultima instancia
parten de la identificacion de “todo Israel” como el pueblo histori-
co. De esta forma, rompen el principio de igualdad entre judios y
gentiles que la epistola se esfuerza por aclarar.”® La consideraciéon
de un solo pueblo de Dios es demasiado evidente en Pablo como
para ser obviada en esta declaracion soterioldgica (cf. Ro 12:5; 1
Cor 10:17; 12:2-19; Ef 2:16; 4:4; Col 3:15). Entender que “todo
Israel” tiene como referente al pueblo judio plantea numerosos
problemas hermenéuticos y teologicos.””’ Es preciso sefialar algu-
nos de los mas importantes.

El problema de la identidad judia

Los autores que proponen estas interpretaciones aqui des-
cartadas parecen no sopesar suficientemente las implicaciones de

% Wright sefiala con razén: “If v. 26* does indeed teach a special kind of salva-
tion for all or most Jews, with of without Christian faith, awaiting them at the
end of time, then it is exegetically our of step with the passage before it (11:1-
24) [...] it is theologically incompatible with the entire argument of 9:6-10:21;
and it undermines what Paul has emphasized again and again in Romans 1-8”
(Wright, “The Epistle to the Romans”, 689).

% En el contexto biblico del NT, no hay base exegética que indique una salva-

cioén basada meramente en el linaje. Por ejemplo en Mateo, la predicacion de
Juan el Bautista ataca ese mismo error: “no penséis decir dentro de vosotros
mismos: A Abrahan tenemos por padre; porque yo os digo que Dios puede le-
vantar hijos a Abrahan aun de estas piedras” (Mt 3:9).

334



sus explicaciones. Por ejemplo, si todos los descendientes étnicos
de Israel van a ser salvos, es evidente que las perspectivas de evan-
gelizacion al pueblo judio varian drasticamente. ;No seria posible
para alguien convertirse al judaismo para asegurarse la salvacion
eterna, si en alglin momento rechaza el cristianismo? Es decir, si es
posible hacerse judio por conversion, jseria factible considerar la
aceptacion del judaismo como una opcidon de salvacion? Como
sefiala Robertson, todo cristiano deberia alegrarse con la conver-
sion de alguien al judaismo al haberse asegurado la salvacion eter-
na.””' Por otra parte, hay un problema que no llega a resolver nin-
guno de los autores o comentaristas revisados a lo largo de la
historia.”* Este problema consiste en determinar quién forma parte
de “todo Israel” en términos étnicos. ;Qué determina que alguien
forme parte del Israel étnico hoy en dia? ;Nacer hijo de madre ju-
dia? ;Qué ocurriria en el caso de la adopcidn por parte de una ma-
dre judia de un hijo que no fuese judio? ;Podria alguien nacer no
judio y convertirse al judaismo para llegar a formar parte del “todo
Israel” que sera salvo? Si una madre no judia se convierte al ju-
daismo y tiene un hijo adoptado nacido fuera de Israel, ;se puede
considerar judio a ese niflo, y por tanto formar parte de ese “todo
Israel?>”

La determinacion de quién es judio es hoy en dia un asunto
debatido.””* El Parlamento de Israel ha decidido que judio es al-
guien que ha nacido de una madre judia y que no ha aceptado otra

91 Robertson, The Israel of God, 185.

%2 Bell, abre la discusion, pero no la cierra y no explica de forma coherente la

identificacion del judio ni en tiempos de Pablo ni ahora. (Bell, The Irrevocable
Call of God, 390-395). Simplemente sostiene que “Israel is not simple legally
defined (and certainly not legally created). Israel is chosen in God’s heart”.

% La casuistica se puede multiplicar aun mas. Estas preguntas se ponen mera-

mente a modo de ejemplo de lo que los autores no llegan a definir en sus pro-
puestas.

594 . . . .
Ver la variedad de respuestas ofrecidas en “Who is a Jew?” a symposium”

Judaism (1959): 3-15. La discusion sigue en pié. En el actual estado de Israel,
el derecho esta dividido en jurisdiccion civil o estatal y jurisdiccion rabinica o
religiosa. Es esta tltima la competente en materia de derechos civiles y decide
quién puede considerarse como judio (“Israel”, Diccionario del judaismo,
214).

335



fe.”®> Sin embargo, no seria coherente esperar que el significado de
la expresion “todo Israel” en Ro 11:26 estuviese determinado por
una resolucion parlamentaria del moderno estado de Israel. “Israel”
es ante todo un concepto religioso que denomina al pueblo de Dios,
y por tanto el criterio meramente étnico no puede determinar la
pertenencia.’”® De hecho, segiin algunos rabinos actuales, se es
judio por religiéon, no por raza. Por eso ni la raza ni la nacionalidad
excluye a nadie de ser plenamente judio.””” Horace M. Kallen llega
a decir que “nadie nace judio” porque ser judio es una decision
hecha por el ejercicio de la voluntad.””® La paradoja teologica que
plantean estas consideraciones para los que proponen un criterio
étnico en este versiculo es insalvable, ya que incluso hoy en dia
muchos judios se definen a si mismos en términos “espirituales”,

*% Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the Relationship

between the Jewish People and Jesus Christ (London: SPCK, 1949), 130. La
ley judia (halakha) define a un judio como alguien nacido de una madre judia o
que se ha convertido al judaismo. Sin embargo, estos criterios se mostraron in-
suficientes en el estado de Israel ante las variadas situaciones que dio lugar el
retorno a la nacion de judios y matrimonios mixtos tras su fundacion en 1948.
El Gobierno ordend una investigacion para determinar como se podia conside-
rar a alguien judio y la disputa no se hizo esperar, generando todo tipo de res-
puestas. Tras varios intentos infructuosos, se opté por mantener una diferencia-
cién entre la consideracion nacional en términos legales, que incluia a judios
conversos e hijos de madre no judias declarados como judios; y una considera-
cion religiosa defendida por judios ortodoxos que exigia una conversion al ju-
daismo con el rito ortodoxo. En la década de los ochenta, el movimiento de re-
forma aprobo la consideracion del linaje patrilineal para determinar si un nifio
era judio. En cualquier caso las opiniones desde el punto de vista, politico, le-
gal y religioso siguen siendo dispares y la determinacion de alguien como judio
sigue sin ser un asunto cerrado. No obstante, todas las partes del debate reco-
nocen la posibilidad de la pertenencia al judaismo por conversion, es decir, ba-
jo criterios “espirituales”. (Arthur Hertzberg, “Who is a Jew?: Controversy”, en
The Oxford Dictionary of the Jewish Religion, ed. R. J. Zwi Werblowsky y
Geoffrey Wigoder [Oxford: Oxford University Press, 1997], 369-370).

*% La inclusion de personajes no judios en la lista genalogica de Jesus (cf. Mt

1:1-17; Le 3:23-38) implica la aceptacion de un criterio mas alla del étnico pa-

ra contemplar la pertenencia incluso al Israel étnico. Es decir, que se contempla

la posibilidad de llegar a formar parte del Israel étnico por criterios espirituales.
7 Jocz, The Jewish People and Jesus Christ, 128.

>% Horace M. Kallen, “The Fundations of Jewish Spiritual and Cultural Unity”,
Judaism (1957): 110.

336



por tanto, incluso la pertenencia al “pueblo historico de Israel” po-
dria ser considerado un asunto religioso o espiritual y no étnico.

Resulta paraddjico, entonces, que los comentaristas a Ro-
manos pretendan definir la comunidad “todo Israel” en términos
étnicos, mientras que la propia comunidad judia actual contemple
la pertenencia a ella en términos espirituales en los que el criterio
étnico se desvanece.

El problema de la continuidad de Israel

En general se percibe un sesgo en el didlogo interreligioso
entre cristianos y judios, constituido por el espejismo de la identifi-
cacion del pueblo de Israel veterotestamentario con el judaismo
postexilico del que hoy es heredero el judaismo y el estado mo-
derno de Israel. El judaismo mayoritario en el siglo I d.C. en gran
parte era un producto de la cautividad de Israel en Babilonia.””” Es
reconocido por los eruditos que el judaismo que sobrevivid tras la
destruccion del afio 70 d.C. y que dio forma al judaismo que se ha
preservado hasta hoy, fue modelado por el fariseismo, que a su vez
fue una de las muchas formas de judaismo que existieron.®” Fue
este movimiento politico-social-cultural el que determind lo que ha
llegado hasta la actualidad como el pueblo judio o el Israel étni-
c0.?”! Esta realidad, impide establecer directemente la “corres-

3% Robert L. Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, MSJ 16,
n° 2 (2005): 301.

69 Jacob Neusner, From Politics to Piety: The Emergence of Pharisaic Judaism

(Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 1979), 150, sefiala: “The kind
of Judaism that survived was different from the forms predominant before 70,
and was shaped by men who shared a community of interest with Rome [...]
What did the Pharisees, led by Yohanan ben Zakkai, have to say to the
surviving Jews of Palestine? Yohanan had a detailed, practical program to offer
for the reconstruction of the social and political life of the Land of Israel”. Fue-
ron los fariseos los que modelaron el judaismo rabinico que sobrevivio y se ha
prolongado hasta nuestros dias (véase James D. G. Dunn, “Judaism in the Land
of Israel in the First Century”, en Judaism in Late Antiquity, ed. Jacob Neusner,
Part Two: Historical Syntheses (New York: Brill, 1995), 236-251.

601 Jacob Neusner, “Rabbinic Judaism: Its History and Hermeneutics”, en Juda-

ism in late Antiquity, ed. Jacob Neusner. Part Two: Historical Synthesis (New
York: Brill, 1995), 162; Solomon Zeitlin, “The Jews: Race, Nation or Religion:
Which? A Study Based on the Literature of the Second Jewish Common-
wealth”, JOR 26, 1n° 4 (1936): 314.

337



pondencia teologica” entre el judaismo actual, y el pueblo del pacto
del AT.®* El pueblo del pacto era una comunidad religiosa, con la
mision de proclamar la venida del Mesias, mientras que el judais-
mo actual es, ademas de una religiébn, un movimiento politico-
social-cultural que sigue esperando a ese Mesias. En este sentido
no basta con que en 1948 se volviera a fundar un estado politico vy,
tras arduas discusiones, se le pusiera el nombre de Israel,’” para
concluir que esa entidad politica-étnica-social se identifica de for-
ma univoca con el Israel biblico.™

El problema del libre albedrio

Finalmente, la interpretacion de “todo Israel” en referencia
el pueblo judio como categoria étnica contradice el principio del
libre albedrio humano. Si Ro 11:26 proclamara la salvacion de todo
el pueblo judio, un descendiente de Abrahdn no podria elegir no
salvarse, aunque lo deseara. De hecho, no habria posibilidad de
eleccion. Por otra parte, si Dios obra milagrosamente en el corazon
de todo judio, que ha existido y existira, para que lo acepte por fe y
“desee” esa salvacion, de nuevo se altera el principio de libre albe-
drio y se pone en tela de juicio la justicia divina, y todo el plan de
salvacion.

692 Al contrario que la concepcion catélica actual que, segin Del Valle: “conside-
ra al judaismo rabinico como legitimo sucesor del pueblo judio del antiguo Is-
rael, heredero legitimo y perpetuo de las promesas divinas, devoto fiel de las
tradiciones de los padres” (Del Valle, La Misna, 25).

693 El nombre de Israel para la denominacion del estado judio fue una entre va-

rias opciones barajadas. La discusion giraba en torno a que dentro del judaismo
“Israel” es una denominacion global religiosa, mientras que por si se ponia
como nombre al estado, pasaba a considerarse una magnitud particular de ca-
racter civil. Para los propios judios Israel “aunque abriga la pretension de re-
presentar a todo el pueblo judio, no logra definir con exactitud qué debe signi-
ficar el Estado de Israel desde el punto de vista religioso y cémo se puede
conjugar con eso el objetivo sionista de un Estado democratico” (“Israel”, Dic-
cionario del judaismo, 213).

604 7 I . .
Véase la dura critica que hace G. M. Burge a la relevancia profética que se

pretende imponer a la creacion del estado judio en G. M. Burge, Whose Land?
Whose Promise?: What Christians Are Not Being Told about Israel and the
Palestinians (Grand Rapids, Michigan: Paternoster 2003).

338



Estos serios problemas teoldgicos suscitan otras muchas
cuestiones que escapan a la discusion de este versiculo. Sin embar-
go, tales implicaciones no suelen ser afrontadas por los autores que
proponen las interpretaciones hasta aqui revisadas, que no llegan a
analizar en profundidad las consecuencias teoldgicas de sus pro-
puestas.

Elementos a tener en cuenta para una correcta
interpretacion de 11:26

Ante la necesidad de ofrecer una explicacion que dé mejor
cuenta del razonamiento de la epistola a los Romanos, y del resto
del mensaje biblico, es necesario traer a colacién aqui un resumen
de los argumentos vertidos hasta ahora en la investigacion para
interpretar de modo coherente la expresion “todo Israel serd salvo™.

Del ATy la literatura intertestamentaria

En el AT Israel llega a designar al pueblo de Dios, el pueblo
del pacto que transciende fronteras politicas, geograficas y étnicas.
En el periodo intertestamentario se mantiene tal referente y se apli-
ca de forma consistente a los miembros fieles de las diversas co-
munidades religiosas. El NT retoma esa designacion y contempla la
existencia de un Israel espiritual que “no es de este mundo”, al
margen de criterios étnicos.

De la tipologia biblica

Las imagenes con las que en el AT se describe a Israel, son
aplicadas en el NT al Mesias. Cristo encarna el rol de Israel cum-
pliendo en si mismo el pacto y las promesas anunciadas al pueblo
de Dios. De esta forma, en Cristo se inaugura un “nuevo Israel”
que trasciende las fronteras étnicas, constituido por los que estan
“en Cristo” mediante la fe, siempre en términos espirituales.

Del concepto de Israel en Pablo

Pablo recoge el concepto de Israel como designacion espiri-
tual, de acuerdo con la tipologia cristologica que se revela en el
NT. Para €l, no es lo mismo ser descendiente étnico de Israel, que
pertener al pueblo de Dios receptor de las promesas biblicas. Al
manejar dos conceptos distintos, Pablo contempla la existencia de

339



un Israel espiritual, cuya pertenencia no tiene lugar por descenden-
cia “segun la carne”, sino de forma espiritual “seglin la promesa”, y
configurado por la fe.

De los capitulos 9-11

Los eruditos interesados en la interpretacion de Romanos
11:26 suelen centrarse exclusivamente en la seccion 11:25-36 sin
prestar atencion suficiente a su conexién basica con 9:1-11:24.°%
Cuando se analiza el versiculo 11:26 a partir del versiculo 9:6 te-
niendo en cuenta un marco mas amplio de referencia es mas facil
entender la referencia de Pablo a un Israel conformado por el con-
junto de creyentes. Mientras que si se comienza el andlisis exegéti-
co en el capitulo 11, se suele optar por la referencia a una futura
salvacion del pueblo étnico.®” Pero para interpretar correctamente
Ro 11:26 es necesario tener en cuenta todo el contexto teologico
presentado en los capitulos 9-11.°7 Al no hacerlo, algunos autores
caen en serias incoherencias.®”® Las principales nociones teoldgicas
expuestas en estos capitulos son:

1) Pablo desearia ser avafeua por sus parientes segin la
carne, si eso sirviera para salvarlos (9:3). Este planteamieno haria
incoherente una futura salvacion de todos ellos solo por ser des-
cendientes de Abrahan.

2) Pablo sabe que ese deseo es irrealizable. No tendria sen-
tido que ¢l deseara esa salvacion si unos versiculos mas adelante

695 En general los comentaristas no parecen tomar en cuenta la clave hermenéuti-

ca de 9:6 y no aplican este concepto al llegar a 11:26, por eso, aunque a veces
distinguen dos conceptos diferentes de Israel, no conciben una referencia espi-
ritual en la frase “todo Israel”, ni la identifican con el olivo.

696 Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 121.

607 Legasse, Romains, 726; Merkle, “Romans 117, 711.

%8 Dunn, Romans, 2:519, sefiala respecto al tema central de los capitulos 9-11:

“the church is not a separate entity from Israel, but, if anything, a subset of Is-
rael (branches grafted into the tree of Israel)”. Pero mas adelante no interpreta
asi la salvacion de “todo Israel” como el olivo. Fitzmyer sostiene que las pro-
mesas del AT no se hicieron al Israel étnico o empirico, sino al Israel de la fe
(“Israel of faith”) (Fitzmyer, Romans, 559-60), sin embargo, en el comentario
del versiculo 11:26 sostiene que la interpretacion de “todo Israel” en un sentido
espiritual va en contra del uso del término en la epistola (ibid., 624).

340



fuera a afirmar que “todo Israel” —de todas formas— iba a ser
salvo.

3) Justo al comienzo del bloque tematico, 9:6 establece co-
mo clave hermenéutica una diferenciacion paradigmatica: “No to-
dos los [descendientes] de Israel son Israel”.®” Esta declaracion
retoma la diferenciacion ya establecida en 2:28-29 seglin la cual
“no es judio el judio aparente [...] sino el judio [que lo es] inte-
riormente”.

4) A lo largo de toda la epistola se afirma que la salvacion
no depende del linaje, y se establece la filiacion abrahdmica tnica-
mente por la fe (9:7-8), segin la promesa.

5) En 9:24 los “objetos de misericordia” que Dios va a sal-
var por su gracia, son los “llamados” “no sélo de entre [los] judios,
sino también de entre [los] gentiles™.

6) La cita del Antiguo Testamento invocada en 9:27 esta-
blece una clara diferenciacion entre los miembros del pueblo de
Israel por linaje (hijos de Israel) y el remanente que “sera salvo”,
desvinculando de nuevo la pertenencia étnica al pueblo con la sal-
vacion.

7) Todas las veces que aparece la palabra ma¢ en la epistola,
asociado con un grupo de personas, hace referencia a los judios y
gentiles juntos.

8) En el contexto soteriologico de 10:12, se insiste en que
“no hay diferencia entre judio y griego”.

9) El apostol sefiala a continuacion que “el Sefior de todos
[es] el mismo, rico para con todos los que lo invocan, pues el que
invoque el nombre del Sefior sera salvo (cw6noetat)”, en una clara
referencia inclusiva a todos los creyentes.

10) Romanos 10:14 afirma la necesidad de la predicacion
para creer. Si la salvacion del pueblo judio estuviese condicionada
al linaje y fuese dependiente de un decreto divino, este versiculo no
describiria una realidad.

11) Las dos veces anteriores al versiculo 11:26 en que apa-
rece el verbo owBnoetal en la epistola (9:27; 10:13), hace referen-
cia a una categoria espiritual.

609 Glancy, “Israel vs Israel in Romans 11:25-31”, 191-203, enfatiza la importan-
cia del versiculo 9:6 para marcar la distincion entre los dos conceptos de Israel
que Pablo muestra en la epistola.

341



12) La metafora del olivo alude a un unico pueblo de Dios,
del que son desgajados los incrédulos, y en el que se injertan los
creyentes, conformando asi una comunidad soteriologica identifi-
cada con Cristo, en la que los judios no creyentes pueden volverse
a injertar si abandonan su incredulidad (11:23).

13) El misterio al que Pablo hace referencia apunta a la
unién de todos los creyentes “en Cristo”. Por eso en Ro 11:25-26,
por coherencia teoldgica, se impone la misma interpretacion.

14) La revelacion de ese misterio tiene lugar para superar la
falta de unidad entre creyentes motivada por el orgullo espiritual.
No tendria sentido que el antidoto contra la desunién y el orgullo
espiritual fuese un mensaje exclusivista, y mucho menos con reso-
lucién en un futuro escatologico.

Propuesta de interpretacion

Davies afirma que es imposible encontrar una explicacion
segura de este pasaje,’’’ y Ponsot pretende que en términos mera-
mente textuales no se puede establecer una posicion de forma ter-
minante.®’’ Esta investigacion no pretende cerrar la interpretacion
del versiculo 11:26 de forma definitiva, pero si pretende articular
una explicacion coherente que respete el contexto inmediato de la
epistola (capitulos 9-11) y el contexto literario mas amplio que ha
sido presentado en esta investigacion.

No hay base exegética en este contexto para contemplar una
salvacion de Israel aparte de Cristo.’” Si se agrupan todos los ar-
gumentos que confluyen en el climax de esta seccion, lo més cohe-
rente es entender que Pablo estd haciendo una afirmacién soterio-
logica referida a la salvacion de “todo Israel” como comunidad
espiritual definida en los términos de la propia epistola, y formada
por “todo aquel que cree” como descendientes de Abrahan “segiin
la promesa”. Esta propuesta despeja las supuestas incoherencias
dentro de los capitulos 9-11 y hace de este versiculo algo menos

610 «“Certainty about the meaning of Rom 11:25-27 is impossible” (Davies, Jew-
ish and Pauline Studies, 142).

S Herve Ponsot, “Et ainsi tout Israél sera sauvé: Rom 11:26a”, RB 89, n° 3

(1982): 406.

612 Schreiner, Romans, 616.

342



especial de lo que algunos pretenden, no constituyendo la “Unica
declaracion” en la que Pablo asegura la salvacion del pueblo judio.
En realidad no existe tal declaracion.

La principal objecion que plantean los comentaristas ante
esta posibilidad de interpretacion es que el versiculo anterior
(11:25) Israel tiene como referente el pueblo étnico.’’® Sin embar-
go, tal dificultad es facilmente solventada si no se pierde de vista la
afirmacion de 9:6 en la que se establece precisamente la diferencia
paradigmatica entre los dos tipos de Israel. El uso de dos referentes
distintos para un mismo término teoldgico no es infrecuente en
Pablo. Sin ir mas lejos, el apostol utiliza en frases consecutivas el
término Jey (véuoc) con al menos tres referentes diferentes.®'®
Ademas, ya se ha sefialado lo mismo en algin pasaje de Qumran,’"
en el que los referentes diferentes de “Israel” aparecen de forma
consecutiva. Si en 9:6 Pablo menciona dos referentes de “Israel”
distintos de forma casi consecutiva —solo separados en el texto
griego por una palabra— no es dificil aceptar que Pablo haga refe-
rencia a dos tipos de “Israel” diferentes en dos versiculos.®'® Para
Wright, es inaceptable sostener que Israel “no puede” cambiar de
referente del versiculo 25 al 26 si se tiene en cuenta la distincion
paradigmatica de los dos Israel en 9:6, ademas de considerar otros
pasajes como Ro 2:25-29 o Fil 3:2-11 donde la iglesia es denomi-

613 Witherington sefiala: “It is extremely problematic to understand ‘Israel’ in v.

26 to mean something different than it means in v. 25, where it surely does not
refer to any Gentiles” (Witherington, Romans, 274) y Cranfield por su parte
concluye: “it is not feasible to understand ‘Israel’ in v. 26 in a different sense
from that which it has in v. 25” (Cranfield, Romans, 2:576). Véase también
Hendricksen, Exposicion de Romanos, 420-421; Fitzmyer, Romans, 624;
Schreiner, Romans, 621-622 ; Légasse, L épitre de Paul aux Romains, 728;
Bell, The Irrevocable Call of God, 260, entre otros.

6% yéase Byrne, “The Problem of vépoc and the Relationship with Judaism in

Romans”, 295, quien sefiala otros muchos ejemplos de referentes variados del
término nomos en Romanos, como en 2:12-15; 3:20; 5:20; 6:14; 7:1, 5, 7-11;
8:2...

15 CD 3:13-14.

816 Cotrell, Romans, 2:285; Lenski, Romans, 726. Una buena defensa se encuen-
tra en Jeremias, “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu Rém 11,
25-36”, 199, 200, 210.

343



nada la “circuncision”.®'’ Schreiner reconoce que no es del todo
imposible que Pablo con el término Israel se refiera tanto a judios
como a gentiles, precisamente debido al hecho de que el apdstol ya
ha afirmado antes que los creyentes son los verdaderos judios y la
verdadera circuncision (Ro 2:28-29; Fil 3:3), los hijos e hijas de
Abrahan (Ro 4:1-17; Ga 3:6-9, 26-29), y el Israel de Dios (Ga
6:16).°"® Para superar definitivamente esta aparente dificultad, no
obstante, el elemento clave es entender que la introducciéon del ad-
jetivo mac en 11:26 redefine a “Israel” —como lo hace el tod 6eod
en Ga 6:16— ampliando su referente de forma cualitativa: “todo
Israel” se forma con la entrada de los gentiles en dicha comunidad.
Por eso tiene una connotacion diferente al “Israel” del versiculo 25,
estableciendo una conexidén con las foérmulas soteriologicas de
10:11 y 13 precedentes, y evocando el elemento corporativo de la
imagen anterior del olivo.®"

El verbo que acompafia a la expresion “todo Israel” es
owbnoetal “sera salvo”, un futuro pasivo, con un complemento
agente divino eliptico. Es el verbo que culmina toda la seccion. En
todas las expresiones en las que aparece el verbo “salvar” (0W(w),
hace referencia al mismo hecho, a la misma condicion de salvacion
final futura, y, por tanto, al mismo grupo de personas: todo aquel
que cree (cf. Ro 1:16). Aunque Fitzmyer habla de la salvacion en
términos de ser librados de su condicién de endurecimiento,’® y
Jewett propone que se refiere a la preservacion de un remanente
judio mediante las instituciones creadas por el judaismo rabinico,®*!
la naturaleza de la salvacidon no tiene por qué ser distinta a la del
resto de la epistola.

17 Wright, The Climax of the Covenant, 250. Cf. Wright, “The Epistle to the
Romans”, 690

618 Schreiner, Romans, 614-615.

619 Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Argument in
Romans 9-117, 285.

620 Fitzmyer, Romans, 623.

621 Robert Jewett, “The Law and the Coexistence of Jews and Gentiles in Ro-

mans”, Int 39, n® 4 (1985): 355. Sin embargo, ¢l mismo ha abandonado esta
propuesta, que no tiene ningiin fundamento exegético ni teologico (cf. Jewett,
Romans: A Commentary, 702).

344



Argumentacion biblica de Pablo

El texto contintia la argumentacion del contenido del miste-
rio revelado con citas del AT, revelando su intencion de mostrar la
continuidad del plan de salvacion: kabwg yéypamtal: “segun esta
escrito”. Las citas empleadas para fundamentar la revelacion del
misterio despempefian un rol esencial en la interpretacion del ver-
siculo,®”* porque lo que se acaba de argumentar debe estar de
acuerdo con lo “ya escrito”. Ahora Pablo introduce una cita de la
LXX, con variaciones menores que abarca hasta el versiculo si-
guiente:

€ 4

4 b \ € b ’ b ’ b \
NEEL €K XLWV 0 PUOKEVOC, OTOOTPEYEL oeBeELG aTO

Rom Tok 3B

e ’

\ 4 N4 € \ b ’
Kol MEEL €vekey XLwV O PUOUEVOG KoL QTTOOTPEYEL

LXX aoeBelog amo Tokwp

La principal variante respecto al texto de la LXX (Isa
59:20), es el ék Xwwv (de Sion) en vez de éveker Xiwv (por causa
de Sion).®” La cita menciona el destino espiritual del pueblo de
Dios usando Sion y Jacob como variantes de Israel.”** C. D. Stan-
ley plantea que puede tratarse de un elemento de caracter pre-
paulino, como una tradicion oral judia que hiciera referencia al
lugar de nacimiento de Jesus.®”> Craig Evans mas recientemente
plantea que puede ser una variante sugerida por el versiculo de
Num 24:17 entendido mesianicamente “ha salido una estrella de
[¢k] Jacob, y ha surgido un gobernante de [¢x] Israel”.®*® Para Har-

622 ponsot, “Et ainsi tout Israel sera sauvé: Rom 11:26a”, 409.

623 Fitzmyer sostiene que puede deberse a un error de copista (Fitzmyer, Romans,

624).

624 Stanley sefala que la traduccion de la LXX de Isa 59:20 (¢vekev por ) es
unica a menos que su vorlage fuera diferentes del texto masorético (Stanley,
Paul and the language of Scripture, 167-168). Véase también Ellis, Paul’s Use
of the Old Testament, 123.

623 Christopher D. Stanley, “The Redeemer Will Come ék Xiov: Romans 11:26-
27 Revisited”, en Paul and the Scriptures of Israel (Sheffield: JSOT Press,
1993), 125.

626 Evans, “Paul and the Prophets”, 127.

345



ding se debe a que Pablo se refiere al Israel endurecido metafori-
camente fuera del territorio de Israel, alejado de la frontera de
Sion.®” Es significativo que el texto emplee una cita de Isa 27,
dado su caracter escatoldgico, para presentar el aspecto “espiritual”
de la restauracion final de Israel.*® La profecia de Isaias no descri-
be la vindicacion del Israel étnico, sino del perdon de los pecados.
En el TM y la LXX el libertador (6 puduevoc) es YHWH.® Pablo
aqui lo interpreta cristologicamente,”” y Sion hace probablemente
referencia a la Jerusalén celestial de la que vendra el Salvador.®*!
Isa 59:20 ya era usado en sentido mesidnico en la tradicion rabini-
ca,”? y en 1 Tes 1:10 el mismo término (6 pudpevoc) es aplicado a
Jesus en su parousia. Por eso la cita se aplica a Jests en su funcion
escatoldgica de “apartar los pecados de Jacob” y restaurar un nuevo
pacto en el corazon de todo creyente.

La expresion doePelog amo ‘TexkwP aparece ya en Romanos
1:18 cuando Pablo habla de la ira de Dios que se revela contra toda
impiedad de los hombres. Fitzmyer sostiene que “Jacob” hace refe-
rencia a Israel “como un todo”. J. Jeremias sostiene que Jacob se
identifica con “todo Israel” y hace referencia de forma tipoldgica al
pueblo de la promesa formado por judios y gentiles.”® Aqui de
nuevo hay algo que suelen pasar por alto los comentaristas que
refieren el texto a una salvacion escatoldgica unicamente del pue-
blo étnico de Israel. Cuando viene Jesus al final de la historia, su
obra implica la limpieza de los pecados de todos los hombres, no

627 Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 65.

628 Stanley, Paul and the language of Scripture, 169.
629 Stanley, “The Redeemer Will Come ék Ziwv”, 137.

639 Algunos intérpretes consideran que hace referencia explicita a la parousia de
Cristo, a pesar de que no hay ninguna referencia a la parousia en los capitulos
9-11 (Cranfield, Romans, 2:578; Wilckens, Der Brief an die Romer, 2:256;
Kéasemann, Romans, 314).

631 Schreiner, Romans, 619; Dunn, Romans, 2:682; Moo, The Epistle to the Ro-
mans, 728.

832 yvéase B. San 98a.

633 J Jeremias, “Einige vorwiegend sprachliche Beobachtungen zu Rém 11:25-

267, 193-216.

346



solo de los judios.®* Es importante observar que esta declaracion
aparece en la ultima parte del libro de Isaias, donde el profeta trata
mas profundamente de los destinos espirituales de Israel. Por eso la
aplicacion al reino mesianico estd completamente de acuerdo con la
interpretacion original y rabinica.>> Aunque Sanday y Headlam no
aceptan que “todo Israel” se refiera a una entidad espiritual, reco-
nocen que en este versiculo hay un concepto espiritual subyacen-
te.®*® El texto de Isaias es una referencia al pueblo de Dios, no uni-
camente al Israel étnico.

Romanos 11:27-32

Este pasaje ha sido considerado la declaracion culminante
de los capitulos 9-11.%" La primera parte del versiculo 27 (kal
alTtn abtolg 1 map’ éuod SLadnkn) es una cita de Isa 59:21, pero en
este contexto puede ser entendida como una referencia al nuevo
pacto,”*® y por tanto hacer referencia a textos como Jer 31:33% o
Eze 36:27. Que el texto introduzca aqui la nocion del nuevo pacto
para apoyar la declaracion del versiculo anterior es de suma tras-
cendencia, porque el pacto se establece con todos los creyentes.**’
La segunda parte del versiculo parece tomada de Isa 27:9. En esta
referencia también se menciona el perdon a Jacob, reflejando un
mismo contexto teoldgico. Quizéd por eso el apostol se toma la li-
bertad de fundir ambos textos en una cita para explicar el miste-

rio.*' En cualquier caso esti argumentando la salvacion de “todo

634 Dunn, Romans, 2:682.

%33 Sanday y Headlam, Romans, 336.

¢ Ibid., 337.

7 Wright, What Saint Paul Really Said, 109.
638 Schreiner, Romans, 620.

6% Asi lo sefiala Winninge, Sinners and the Righteous, 312. De ser asi tendria
una especial importancia, porque el profeta Jeremias es el Unico del AT que
manifiesta de forma explicita el concepto de “nuevo pacto” (c¢f. Christiansen,
The Covenant in Judaism and Paul, 56).

64% Byrne, “Interpreting Romans: The New Perspective and Beyond”, Int 58, n° 3

(2004): 251.
41 Jewett, Romans: A Commentary, 702-703.

347



Israel” evocando el motivo del “nuevo pacto” de Jer 31,°* lo cual
transmite el concepto de un Israel espiritual restaurado y renova-
do.64
El versiculo 28 tiene una marcada estructura retorica, con
dos declaraciones contrastadas:
KTl [ev T eDaryyéALor €xBpol dL° DUAC,
KoTo 6€ TV EKAOYTV dyammTol SLi TOUG
La primera clausula deja entender que puesto que la pro-
clamacion del evangelio era la principal preocupacion para Pablo,
los judios se convertian en enemigos por haber tenido la prioridad
al recibirlo y haberlo rechazado.’*" El evangelio en este contexto se
refiere a la proclamacion de la salvacion.®” Puesto que desestima-
ban el evangelio, se ponian en cierto modo en enemistad con
Dios,** y rechazaban el ministerio apostolico de sus mensajeros
(cf. 1 Tes 2:14-16), por eso son descritos como enemigos.’*’ Res-
pecto al evangelio, son opositores porque lo rechazan.®*® Sanday y
Headlam sostienen que hay que entender la expresion “a causa de”
(61" Ouac) en el sentido de “a favor de”.°* Sin embargo esa inter-

642 Fitzmyer, Romans, 625. Lo cual tiene una importancia capital, porque ese

nuevo pacto es el que Dios establece con su pueblo en el NT y ese pueblo es
formado por todos los creyentes.

643 Wright, “The Epistle to the Romans”, 692.

%% Dunn, Romans, 2:685.

645 Kéasemann, Romans, 312; Barrett, The Epistle to the Romans, 324; Cranfield,

Romans, 2:580; Jewett, Romans.: A Commentary, 707.

646 Fitzmyer, Romans, 625.

647 Las otras veces que Pablo emplea el término éx6por (Ro 5:10; 1 Co 15:25; Fil

3:18; Col 1:21; ¢f. Ro 8:7; Ef 2:14, 16) hace referencia a una enemistad del
hombre con Dios y no de Dios con el hombre. Pablo utiliza un razonamiento
parecido cuando los judios rechazan el mensaje y se vuelve a los gentiles (cf.
Hch 13:46; 18:6).

%% Winninge, que interpreta esta declaracion a la luz del cambio de paradigma

que Pablo adopta en los versiculos previos, toma la designacién “enemigos”
como probablemente deliberada para intensificar la identificacion de los judios
con los gentiles en su estatus de pecadores (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 311).

649 Sanday y Headlam, Romans, 337; Jewett, Romans: A Commentary, 707, sefia-
la al respecto que la enemistad tiene un sentido multiple ya que por una parte

348



pretacion debe tomarse con cautela, porque a continuacion aparece
la misma expresion referida a los patriarcas (8Li Tolg Tatépag:) con
sentido claramente causal. El rechazo del evangelio por parte de los
judios habia desviado la proclamacion del evangelio hacia los gen-
tiles.®° Por eso el sentido de la clausula es causal, no teleologico.
La segunda clausula dice que, sin embargo, respecto a la
eleccion (éxroyny) que los judios son amados por causa de los pa-
dres.! Al afirmar que los descendientes de Israel son amados por
causa de los patriarcas,”> Pablo parece estar destacando un com-
ponente étnico.> Sin embargo, no se debe confundir el amor di-
vino,>* con alguna virtud meritoria del pueblo histérico de Israel®
o con su salvaciéon.® El que los judios siguieran siendo amados no
implicaba en modo alguno su futura salvaciéon incondicional por un
mérito propio,”’ sino apunta mas bien a una rectificacién en la

era motivada por la hostilidad contra los gentiles y por otra permitia la mision
hacia los gentiles.

630 Cranfield, Romans, 2:580; Murray, Romans, 2:100; Fitzmyer, Romans, 625;
Moo, Moo, The Epistle to the Romans, 731; Jewett, Romans: A Commentary,
707.

651 : . z r
Pero esto no implica mas amados que el resto de los humanos. Este versiculo

no se puede interpretar en el sentido de un favor especial de Dios en el plan de
salvacion.

652 : : . : . . ’ .
Winninge hace énfasis en que Pablo no dice que los judios sean justos, en la

linea con el paradigma que esta presentando (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 311).

633 Cf. Waymeyer, “The Dual status”, 57-71.

3% E] amor de YHWH por los patriarcas (Deu 10:15; 33:12; Isa 41:8), por el rey
de Israel (2 Sam 12:24; Neh 13:26), y por Israel como pueblo (Deu 7:7, 9-13;
Sal 127:2; Isa 63:9; Ose 11:1; 14:4; Pro 3:12) es un motivo importante y recu-
rrente en el AT.

835 Jewett, Romans: A Commentary, 707.

656 . : . sy ..
Es cierto que en el NT se vincula en ocasiones el amor y la eleccion divinas

(Rom 9:13, 25; Efe 1:4,5; 2:4; Col 3:12; 1 Tes 1:4; 2 Tes 2:13), sin embargo,
una cosa es el amor de Dios a los patriarcas y otra la salvacion incondicional de
sus descendientes. Cf. Wright “The Epistle to the Romans”, 693.

67 Ese razonamiento se enfrentaria con el mensaje de la justificacion por la fe

(Schreiner, Romans, 626).

349



consideracion de los gentiles hacia ellos, mostrando que el deseo
tanto de Pablo como de Dios seguia siendo su salvacion.
En el versiculo 29, el término auetepéAnta significa lite-

. .. . 658 .
ralmente “sin remordimiento”, “sin lamento™,””" y por tanto tiene el

sentido de “irrevocable”, sin “vuelta atras”.>’ La idea que transmi-
te es, de nuevo, que la Palabra de Dios nunca falla (¢f. 9:6). Los
dones (to yoplopate), probablemente hacen referencia a los privi-
legios expuestos en 9:4-5 (adopcion, gloria, pacto, ley, culto y
promesas).®® Aunque se discute si los dones y el llamamiento ha-
cen referencia a lo mismo o son realidades diferentes, probable-
mente no sea necesario trazar una division muy marcada entre am-
bas. La referencia al llamamiento divino, més que exaltar a Israel
destaca la accion de Dios. Por eso, los gentiles podian también ha-
cer suya esta expresion en referencia a su llamamiento, que el apds-
tol ha sefialado ya en 1:6-7, asi como a los dones de la gracia enu-
merados en 5:15-16; 6:23.°°! Sin embargo, este versiculo no sefiala
que las promesas dadas a Israel sean irrevocables.’®> Como sefiala
Hendrickson: “Las promesas absolutas, incondicionales, que garan-
tizan la salvacion ya sea a los gentiles o a los judios, no importe
cdmo vivan, existen solamente en la imaginacion de la gente, no en
la Escritura”.®®® Hay que tener en cuena, ademas, que los llamados
de Dios no se dirigen exclusivamente al pueblo judio, sino que se
hacen extensibles para todos los creyentes.®® Ni el llamado ni la

% Arndt, W., Danker, F. W., & Bauer, W. (2000). 4 Greek-English lexicon of
the New Testament and other early Christian literature, 53.

%59 Otto Michel “petapéiopar, duetapéintoc” TDNT 4:627-628.

660 yewett, Romans: A Commentary, 708.

! Dunn, Romans, 2:685.

662 Fitzmyer toma el versiculo en este sentido, aunque no se mencionan las

“promesas” en ningtn lugar (Fitzmyer, Romans, 80, 626).

663 Hendrickson, Romanos, 413.

%% Lo que tampoco dice es que los dones incluyan la salvacion y que esta sea

irrevocable (contra Bell, The Irrevocable Call of God, 280; Segal, “Paul’s Ex-
perience and Romans 9-11”, 66). En el versiculo no dice que “las promesas”
sean irrevocables, como sefiala Segal.

350



eleccion divina implican exclusividad de salvacion,’® sino de mi-
sion. En cuanto a la salvacion se refiere, el “llamamiento” es requi-
sito necesario, pero no suficiente (cf. Mt 20:16).

Los versiculos 30-31 forman probablemente la expresion de
pensamiento mas elaborada y la mejor cuidada, dentro de su breve-
dad, de toda la epistola.®®® Ambos versiculos forman la protasis y la
apodosis de una frase de estructura compleja,’®” muy bien tejida y
que se conecta con lo anterior con la particula yip.**® La declara-
cion comienza con la conjuncion subordinada omep, que se co-
rresponde directamente con su contrapartida obtw¢ del versiculo
siguiente. Se refiere a los gentiles desobedientes a Dios en otro
tiempo (Tote Mmelboate 1@ Oew). El “ahora” (viv), introduce la
nocion de un presente escatologico. Los gentiles han recibido mise-
ricordia (MAendnte) paralelamente a la desobediencia de los judios.
El dativo dmelBelq puede ser instrumental®® aunque aqui parece
mas bien tener un sentido causal.’’”’ La desobediencia de los judios
ha sido la oportunidad para la manifestacion de la gracia divina a
los gentiles.®”!

En el versiculo 31 oUtw¢ kal, marca la contrapartida de la
expresion anterior. “Asi también ellos (oUtoL) ahora han desobede-
cido (Wmelbnowav) con ocasion de la misericordia ejercida con voso-
tros (1) UWeTépy €Aéel), para que también ellos sean ahora objeto
de misericordia” La frase es compleja, expresando un cumulo de
situaciones que dan lugar a otras de forma consecutiva. Los genti-
les eran desobedientes, pero la desobediencia de los judios posibili-
t6 la manifestacion de la gracia a los gentiles. Asi también la gracia
a los gentiles puede dar ocasion a la gracia a los judios. Algunos
comentaristas toman la expresion en el sentido de ‘“han sido

665 Raphael Jospe, “The Concept of the Chosen People: An Interpretation”, Juda-

ism 43, n°2 (1994): 130.

6% Fitzmyer, Romans, 687.

7 Bell, The Irrevocable Call of God, 281.
%8 Cranfield, Romans, 2:582.
9 1bid., 2:584.

670 K dsemann, Romans, 316; Fitzmyer, Romans, 627.

671 Fitzmyer, Romans, 627; Jewett, Romans: A Commentary, 710.

351



desobedientes como resultado de la misericordia mostrada a voso-
672 - . . .

tros”.”* Fitzmyer, en cambio, sostiene que el hipérbaton se usa

aqui por razones de énfasis. El nombre éiéeL debe ser entendido

. 673 , . .oy
como dativo de causa.®”® Las clausulas tienen una estructura quids-

tica:

~ € ’ b ’ e \ b \ ~ b ~
TG LUETEPW EA€EL Lo kol cvtol [vhv] edenfaoLy

viv 6¢ HAendnte T ToUTWY ameLBely

El versiculo 32 es considerado por algunos el climax de la
argumentacion del pasaje.”’* La forma verbal ouvékieioer significa
literalmente “encerrd” o “aprision6”®” a todos en la desobediencia,
para (iva) tener misericordia de todos. Esta declaracion parece re-
sumir el razonamiento de 5:12-21. El término (mavteg) incluye de
nuevo a todos: judios y gentiles. Aqui se sigue exponiendo la de-
claracion soteriologica del versiculo 26, y sin embargo estos tlti-
mos versiculos, no dejan de tener en mente a ambos, judios y genti-
les, unidos. Ya sea en el puzzle de gracia y desobediencia o en las

declaraciones explicativas finales, el sentido universal queda mar-

672 Dunn, Romans, 2:588; Kdsemann, Romans, 316; Kuss, Romerbrief, 809, 817;
Wilckens, Der Brief'an die Romer, 2.260; entre otros.

673 Asi lo entienden Sanday y Headlam, Romans, 338; Murray, Romans, 2:102;
Cranfield, Romans, 2:627; Munck, Christ and Israel, 140. Algunos manuscri-
tos (x, B, D, 1506) leen el segundo ahora “viv” en esta parte del versiculo,
mientras que otros (P46, A, D2, F, G y otros lo omiten) y otros (33, 265) afia-
den hysterion. Sanday y Headlam proponen que la lectura quiastica que las
clausulas puede dar cuenta del segundo “viv” que aparece en algunos manus-
critos (Romans, 338). Esto favoreceria la idea de una salvacion en la resurrec-
cion de los muertos. Para Schreiner, es muy probable que estuviera en el origi-
nal (Schreiner, Romans, 628).

674 Beker, “The Faithfulness of God and the Priority of Israel in Paul’s Letter to
the Romans”, 330. Fitzmyer en el comentario de este versiculo sostiene que las
distinciones étnicas permaneceran incluso cuando Dios muestre su gracia a
“todos” (Fitzmyer, Romans, 628).

575 Bauer, BDB, 952.

352



cado de nuevo por el término mavtac, igual que en el versiculo
26.676

En el andlisis de estos versiculos algunos han visto una refe-
rencia a la salvacion universal.””” Subrayan que puesto que se utili-
za dos veces mavtec en ambas ocasiones ha de referirse a la totali-
dad de los grupos. Sin embargo, incluso autores que entienden que
todo el pasaje habla de la salvacion del Israel étnico, al llegar a este
versiculo entienden que el proposito del pasaje es sefialar que todos
los pueblos sin excepcidon son beneficiarios por igual de la gracia
de Dios.®”® De nuevo es interesante resaltar que este pasaje lejos de
mantener una distincidon soteriologica entre judios y los gentiles
sobreentienden a ambos grupos como una unidad. La reduplicacion
de mavtog es la expresion climatica de la epistola, referida a la sal-
vacion de todos los que creen,””” reivindicando la reconciliacién
del mundo con Dios mediante el triunfo de la gracia.®®

Romanos 11:33-36

Esta conclusion final se ha tomado generalmente como una
composicion inspirada de himnos surgidos en un contexto judio
helenistico, incorporados al final de la seccion doctrinal de la epis-

67 Algunos manuscritos cambian el “tob¢ mdvtag” por un “to mavte” (P46, D,
G). Fitzmyer sostiene que probablemente es para asimilar este versiculo con
Ga 3:22 (Fitzmyer, Romans, 628).

877 Cranfield, Romans, 2:588; Dunn, Romans, 2:689; Jewett, Romans: A Com-
mentary, 712 sefiala: “The expectation of universal salvation in this verse is
indisputable, regardless of the logical problems it poses for systematic theolo-
gians”. Sin embargo, Pablo no puede contradecirse a si mismo y al resto del
mensaje biblico en lo que representa la culminacioén del razonamiento de buena
parte de la epistola. El término mavte, como en el resto de Romanos, esta res-
tringido a la gracia otorgada a “todo el que cree” (Ro 1:16; 10:4, 11).

678 E.g. Schreiner, Romans, 629; Incluso Boring, que analiza el lenguaje de sal-

vacion universal en Pablo no considera este versiculo en su estudio (M. Eugene
Boring, “The Language of Universal Salvation in Paul”, JBL 105, n° 2 (1986):
262-292).

879 Cf. Jewett, Romans: A Commentary, 711.

%80 Dunn, Romans, 2:697.

353



tola.®®' Pero no hay motivos para dudar de la composicion original

del apostol bajo la forma tipica de los himnos de alabanza.®® De
hecho, la mayoria de eruditos los consideran aunténticos.®>

En el versiculo 33 la interjeccion "Q transmite una intensa
emocion.®®* Es la tnica vez que aparece una exclamacion con esta
estructura en el NT. Con toda probabilidad esta expresion se en-
marca dentro de la revelacion del misterio del que hablan los ver-
siculos 25-26. Los términos Baboc (profundidad) y mAovtou (rique-
za) le anaden fuerza a la declaracion. Las otras dos expresiones que
mencionan los juicios y los caminos de Dios, lo hacen en términos
de “inescrutables” (Gvefepalvmta) e “imposibles de seguir”
(GreELyvinaotol). Aunque no son sinénimos puros, ambos tienen un
sentido de incomprensibilidad por parte de la mente humana.®®® Es
muy significativo que Pablo utilice el mismo término aveELyviaatol
en Ef 3:8, un contexto que tiene que ver precisamente con la reve-
lacion del misterio (c¢f. Ef 3:6), que no es otro que la unidad del
pueblo de Dios, de judios y gentiles en un mismo cuerpo, coparti-
cipes de la herencia y de las promesa en Cristo Jesus.’*® Después de
revelar ese misterio de unidad del pueblo de Dios, este término
subraya la incapacidad del hombre para comprender la mente de
Dios y entender su propodsito eterno de unir todas las cosas “en €1”
(cf- Ef 1:10). Es evidente que ambos pasajes hablan del mismo mis-
terio revelado.

o81 Cf. Fitzmyer, Romans, 632; Jewett, Romans: A Commentary, 713; Harding,
“The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 55.

682 Fitzmyer, Romans, 633 ; Cranfield, Romans, 2:589 ; Moo, The Epistle to the

Romans, 740.

683 K isemann, Romans, 318; Dunn, Romans, 2:698; Fitzmyer, Romans, 633.

%% Dunn, Romans, 2:698; Jewett, Romans: A Commentary, 716.

885 Cranfield, Romans, 2:590.

6% Véase Daniel Bosqued, “La unidad interna de la iglesia universal: Efe 3:6”,

en La iglesia, cuerpo de Cristo y plenitud de Dios, ed. Mario Veloso, Serie
Monografica de estudios biblicos y teoldgicos de la Universidad Adventista del
Plata 3 (Libertador San Martin, Argentina: Universidad Adventista del Plata,
2000).

%87 Los tres genitivos referidos a Dios dependen de Bdfoc.

354



El versiculo 34 es una cita directa de Isa 40:13, con varia-
ciones menores respecto al texto de la LXX, donde se hace énfasis
en la imposibilidad de la mente humana para comprender plena-
mente los planes de Dios y su forma de llevarlos a cabo. Esta de-
claracion es considerada el versiculo clave del pasaje final del capi-
tulo 11,°® porque resume precisamente algunos de los mas
complejos conceptos presentados. El versiculo 35 cita Job 41:3
(LXX 41:11) de modo un tanto alejado del original,®® pero plena-
mente de acuerdo con el resto de planteamientos de la epistola res-
pecto a la salvacion por la fe y no por las obras. Pablo termina la
seccion con una conclusion interesante: “;Quién ha hecho algo a
Dios por lo que pueda ser recompensado?”. De esta forma vuelve a
hacer énfasis una vez mas en la salvaciéon como un don gratuito,
independiente del linaje, las obras o los esfuerzos humanos.

La doxologia del versiculo 36 marca el fin de la discusion
en los capitulos 9-11.%° La argumentacion que culmina en estos
versiculos finales, como ultimos destellos de su razonamiento teo-
logico, a pesar de su originalidad entra en plena sintonia tanto con
el AT como con la tradicion judia de la época.®’ Esta seccion de la
epistola termina reconociendo la incapacidad humana para com-
prender los designios de Dios,”” a pesar de haber tratado de expli-
carlos de la mejor forma posible. En esta declaracion final Pablo
encierra en Dios “todas las cosas”, remitiendo al Dios de judios y

5% Fitzmyer, Romans, 633.
689 Cranfield, Romans, 2:591 y Jewett, Romans: A Comentary, 719 sefialan la
posibilidad de que Pablo esté citando el TM en Job 41:11.

890 Cranfield, Romans, 2:592; Fitzmyer, Romans, 635. Stendahl percibe que en la
doxologia sorprendentemente no menciona a Cristo y lo explica diciendo que
Pablo utiliza un lenguaje puramente divino, o desde la perspectiva de Dios (cf.
Stendahl, “Paul at Prayer”, 248). Aunque no es necesaria esa explicacion, por-
que la doxologia es un clamor de admiracion del hombre ante los planes inal-
canzables de Dios.

691 Schreiner, Romans, 637.

692 : , , . .
Davis encuentra un patron comun en Pablo segun el cual el apostol termina

con porciones de himnos, secciones doctrinales complejas del ambito de la so-
teriologia, lo cual muestra el asombro y la fascinacion de Pablo por el plan de
salvacion ideado por Dios (Davis, “The Centrality of Wonder in Paul’s Sote-
riology”, 413).

355



gentiles la explicacion final de los misterios revelados parcialmente
al hombre. Con un juego de preposiciones, todas en referencia a
Dios, concluye el pasaje: “De €l (€€ avtod), y por ¢l (81" adtod) y
para ¢l (eic avtov) es el universo”. Para el apdstol todo comienza y
termina en Dios, y sus razonamientos se inspiran siempre en este
paradigma.

Conclusion del capitulo

A lo largo de la epistola a los Romanos Pablo expone se
mensaje teniendo en cuenta la situacion y el contexto de la iglesia
en Roma. Una gran parte de la epistola se dedica a desenmascarar o
deconstruir®” las creencias sobre la salvacion basadas en el linaje o
el mérito humano. Pablo argumenta de forma contundente la justi-
ficacion por la fe y la entrada a la nueva comunidad mesidnica
también Unicamente por la fe. De esta forma, va definiendo los
contornos de la nueva comunidad de salvacion con las figuras del
“verdadero judio”, “la simiente de Abrahdn”, y establece una clara
diferenciacion entre la descendencia étnica de Israel, y los miem-
bros del verdadero Israel.

Al llegar al capitulo 11, Pablo introduce la figura del olivo
representando al pueblo de Dios, del que unas ramas son desgaja-
das por su incredulidad y en el que los gentiles son injertados por la
fe. De esta forma —misteriosa y admirable a la vez— se representa
la formacion de la comunidad mesianica, el nuevo Israel, que es a
la vez el pueblo del pacto de siempre. A este pueblo se accede uni-
camente por la fe y estan todos invitados, porque el llamado a la
salvacion es “a todo aquel que cree”, sin distincion de etnia. Asi se
resuelve el problema teologico de Israel demostrando que los ju-
dios son miembros de pleno derecho del pueblo del pacto —igual
que los gentiles— con tal que “invoquen el nombre de YHWH”.

693 .z r e ,
No hay una deconstruccion de argumentos étnicos en los capitulos 9-10 para

luego reconstruirlos sobre la base de la eleccion en el capitulo 11 (contra
Grindheim, The Crux of Election, 136-168). Grindheim acierta en la decons-
truccion que realiza Pablo de la confianza de Israel en los criterios étnicos a la
luz de Ro 9, asi como en 2 Cor 11 y Fil 3, pero se equivoca al entender de en
Ro 11 Pablo hace un repentino cambio de términos y vuelve a construir el ar-
gumento en términos étnicos).

356



Por eso se puede declarar la futura salvacion de “todo Israel” una
vez que entren los gentiles, el verdadero pueblo de Dios formado
por los verdaderos israelitas, los verdaderos judios, los verdaderos
hijos de Abrahan: los creyentes en Jesus por la fe.

357



358



SINTESIS Y CONCLUSION GENERAL

El estudio histérico del capitulo 1 ha puesto de manifiesto
que las primeras interpretaciones que se dieron a Romanos 11:26
vieron en la expresion “todo Israel” un sentido espiritual sin conno-
taciones étnicas.' Estas interpretaciones en referencia al conjunto
de creyentes predominaron hasta el siglo V. Entre ellas destaca la
propuesta de Agustin de Hipona, que haciendo énfasis en el estudio
del texto biblico en las lenguas originales desde una perspectiva
cristocéntrica, recogid una interpretacion de “todo Israel” en refe-
rencia al “verdadero Israel” o “Israel de Dios”.>

Durante la Edad Media decay6 en general el estudio exegé-
tico del texto biblico, y la mayoria de autores se dedicaron a recopi-
lar o comentar fuentes secundarias. Aunque las interpretaciones de
Ro 11:26 en términos espirituales se mantuvieron, la referencia a la
nacion de Israel en términos étnicos comenzo a ser mas frecuente.
Sin embargo la vuelta al estudio del texto original que se produjo
en la Reforma con el fin de rescatar la intencidon original de los
autores biblicos dio sus frutos. La Epistola a Romanos fue uno de
los libros més comentados. Respecto a este versiculo, Martin Lute-
ro percibe que el texto es oscuro, pero que no constituye una base
segura para suponer la futura conversion de los judios.’ La mayoria
de los reformadores son mas explicitos en su interpretacion y en-
tienden en “todo Israel” una clara referencia al pueblo de Dios en
términos espirituales.”

El andlisis histdrico revela que hasta el siglo XX, ninguna
de las propuestas de interpretacion de Ro 11:26 registradas propo-

! Cf. Justino Martir, Ireneo, Clemente de Alejandria, Apolinar, Teodoro de
Mopsuestia, Teodoreto de Ciro, Gregorio de Elvira, Hilario de Poitiers.

* Agustin, Carta a Paulino, 149.2.19.
3 Lutero, Carta del apostol Pablo a los Romanos, 362.
* Cf. Martin Bucer, Melanchton, Ecolampadio, Bugenhagen, Calvino, Brenz...

359



nen un tipo de salvacion especial del pueblo judio al margen de la
fe en Jestis como Mesias. Todos los autores estudiados respetan la
ensenaza soteriologica del NT, y solo hay variaciones respecto al
referente de la expresion “todo Israel”, ya sea en términos étnicos o
espirituales.

Sin embargo, diversos acontecimientos contemporaneos
comienzan a abrir el abanico de interpretaciones de Ro 11:26. El
surgimiento del dispensacionalismo, el sionismo cristiano, y la
reaccion del mundo occidental tras el Holocausto, marcan de forma
decisiva la compresion del concepto de Israel y la interpretacion de
este versiculo. A partir del siglo XX las propuestas que prevalecen
son las que entienden en términos étnicos el “todo Israel”. Que-
riendo preservar en este pasaje una referencia al pueblo historico y
mantener a la vez la integridad del judaismo como religion, han
surgido nuevas opciones de interpretacion como la llamada teolo-
gia del doble pacto, o del sonderweg para Israel, que proponen una
salvacion para el pueblo judio al margen de la fe en Jestis. Como
parte de esta tendencia, se percibe que a partir del Holocausto la
interpretacion de la expresion “todo Israel” en términos espirituales
desaparece casi por completo entre los comentaristas a Romanos.
Sorprendentemente, el conjunto de interpretaciones que proponen
tales expectativas teologicas sobre el pueblo étnico de Israel, se
basan principalmente en Ro 11:26. En general, ademas, presentan
referencias generales y afirmaciones ambiguas sobre la forma y
tiempo de salvacion del pueblo judio, pero no llegan a desarrollar
hasta el fondo las implicaciones teoldgicas de tales planteamientos.

El capitulo segundo muestra que el nombre de Israel esta
cargado de un profundo mensaje teoldgico desde su aparicion en el
AT. El texto del Génesis lo interpreta como “el que lucha con Dios
y vence”. En primera instancia “Israel” se aplica al patriarca Jacob
para calificar su transformacion espiritual. Con el paso del tiempo
ocurre una ampliacion del referente en el texto biblico y el término
comienza a designar al pueblo del pacto, extrapolando la experien-
cia de transformacion espiritual del patriarca a todo el que forma
parte de “Israel”.

De este modo, aunque en el AT las referencias de Israel al
pueblo histdrico son las mas abundantes, la polisemia del término
se amplia, utilizandose como referencia al reino del norte, al reino
del sur, a todo el pueblo historico, a un territorio, a una comunidad

360



religiosa...” Entre esas acepciones, destaca la nocion espiritual de
Israel en contextos religiosos de relacion directa con YHWH, que
en el AT es siempre el “Dios de Israel” al margen de quién con-
forme el pueblo. Por eso, ya a partir de la division del pais y la pos-
terior desaparicion del reino del norte, el término Israel se convier-
te —en los escritos de los profetas— en la designacion de una
entidad ideal que trasciende los contenidos politicos y étnicos, de-
finida en términos espirituales. Asi, aunque el contenido del con-
cepto varia, su idea permanece y su realizacion se espera en una
renovacion y un nuevo agrupamiento de la comunidad de “Israel”.

En la literatura apocrifa y pseudoepigrafica, el uso del tér-
mino Israel es muy semejante al veterotestamentario. Se combinan
las referencias al pueblo historico con las referencias escatologicas
a un “Israel restaurado”. En el caso de la literatura de Qumran, des-
taca el uso del término Israel en referencia a la comunidad escato-
légica como el Unico remanente fiel al pacto, ya que los esenios
definen Israel en términos de lealtad espiritual y lo restringen a su
propia comunidad. Filon profundiza la polisemia del término y
explica “Israel” con una variedad de significados originales. Desta-
ca entre ellos la referencia a Israel como “el que ve a Dios”, deno-
tando una categoria filos6fica y existencial aplicada a los que al-
canzan un claro conocimiento de Dios y del mundo. Flavio Josefo
elude el uso del término Israel en sus obras, posiblemente para
evitar las connotaciones religiosas del mismo, pero en la literatura
rabinica se percibe de nuevo un claro interés por definirlo y delimi-
tarlo. Asi, en la Misnah, “Israel” se percibe como una comunidad
espiritual supratemporal constituida en relacion con Dios, y defini-
da por las creencias y la conducta de los individuos, mas que por
criterios étnicos.

El breve repaso a la simbologia y tipologia biblicas relacio-
nadas con Israel ha demostrado que en el sistema del NT el Mesias
es presentado como un nuevo “Israel”, agrupando en torno a ¢l a la
comunidad de salvacion formada por todos los creyentes. Jesus
retoma las imagenes mas significativas de Israel en el AT, y se
atribuye el cumplimiento de dichas figuras y simbolos. Por eso,
aunque el NT sigue combinando las referencias al pueblo historico
con las referencias a la comunidad de fe que se agrupa en torno al

> Hayes, “Israel”, MDB: 417-420.

361



Mesias, el término Israel pasa a ser interpretado de forma cristolo-
gica a través de imagenes y simbolos mesianicos. Este “Israel”, que
el Mesias encarna, “no es de este mundo”, y por tanto no se define
por criterios étnicos sino espirituales. En el caso de Pablo, y en
sintonia con los usos de Israel en el NT, su nocién de la comunidad
del pacto queda definida en términos espirituales articulados por la
fe, dejando las categorias étnicas en un segundo plano. Por eso,
aunque Pablo sigue empleando el término de Israel para referirse al
pueblo histdrico, en contextos soteriologicos se esfuerza por definir
en términos espirituales a un “Israel” constituido por todos los cre-
yentes descendientes de Abrahan, padre de la fe.

El estudio exegético del capitulo 3 se fundamenta en una
aproximacion teologica a los primeros 11 capitulos de la epistola,
pero con especial énfasis en los capitulos 9-11. Este acercamiento
—que procura respetar el contexto teoldgico en el que se inserta la
declaracion del versiculo 11:26— pone de manifiesto que los prin-
cipales temas de la seccion tienen que ver con la continuidad del
plan de salvacion de todos los humanos por igual y la fidelidad de
las promesas de Dios a su pueblo del pacto. Pablo argumenta con
contundencia la justificacion por la fe para “todo el que cree”, y la
entrada a la comunidad mesianica también unicamente por fe. El
apostol define esta comunidad de salvacion mediante figuras tales
como el “verdadero judio”, y “la simiente de Abrahan”, estable-
ciendo una clara diferenciacion entre los descendientes fisicos de
Israel, y los miembros del “verdadero Israel”.

Al llegar al versiculo 11:26, el estudio pasa revista a las
fortalezas y debilidades de las diferentes propuestas de argumenta-
cion, concluyendo que a nivel exegético, resulta demasiado pro-
blematico aceptar una interpretacion del versiculo 11:26 en térmi-
nos étnicos. Todos los argumentos presentados en la epistola
sefialan precisamente lo contrario, ya que se esfuerzan por separar
los criterios étnicos de la nocion de salvacion y ensalzan la fe como
clave soteriologica para todos los hombres sin distincion. Los pro-
blemas teologicos que surgen de tales propuestas no se pueden su-
perar manteniendo la coherencia del texto biblico. Asi, al conside-
rar el conjunto de referentes de “Israel” anteriores y el contexto
teoldgico del pasaje, se impone una interpretacion de Ro 11:26 en
términos espirituales donde “todo Israel” esta definido por la fe y la
adhesion al pacto eterno de Dios. La salvacién de “todo Israel”

362



designa, por tanto, el propdsito original de redencion del conjunto
de creyentes, agrupados en la comunidad mesidnica como verdade-
ros descendientes espirituales de Abrahan y miembros todos por
igual del pueblo de Dios. Con esta afirmacion Pablo resuelve la
tension teologica de estos capitulos demostrando que los judios son
miembros de pleno derecho del pueblo del pacto, igual que los gen-
tiles, con tal que tengan fe en Jesus, y sefialando que la continuidad
del plan de salvacion articulado en el nuevo pacto y ratificado en la
figura del Mesias, supera todas las expectativas humanas y su ca-
pacidad de comprension.

Las implicaciones de este estudio, entre otras cosas, desau-
torizan un nimero considerable de interpretaciones que en la actua-
lidad se proponen para Ro 11:26. Las expectativas de salvacion
futura del pueblo judio en su totalidad o la restauracion de la na-
cioén de Israel a un protagonismo en el panorama escatologico ba-
sadas en este versiculo no resultan fundadas s6lidamente en el texto
biblico. Ro 11:26 no profetiza la salvacion exclusiva o especial de
ningun pueblo, sino la salvacion por la fe de todo el que crea en
Jesus.

De esta conclusion se desprende que los esfuerzos de evan-
gelizacion hacia el pueblo judio y el didlogo interreligioso siguen
teniendo razén de ser. Por otra parte, Ro 11:26 no anuncia ningun
rol especial del pueblo judio en el panorama escatologico, sino que
invita a la reconciliacion de todos los creyentes en la esperanza de
salvacion por la fe en Jesus, y sobre la base del pacto eterno de
Dios con la raza humana.

El desarrollo sistemdtico de esta propuesta de interpretacion
a todos los niveles teologicos promete ser un campo de estudio tan
fructifero como necesario, pues si Ro 11:26 constituye el punto de
apoyo de propuestas infundadas que contemplan la restauracion
final de la nacion de Israel, la interpretacion coherente de este ver-
siculo conlleva la deconstruccion de estas propuestas y una invita-
cion a explorar otras nuevas sobre mejores bases exegéticas.

363



364



BIBLIOGRAFIA DE REFERENCIA

Libros y monografias
Achtemeier, Paul J. y Elizabeth Achtemeier. The Old Testament
Roots of Our Faith. Peabody, Massachusetts: Hendrickson,
1994.

Akpunonu, Peter Damian. The Vine, Israel and the Church. Studies
in Biblical Literature 51. New York: Peter Lang, 2004.

Anderson, B. W. Contours of Old Testament Theology. Minneap-
olis, Minnesota: Fortress Press, 1999.

Anderson, R. Dean Jr. Ancient Rhetorical Theory and Paul.
Kampen, Netherlands: Kok Pharos Publishing House, 1996.

Aranda Pérez, G.; Garcia Martinez, F.; Pérez Fernandez, M. Litera-
tura judia intertestamentaria. Estella, Navarra: Verbo
Divino, 1996.

Armerding, Carl Edwin; Gasque, W. Ward., eds. A guide to Bibli-
cal prophecy. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1989.

Aune, David E. The New Testament in Its Literary Environment.
Library of Early Christianity 8. Philadelphia: Westminster
Press, 1987.

Badenas, Roberto. Christ the End of the Law: Romans 10:4 in
Pauline Perspective. Journal for the Study of the New Tes-
tament Supplement Series 10. Sheffield: JSOT Press, 1985.

Baker, David L. Two Testaments, One Bible: A Study of some
modern solutions to the theological problem of the relation-
ship between the Old and New Testaments. Leicester: In-
terVarsity Press, 1976.

Barbaglio, Giuseppe. Pablo de Tarso y los origenes cristianos.
Biblioteca de Estudios Biblicos 65. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1989.

365



Barrett, Charles K. 4 Commentary on the First Epistle to the Co-
rinthians. New York: Harper & Row, 1968.

. The Gospel According to St. John: A Commen-
tary. Philadelphia: Westminster Press, 1978.

. Essays on Paul. Philadelphia: Westminster
Press, 1982.

. A Critical and Exegetical Commentary on the
Acts of the Apostles. 2 vols. Edinburgh: T&T Clark Interna-
tional, 2004.

Barth, Markus. The People of God. Journal for the Study of the
New Testament Supplement Series 5. Sheffield: JSOT
Press, 1983.

Barthes, Roland. Image, Music, Text. London: Fontana Press, 1977.

Barton, John. Reading the Old Testament: Method in Biblical
Study. London: Longman & Todd, 1996.

Beare, F. W. St. Paul and His Letters. London: Black, 1962.

. The Earliest Records of Jesus. New York:
Abingdon Press, 1962.

Beasley-Murray, George R. John. Vol. 36, Word Biblical Commen-
tary. Dallas: Word Books, 1998.

Becker, Jiirgen. Pablo: El apostol de los paganos, traducido por
Manuel Olasagasti Gaztelumendi. Biblioteca de Estudios

Biblicos 83. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1996.

Beker, J. C. Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and
Thought. Philadelphia: Fortress, 1980.

366



Bell, Richard H. The Irrevocable Call of God: An Inquiry in Paul’s
Theology of Israel. Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament 184. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2005.

Bernard, J. H. 4 Critical and Exegetical Commentary on the Gos-
pel According to St. John, editado por Alan Hugh McNeile.
New York: Scribner' Sons, 1929.

Bertone, John A. “The Law of the Spirit”: Experience of the Spirit
and the Displacement of the Law in Romans 8:1-16. Studies
in Biblical Literture. New York: Peter Lang, 2005.

Best, W. E. The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9).
Houston: South Belt Assembly of Christ, 1992.

Birnbaum, Ellen. The Place of Judaism in Philo’s Thought: Israel,
Jews and Proselytes. Studia Philonica Monographs 2, 290.
Atlanta: Scholars Press, 1996.

Blass, Friedrich, Albert Debrunner, y Robert Walter Funk. A Greek
Grammar of the New Testament. Chicago: University of
Chicago Press, University of Cambridge, 1961.

Bockmuehl, Markus N. A. Revelation and Mystery in Ancient Ju-
daism and Pauline Christianity. Wissenschaftliche Unter-

suchungen zum Neuen Testament 36. Tiibingen: Mohr Sie-
beck, 1990.

Boers, Hendrikus W. The Justification of the Gentiles: Paul’s Let-
ters to the Galatians and Romans. Peabody, Massachusetts:
Hendrickson, 1994.

. “A Context for Interpreting Paul”. En Text and
Contexts: Biblical Texts in Their Textual and Situational
Contexts, editado por Tord Fornberg y David Hellholm. Os-
lo: Scandinavian University Press, 1995, 429-454.

367



Bornkamm, Giinther. Pablo de Tarso, traducido por Mario Sala y
José M. Vigil. Biblioteca de Estudios Biblicos 24. Salaman-
ca: Ediciones Sigueme, 1979.

Bouttier, Michel. En Christ: Etude d’exégése et de théologie pauli-
niennes. Paris: Presses Universitaires de France, 1962.

Braun, Roddy L. / Chronicles. Word Biblical Commentary 14.
Dallas: Word Books, 1986.

Bray, Gerald. Biblical Interpretation. Downers Grove, Illinois:
InterVarsity Press, 1996.

Brayford, Susan. Genesis. Septuagint Commentary Series. Leiden:
Brill, 2007.

Brown, Raymond E. The Sensus Plenior of Sacred Scripture. Bal-
timore: St. Mary’s University, 1955.

. The Gospel According to John (I-XII). Anchor
Bible 29. New York: Doubleday & Company, 1966.

Bruce, F. F. The Gospel of John. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1983.

. El Canon de la Escritura, traducido por Elena
Flores. Hermeneutica y Exégesis 4. Terrassa: Clie, 2002.

Brueggeman, Walter. Genesis: Interpretation. Atlanta: John Knox,
1982.

Bruner, Frederick D. The Christbook: A Historical-Theological
Commentary: Matthew 1-12. Waco, Texas: Word Books,
1987.

Bryan, Christopher. 4 Preface to Romans: Notes in its Literary and
Cultural Setting. Oxford: Oxford University Press, 2000.

368



Bulttmann, Rudolf. Teologia del Nuevo Testamento. Salamanca:
Sigueme, 1987.

Burge, G. M. Whose Land? Whose Promise?: What Christians Are
Not Being Told about Israel and the Palestinians. Grand
Rapids, Michigan: Paternoster, 2003.

Burton, Ernest De Witt. 4 Critical and Exegetical Commentary on
the Epistle to the Galatians. The International Critical
Commentary 37. Edinburgh: T&T Clark, 1988.

Caird, George B., y Lincoln D. Hurst. New Testament Theology.
Oxford: Clarendon Press, 1994

Campbell, William S. Paul’s Gospel in an Intercultural Context:
Jew and Gentile in the Letter to the Romans. New York: Pe-
ter Lang, 1991.

Cappelletti, Silvia. The Jewish Community of Rome: From the
Second Century B.C. to the Third Century C.E. Leiden:
Brill, 2006.

Carson, Donald A. The Gospel According to John. The Pillar New
Testament Commentary. Leicester: InterVarsity Press;
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1991.

Charles, Robert H. The Greek Versions of the Testaments of the
Twelve Patriarchs: Edited from Nine MSS Together with
the Variants of the Armenian and Slavonic Versions and
Some Hebrew Fragments. Oxford: Oxford University Press,
1908.

. The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old
Testament. 2 vols. Oxford: Clarendon Press, 1913.

Charlesworth, James H, The Pseudepigrapha and Modern Re-
search. Missoula, Montana: Scholar Press, 1976.

369



, €d. The Old Testament Pseudepigrapha. 2 vols.
New York: Doubleday, 1985.

. The Old Testament Pseudepigrapha and the
New Testament: Prolegomena for the Study of Christian
Origins. Society for New Testament Studies Monograph
Series. London: Cambridge University Press, 1985.

Childs, Brevard S. Biblical Theology of the Old and New Testa-
ments: Theological Reflection on the Christian Bible. Min-
neapolis, Minnesota: Fortress, 1992.

Christiansen, Ellen Juhl. The Covenant in Judaism and Paul: A
Story of Ritual Boundaries as Identity Markers. Arbeiten
zur Geschichte des antiken Judentums un des Urchristen-
tums XXVII. New York: Brill, 1995.

Clemens, Ronald E., ed. The World of Ancient Israel. Cambridge:
Cambridge University Press, 1989.

Clouse, Robert G., ed. The Meaning of the Millenium: Four Views.
Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 1977.

Cohen, Shaye J. D. The Beginnings of Jewishness: Boundaries,
Varieties, Uncertainties. Hellenistic Culture and Society 31.
Berkeley: University of California Press, 1998.

Conzelmann, Hans. A Commentary on the First Epistle to the Co-
rinthians, traducido por James W. Leitch. Philadelphia: For-
tress Press, 1975.

Cousar, Charles B. The Letters of Paul. Nashville, Tennessee:
Abingdon Press, 1996.

Cross, Frank Moore. Canaanite Myth and Hebrew Epic: Essays in

the History of the Religion of Israel. Cambridge, Massachu-
setts: Harvard University Press, 1973.

370



Cullman, Oscar. Christ and Time: The Primitive Christian Concep-
tion of Time and History, traducido por Floyd V. Filson.
Philadelphia: Westminster, 1950.

Cunchillos, Luis. Cuando los dngeles eran dioses, Biblioteca Sal-
manticensis XIV, Estudios 12. Salamanca: Universidad
Pontificia, 1976.

Dahl, Nils. Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mis-
sion. Minneapolis, Minnesota: Augsburg Publishing House,
1977.

Dahmus, Joseph H. The Middle Ages. Garden City, New York:
Doubleday, 1968.

Danell, Gustaf A. Studies in the Name Israel in the Old Testament.
Uppsala: Appelbergs, 1946.

Daube, David. The Exodus Pattern in the Bible. London: Faber and
Faber, 1963.

Dauphinais, Michael y Matthew Levering. Holy People, Holy
Land: A Theological Introduction to the Bible. Grand Rap-
ids, Michigan: Brazos Press, 2005.

Davenport, Gene L. The Eschatology of the Book of Jubilees. Lei-
den: Brill, 1971.

Davidson, Richard M. Typology in Scripture: A Study of Herme-
neutical TIIIOY Structures. Andrews University Seminary
Doctoral Dissertation Series 2. Berrien Springs, Michigan:
Andrews University Press, 1981.

Davies, William D. Paul and Rabbinic Judaism. New Y ork: Harper
& Row, 1955.

. The Setting of the Sermon on the Mount. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1964.

371



. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK,

1984.

Davies, William D. y Dale C. Allison, 4 critical and exegetical
commentary on the Gospel according to Saint Matthew. 3
vols. New York: T&T Clark International, 2002.

Davis, Charles Thomas. “The Fulfillment of Creation: A Study of
Matthew’s Genealogy”. Journal of the American Academy
of Religion 41, n° 4 (1973): 520-535.

De Lubac, Henri. Medieval Exegesis: The Four Senses of Scrip-
ture. Vol. 1. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999.

Deissman, Adolf. Light from the Ancient East. Peabody, Massa-
chusetts: Hendrickson, 1927.

Del Agua Pérez, Agustin. El Método midrasico y la exégesis del
Nuevo Testamento, Biblioteca Midrasica 4. Valencia: Insti-
tucion San Jeronimo, 1985.

Del Olmo Lete, Gregorio. Mitos y leyendas de Canadn: Segun la
tradicion de Ugarit. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1981.

. Interpretacion de la mitologia cananea: Estu-
dios de semantica ugaritica. Valencia: Institucion San Jero-
nimo, 1984.

. La religion cananea segun la liturgia de Uga-
rit: Estudio textual. Barcelona: Editorial Ausa, 1992.

Del Valle, Carlos. La Misna. Biblioteca de Estudios Biblicos. Sala
manca: Ediciones Sigueme, 1997.

Dennos, John A. Jesus’ Death and the Gathering of True Israel:
The Johannine Appropriation of Restoration Theology in
the Light of John 11:47-52. Wissenschaftliche Untersu-
chungen zum Neuen Testament 217. Tiibingen: Mohr Sie-
beck, 2006.

372



DeSilva, David A. Introducing the Apocrypha, Grand Rapids,
Michigan: Baker Academic, 2002.

Di Berardino, Angelo. Patrologia IV: del Concilio de Calcedonia
(451) a Beda. Los Padres latinos. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos, 2000.

Diez Macho, Alejandro y Antonio Pifiero Sdenz. Apocrifos del An-
tiguo Testamento. 6 vols. Madrid: Ediciones Cristiandad,
2002.

Dillard, Raymond B. 2 Chronicles. Word Biblical Commentary 15.
Dallas: Word Books, 1987.

Doukhan, Jacques B. The Mystery of Israel. Hagerstown, Mary-
land: Review and Herald, 2004.

Driver, Godfrey R. Canaanite Myths and Legends. Old Testament
Studies III. Edinburgh: T&T Clark, 1956.

Drobner, Hubertus R. Manual de patrologia, traducido por Victor
Abelardo Martinez. Barcelona: Herder, 1999.

Dunn, James D. G. The Theology of Paul the Apostle. Grand Rap-
ids, Michigan: Eerdmans, 1998.

Earle, Ralph. Word Meanings in the New Testament. Grand Rapids,
Michigan: Baker Book, 1989.

Eckman, James P. Exploring Church History. Wheaton: Crossway,
2002.

Edelheit, Hershel y Abraham J. Edelheit. History of Zionism: A

Handbook and Dictionary. Boulder, Colorado: Westview
Press, 2000.

373



Eichholz, Georg. El evangelio de Pablo: Esbozo de la teologia
paulina, traducido por Marcelino Legido. Biblioteca de Es-
tudios Biblicos 17. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1977.

Ellenson, David. Between Tradition and Culture: The Dialectics of
Modern Jewish Religion and Identity. Atlanta: Scholars
Press, 1994.

Elliott, Mark Adam. The Survivors of Israel: A Reconsideration of
the Theology of Pre-Christian Judaism. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 2000.

Elliott, N. The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and
Strategy and Paul’s Dialogue with Judaism. JSNTSup 45.
Sheffield: Sheffield Academic, 1990.

Ellis, E. Earle. Paul’s Use of the Old Testament. Edinburgh: Oliver
and Boyd, 1957.

. The Old Testament in Early Christianity:
Canon and Interpretation in the Light of Modern Research.
Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1991.

Ellison, H. The Mistery of Israel. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1966.

Esler, Philip F. Conflicto e identidad en la carta a los Romanos: El
contexto social de la carta de Pablo, traducido por José P¢é-
rez Escobar. Estella, Navarra: Verbo Divino, 2005.

Evans, Craig A. Noncanonical Writings and New Testament Inter-
pretation. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992.

Evans, Craig A. y James A. Sanders. Early Christian Interpretation
of the Scriptures of Israel. Journal for the Study of the New
Testament Supplement Series 148. Sheffield: Sheffield Ac-
ademic Press, 1997.

374



Even-Shoshan, Abraham. A New Concordance of the Bible: The-
saurus of the Language of the Bible. Hebrew and Aramaic
Roots, Words, Proper Names Phrases and Synonyms. Jeru-
salem: “Kiryat Sefer” Publishing house, 1990.

Farrar, Frederic W. History of Interpretation. New York: E. P. Dut-
ton, 1886; Grand Rapids, Michigan: Baker Book House,
1961.

Fee, Gordon D. Primera epistola a los Corintios, traducido por
Carlos Alonso Vargas. Buenos Aires: Nueva Creacion,
1994,

Finkelstein, Louis. Introduction to Tractates Fathers and The Fa-
thers of Rabbi Nathan. New York: Jewish Theological
Seminary of America, 1950.

Fleischner, Eva. Judaism in German Theology Since 1945: Christi-
anity and Israel Considered in Terms of Mission. American
Theological Library Association Monograph Series 8.
Metuchen, New Jersey: Scarecrow Press, 1975.

France, R. T. Jesus and the Old Testament: His Application of Old
Testament Passages to Himself and His Mission. London:
Tyndale Press, 1971.

. The Gospel of Mark: A Commentary on the
Greek Text. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002.

Frazer, James G. Folk-Lore in the Old Testament: Studies in Com-
parative Religion, Legend and Law, 2. The Collected Works
of J. G. Frazer 13. Richmond: Curzon Press, 1994.

Freedman, David Noel, ed. Anchor Bible Dictionary. 6 vols. New
York: Doubleday, 1992.

Froehlich, Karlfried. Biblical Interpretation in the Early Church.
Sources of Early Christian Thought. Philadelphia: Fortress
Press, 1984.

375



Fuller, Michael E. The Restoration of Israel: Israel’s Re-gathering
an the Fate of the Nations in Early Jewish Literature and
Luke-Acts. Beihefte zur Zeitschrift flir die neutestamentliche
Wissenschaft 138. Berlin: Walter de Gruyter, 2006.

Gamble, H. The Textual History of the Letter to the Romans: A
Study in Textual and Literary Criticism. SD 42. Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1977.

Garrett, Duane A. Rethinking Genesis: The Sources and Authorship
of the First Book of the Pentateuch. Grand Rapids, Michi-
gan: Baker Books, 1991.

Gaster, Theodor H. Myth, Legend, and Custom in the Old Testa-
ment: A Comparative Study with Chapters from Sir James
G. Frazer’s Folklore in the Old Testament. New York: Har-
per & Row, 1969.

Gaston, L. Paul and the Torah. Vancouver: University of British
Columbia Press, 1987.

Giblin, Charles Homer. In Hope of God’s Glory: Pauline Theologi-
cal Perspectives. New York: Herder and Herder, 1970.

Gibson, John C. L. Canaanite Myths and Legends. Edinburgh:
T&T Clark, 1977.

Grant, Robert M. y David Tracy. A Short History of the Interpreta-
tion of the Bible. Philadelphia: Fortress Press, 1984.

Garcia Martinez, Florentino, Textos de Qumran. Madrid: Trotta,
1993.

Gonzalez, Justo L. Historia del cristianismo. 2 vols. Miami: Unilit,
2003.

Gonzalez Ruiz, José M?. El evangelio de Pablo. Santander: Sal
Terrae, 1988.

376



Goppelt, Leonhard. Typos: The Typological Interpretation of the
Old Testament in the New. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1982.

Gorday, Peter. Principles of Patristic Exegesis: Romans 9-11 in
Origen, John Chrysostom, and Augustine. Studies in the
Bible and Early Christianity 4. New York: Edwin Mellen
Press, 1983.

Grabbe, Lester L. Etymology in Early Jewish Interpretation: The
Hebrew Names in Philo. Brown Judaic Studies 115. Atlan-
ta: Scholars Press, 1988.

Granados Rojas, Juan Manuel. La reconciliacion en la carta a los
Efesios y en la carta a los Colosenses. Analecta Biblica
170. Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 2008.

Graves, Michael. Jerome’s Hebrew Philology: A Study Based on
his Commentary on Jeremiah. Leiden-Boston: Brill, 2007.

Greenman, Jeffrey P. y Timothy Larsen, eds. Reading Romans
Through the Centuries. Grand Rapids, Michigan: Brazos
Press, 2005.

Grindheim, Sigurd. The Crux of Election: Paul’s Critique of the
Jewish Confidence in the Election of Israel. Wissenschaftli-
che Untersuchungen zum Neuen Testament 202. Tiibingen:
Mohr Siebeck, 2005.

Gnilka, Joachim. Pablo de Tarso: Apostol y testigo, traducido por
Victor Abelardo Martinez de Lapera. Barcelona: Herder,
1998.

. Teologia del Nuevo Testamento , traducido por
Juan M. Diaz Rodelas. Madrid: Trotta, 1998.

377



Guerra, Anthony J. Romans and the Apologetic Tradition: The
Purpose, Genre and Audience of Paul’s Letter. Society for
New Testament Studies Monograph Series 81. Cambridge:
Cambridge University Press, 1995.

Gulley, Norman. Systematic Theology: Prolegomena. Berrien
Springs, Michigan: Andrews University Press, 2003.

Haacker, Klaus. The Theology of Paul’s Letter of the Romans.
Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Hagner, Donald A. Matthew. 2 vols. Word Biblical Commentary
33 a-b. Dallas: Word Books, 1995.

Hamilton, Victor P. The Book of Genesis. 2 vols. The New Interna-
tional Commentary on the Old Testament. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1995.

Harvey, John D. Listening to the Text: Oral Patterning in Paul’s
Letters. Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998.

Harink, Douglas. Paul Among the Postliberals. Grand Rapids,
Michigan: Brazos Press, 2003.

Harrington, Daniel. Paul on the Mystery of Israel. Collegeville,
Minnesota: The Liturgical Press, 1992.

Harvey, Graham. The True Israel: Uses of the Names Jew, Hebrew
and Israel in Ancient Jewish and Early Christian Litera-
ture. Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und
des Urchistentums 35. Leiden: Brill, 1996.

Harnack, Adolf von. Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott.

Eine Monographie zur Geschichte der Grundlegung der ka-
tholischen Kirche. Leipzig: Hinrichs, 1924.

378



Hasel, Gerhard F. The Remnant: The History and Theology of the
Remnant Idea from Genesis to Isaiah. Andrews University
Monographs 5. Berrien Springs, Michigan: Andrews Uni-
versity Press, 1972.

Hay David M. y Elizabeth Johnson, eds. Pauline Theology: Ro-
mans. Vol III. Minneapolis, Minnesota: Fortress Press,
1995.

Hayes, John H. “Israel”. Mercer Dictionary of the Bible. Editado
por Watson E. Mills. Macon, Georgia: Mercer University
Press, (1991): 417-420.

Hays, Richard B. Echoes of Scripture in the Letters of Paul. Lon-
don: Yale University Press, 1989.

. The Conversion of the Imagination: Paul as
Interpreter of Israel’s Scripture. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 2005.

Hayward, C. T. R. Interpretations of the Name Israel in Ancient
Judaism and Some Early Christian Writings: From Victori-
us Athlete to Heavenly Champion. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2005.

Hendriksen, William y Simon J. Kistemaker. Exposition of the
Gospel According to Matthew. Baker’s New Testament
Commentary. Vol. 9. Grand Rapids, Michigan: Baker
Books House, 2001.

Hengel, Martin y Ana Maria Schwemer. Paul Between Damascus
and Antioch, traducido por John Bowden. London: SCM
Press, 1997.

Hendricksen, William. The Gospel According to John. Baker New

Testament Commentary. 2 vols. Grand Rapids, Michigan:
Baker Books, 1953.

379



Hill, D. The Gospel of Matthew. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1981.

Hodge, C. I Corintios, traducido por Jos¢ Maria Blanch. Edin-
burgh: El Estandarte de la Verdad, 1969.

Hoehner, Harold. Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand
Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002.

Hoekema, Anthony A. The Bible and the Future. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1979.

Hoffman, M. Rhetoric and Theology: The Hermeneutic of Eras-
mus. Toronto: Toronto University Press, 1994.

Holweda, David E. Jesus and Israel. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1995.

House, H. Wayne, ed. Israel: The Land and the People. Grand Ra-
pids, Michigan: Kregel, 1998.

Illanes, Jos¢ Luis y Joseph Ignasi Saranyana, Historia de la Teolo-
gia. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002.

Jacob, E. Theology of the Old Testament, traducido por A. W.
Heathcote y P. J. Allcock. New York: Harper, 1958.

Jedin, Hubert. Manual de historia de la Iglesia. Vol. 1. Barcelona:
Herder, 1966.

Jervis, L. Ann. The Purpose of Romans: A Comparative Letter
Structure Investigation. JSNTSup 55. Sheffield: Sheffield
Academic, 1991.

Jocz, Jakob. The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the

Relationship between the Jewish People and Jesus Christ.
London: SPCK, 1949.

380



Johnson, Aubrey R. The One and the Many in the Israelite Concep-
tion of God. Cardiff: University of Wales Press, 1961.

. The Jewish People and Jesus Christ After
Auschwitz: A Study in the Controversy Between Church and

Synagogue. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House,
1981.

Johnson, E. Elizabeth. The Function of Apocalyptic and Wisdom
Traditions in Romans 9-11. Atlanta: Scholars Press, 1989.

Johnson, Marshall D. The Purpose of the Biblical Genealogies with
Special Reference to the Setting of the Genealogies of Jesus.
Society for New Testament Studies Monograph Series 8.
Cambridge: Cambridge University Press, 1969.

Kaylor, David. Paul’s Covenant Community: Jew & Gentile in
Romans. Atlanta: John Knox Press, 1988.

Katz, David. Philosemitism and the Readmision of the Jews to Eng-
land, 1603-1655. Oxford: Clarendon, 1982.

Keller, Winfrid. Gottes Treue-Israels Heil: Rom 11:25-27-Die The-
se vom ‘Sonderweg’ in der Discusion. Stuttgarter Biblische
Beitrdge 40. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk
GMBH, 1998.

Kent, J. Wesley and the Wesleyans. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2002.

Kessler, Martin, y Karel Deurloo. 4 Commentary on Genesis: The
Book of Beginnings. New York: Paulist Press, 2004.

Kim, Johann D. God, Israel, and the Gentiles: Rhetoric and Situa-

tion in Romans 9-11. Dissertation Series 176. Atlanta:
Society of Biblical Literature, 2000.

381



Kim, Seyoon. Paul and the New Perspective: Second Thoughts on
the Origin of Paul’s Gospel. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 2002.

Klein, William W., Craig Blomberg, Robert L. Hubbard y Kermit
A. Ecklebarger. Introduction to Biblical Interpretation. Dal-
las: Word Publications, 1993.

Knight, George A. F. Jews and Christians: Preparation for Dia-
logue. Philadelphia: Westminster Press, 1965.

Krentz, Edgar. The Historical-Critical Method. Philadelphia: For-
tress, 1975.

Kistemaker, Simon J. y William Hendriksen. Exposition of the
First Epistle to the Corinthians. Vol. 18, New Testament
Commentary. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House,
2001.

Kugel James L. y Rowan A. Greer. Early Biblical Interpretation.
Philadelphia: Westminster Press, 1986.

Lampe, Peter. “The Roman Christians of Romans 16”. En The Ro-
mans Debate, editado por Karl P. Donfried. Edinburg: T&T
Clark, 1991, 216-230.

Laporte, Jean. Los Padres de la Iglesia: Padres griegos y latinos en
sus contextos. Madrid: San Pablo, 2004.

LaRondelle, Hans. The Israel of God in Prophecy. Berrien Springs,
Michigan: Andrews University Press, 1983.

Latourete, Kenneth Scott. A History of Christianity. Vol. 1. New
York: Harper & Row, 1975.

Linnemann, Eta. Historical Criticism of the Bible: Methodology or
Ideology?, traducido por Robert W. Yarbrough. Grand
Rapids, Michigan: Baker House, 1990.

382



Lockyer, Herbert. All the Messianic Prophecies of the Bible, Grand
Rapids, Michigan: Zondervan, 1978.

Lodge, John G. Romans 9-11: A Reader Response Analysis. Atlan-
ta: Scholar Press, 1996.

Longenecker, Richard N. Galatians. Word Biblical Commentary
41. Dallas: Word Books, 1990.

. Biblical Exegesis in the Apostolic Period.
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975.

Lurker, Manfred. Diccionario de imagenes y simbolos de la Biblia,
traducido por Rufino Godoy. Cérdoba: El Almendro, 1994.

Maier, Johann. The Temple Scroll: An Introduction, Translation &
Commentary. Sheffield: JSOT Press, 1985.

Marshall, I. Howard. The Gospel of Luke: A Commentary on the
Greek Text. The New International Greek Testament Com-
mentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1978.

Martin, Benjamin. Israel y las profecias. Estella, Navarra: Verbo
Divino, 1976.

Martin, Ralph P. 2 Corinthians. Word Biblical Commentary 40.
Dallas: Word Books, 1986.

Matera, Frank J. New Testament Theology: Exploring Diversity
and Unity. Louisville: John Knox Press, 2007.

McKim, Donald, ed. Historical Handbook of Major Biblical Inter-
preters. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998.

McKnight, Scot. A Light Among the Gentiles: Jewish Missionary

Activity in the Second Temple Period. Minneapolis, Minne-
sota: Fortress Press, 1991.

383



McNally, Robert E. The Bible in the Early Middle Ages. Atlanta:
Scholars Press, 1986.

Mettinger, Tryggve N. D. Buscando a Dios: Significado y mensaje
de los nombres divinos en la Biblia. Cordoba: Ediciones El
Almendro, 1988.

Metzger, Bruce M. The Early Versions of the New Testament. Ox-
ford: Clarendon Press, 1977.

. A textual commentary on the Greek New Tes-
tament. New York: United Bible Societies, 1994.

Michaelis, J. Ramsey. Peter. Word Biblical Commentary 49. Dal-
las: Word Books, 1988.

Mickelsen, A. B. Interpreting the Bible. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1963.

Moores, John D. Wrestling with Rationality in Paul: Romans -8 in
a New Perspective. Society for the New Testament Studies
Monographs Series 82. Cambridge: Cambridge University
Press, 1995.

Morris, Leon. The Gospel According to John. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1971.

Mussner, Franz. Tratado sobre los judios, traducido por Juan C.
Rodriguez. Biblioteca de Estudios Biblicos 40. Salamanca:
Ediciones Sigueme, 1983.

Munck, Johannes. Paul and the Salvation of Mankind, traducido
por Frank Clarke. Richmond: John Knox, 1959.

. Christ and Israel: Interpretation of Romans 9-
11, traducido por Ingevory Nixon. Philadelphia: Fortress
Press, 1967.

384



Muiioz, Alfonso S. El Mesias y la hija de Sion, Madrid: Editorial
Ciudad Nueva, 1994.

Neugebauer, Fritz. In Christus. Gottingen: Vandehoeck & Rup-
recht, 1961.

Neusner, Jacob. From Politics to Piety: The Emergence of Pharisa-
ic Judaism. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall,
1979.

. Judaism and its Social Metaphors: Israel in the
History of Jewish Thought. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1989.

. “Israel the People in Judaism, the Classical
Statement”. Encyclopaedia of Judaism. Leiden: Brill, 2000.
1: 484-499.

Newman, Barclay Moon y Eugene Albert Nida. A Handbook on the
Gospel of John. New York: United Bible Societies, 1993.

. A Handbook on Paul's Letter to the Romans.
New York: United Bible Societies, 1994.

Nolland, J. Luke. 3 vols. Word Biblical Commentary 35. Dallas:
Word Books, 2002.

North, Christopher R. The Suffering Servant in Deutero-Isaiah.
Oxford: Oxford University Press, 1963.

Noth, Martin. 4 History of Pentateuchal Traditions, traducido por
Bernhard W. Anderson. Chico, California: Scholars Press,
1981.

O’Brien, Peter. The Letter to the Ephesians. The Pillar New Testa-

ment Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1999.

385



O’Toole, Robert F. The Unity of Luke’s Theology: An Analysis of
Luke-Acts. Wilmington, Delaware: Michael Glazier, 1984.

Orlandis, José. Historia de la Iglesia: La Iglesia Antigua y medie-
val. Madrid: Pelicano, 1998.

Pager, John G. The Origins of Anti-Semitism: Attitudes towards
Judaism in Pagan and Christian Antiquity. Oxford: Oxford
University Press, 1983.

Parker, T. H. L. Commentaries on the Epistle to the Romans: 1532-
1542. Edinburgh: T&T Clark, 1986.

Patte, D. Early Jewish Hermeneutic. Missoula, Montana: Scholars,
1975.

Payne, J. Barton. Encyclopedia of Biblical Prophecy: The Com-
plete Guide to Scriptural Predictions and Their Fulfillment.
New York: Harper & Row, 1973.

Pelaez, Jests. “Jesus y el Reino de Dios. Las comunidades primiti-
vas. El judeo-cristianismo”. En Origenes del Cristianismo:
Antecedentes y primeros pasos. Cordoba: El Almendro,
1991.

Pelikan, Jaroslav. The Christian Tradition: A History of the Deve
lopment of Doctrine, vol 1. Chicago: University Press,
1971.

Pifiero, Antonio. “La herencia de la Biblia hebrea (I)”. En Origenes
del Cristianismo: Antecedentes y primeros pasos. Cordoba:
El Almendro, 1991.

Plag, Christoph. Israels Wege zum Heil. Eine Untersuchung zu
Romer 9 bis 11 (AzTh 1.40). Stuttgart: Calwer Verlag,
1969.

386



Quasten, Johannes. Patrologia I: Hasta el Concilio de Nicea. Bi-
blioteca de Autores Cristianos 206. Madrid: Editorial Cat6-
lica, 1961.

. Patrologia II: La edad de oro de la literatura
patristica griega. Biblioteca de Autores Cristianos 217.
Madrid: Editorial Catélica, 1962.

Ravens, David. Luke and the Restoration of Israel. Journal for the
Study of the New Testament Supplement Series 119. Shef-
field: Sheffield Academic Press, 1995.

Reasoner, Mark. Romans in Full Circle: A History of Interpreta-
tion. Louisville: Westminster John Knox Press, 2005.

Refoulé, Frangois. Et ainsi tout Israél sera sauvé. Paris: Editions
du Cerf, 1984.

Ribera Florit, Josep. Traduccion del Targum de Jeremias. Bibliote-
ca Midrasica 12. Estella, Navarra: Verbo Divino, 1992.

Richardson, Peter. Israel in the Apostolic Church. Cambridge:
Cambridge University Press, 1969.

Riesner, R. Paul’s Early Period: Chronology, Mission Strategy,
Theology, traducido por D. Stott. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1998

Robertson, A. T. A Grammar of the Greek New Testament in the

Light of Historical Research. Nashville, Tennessee: Broad-
man, 1934.

Robertson, A. W. El Antiguo Testamento en el Nuevo. Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996.

Robertson, Archibald y Alfred Plummer. A Critical and Exegetical
Commentary on The First Epistle of St Paul to the Corin-

thians. The International Critical Commentary 35. Edin-
burgh: T&T Clark, 1986.

387



Robertson, O. Palmer. The Israel of God: Yesterday, Today, and
Tomorrow. Phillipsburg, New Jersey: P&R, 2000.

Robinson, H. Wheeler. Corporate Personality in Ancient Israel.
Philadelphia: Fortress Press, 1964.

Rogerson, John, Christopher Rowland, y Barnabas Lindars SSF.
The Study and Use of the Bible. Vol 2, The History of
Christian  Theology. Basingstoke, England: Marshall
Pickering, 1988.

Rubinstein, William D. y Hilary L. Rubinstein. Philosemitism:
Admiration and Support in the English-Speaking World for
Jews, 1840-1939. London: MacMillan Press, 1999.

Ruiz Bueno, Daniel. Padres apostolicos y apologistas griegos
(s.1I). Biblioteca de Autores Cristianos 629. Madrid: Edito-
rial Catolica, 2002.

Sacks, Robert D. A Commentary on the Book of Genesis. Ancient
Near Eastern Texts and Studies 6. Lampeter: Edwin Mellen
Press, 1990.

Sanders, Ed Parish. Paul and Palestinian Judaism. Philadelphia:
Fortress Press, 1977.

. Paul, the Law, and the Jewish People. Phila-
delphia: Fortress Press, 1983.

Schaft, Phillip. History of the Christian Church. 8 vols. Grand Rap-
ids, Michigan: Eerdmans, 1920.

Schelke, Karl Hermann. Paulus Lehrer der Viter. Diisseldorf:
Patmos Verlag, 1956.

Schiffman, Lawrence. The Eschatological Community of the Dead

Sea Scrolls: A Study of the Rule of the Congregation. Atlan-
ta: Scholars Press, 1989.

388



Schlier, Heinrich. Problemas exegéticos fundamentales en el Nuevo
Testamento, traducido por José Cosgaya. Madrid: Ediciones
Fax, 1970

Schnackenburg, Rudolf. The Gospel According to St John. 2 vols.
Tunbridge Wells, Kent: Burns & Oates, 1984.

Schwarz, Hans. Christology. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1998.

Scott, James M. Paul and the Nations: The Old Testament and Ear-
ly Jewish Background of Paul's Mission to the Nations with
Special Reference to the Destination of Galatians. Wissen-

schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 84. Tii-
bingen: Mohr-Siebeck 1995.

Scott, Julius J. Jewish Backgrounds of the New Testament. Grand
Rapids, Michigan: Baker Books, 1995.

Sell, Henry T. Studies in early church history. Willow Grove:
Woodlawn Electronic Publishing, 1998.

Simonetti, Manlio. Biblical Interpretation in the Early Church: An

Historical Introduction to Patristic Exegesis, traducido por
John A. Hughes. Edinburgh: T&T Clark, 1994.

Skinner, John. A4 Critical and Exegetical Commentary on Genesis.
The International Critical Commentary 1. Edinburgh: T&T
Clark, 1980.

Smalley, Beryl. The Study of the Bible in the Middle Ages. Oxford:
Clarendon Press, 1941.

Sohn, Seock-Tae. The Divine Election of Israel. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1991.

389



Son, Sang-Won. Corporate Elements in Pauline Anthropology: A
Study of Selected Terms, Idioms, and Concepts in the Light
of Paul’s Usage and Background. Analecta Biblica 148.
Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 2001.

Sonderegger, Katherine. That Jesus Christ Was Born a Jew: Karl
Barth’s “Doctrine of Israel”. University Park: Pennsylva-
nia State University Press, 1992.

Soulen, R. Kendall. The God of Israel and Christian Theology.
Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1996.

Schokel, Luis Alonso. Diccionario biblico hebreo-espariol. Ma-
drid: Editorial Trotta, 1999.

Speiser, Ephraim A. Genesis. The Anchor Bible 1. Garden City,
New York: Doubleday, 1964.

Spurr, John. The Post-Reformation: Religion, Politics and Society
in Britain 1603-1714. London: Pearson, 2006.

Stanley, Christopher D. Paul and the language of Scripture: Cita-
tion technique in the Pauline Epistles and contemporary
literature. Society for New Testament Studies Monograph
Series 69. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

Stagg, Frank. New Testament Theology. Nashville, Tennessee:
Broadman Press, 1962.

Stendahl, Krister, Paul Among Jews and Gentiles. Philadelphia:
Fortress Press, 1976.

Stern, Sacha. Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings. Leiden:
Brill, 1994.

Stone, Michael E., ed. Jewish Writings of the Second Temple Peri-
od, Philadelphia: Fortress Press, 1984.

390



Stowers, Stanley Kent. The Diatribe and Paul’s Letter to the Ro-

mans. SBL Dissertation Series 57. Chico, California:
Scholars Press, 1981.

. A Rereading of Romans: Justice, Jews, and
Gentiles. New Haven: Yale University Press, 1994.

Strack, Hermann L. y Giinter Stemberger, Introduccion a la litera-
tura talmudica y midrasica, traducido por Miguel Pérez
Fernandez y Maria Isabel Rodriguez Peralta. Biblioteca
Midrasica 3. Valencia: Institucion San Jeronimo, 1988.

Tate, Marvin E. Psalms 51-100. Word Biblical Commentary 20.
Dallas: Word Books, 1990.

Taylor, Michael J. Paul: His Letters, Message and Heritage. New
York: Alba House, 1997.

Tcherikover, Victor. Hellenistic Civilization and the Jews. New
York: Atheneum Books, 1974.

Tellbe, Mikael. Paul Between Synagogue and State: Christians,
Jews and Civic Authorities in 1 Thessalonians, Romans,
and Philippians. Coniectanea Biblica, New Testament Se-
ries 34. Stockholm: Almqvist & Wiksell International,
2001.

Thiselton, A. C. The First Epistle to the Corinthians: A commen-
tary on the Greek text. New International Greek Testament
Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2000.

Thompson, M. B. The New Perspective on Paul. Cambridge: Grove
Books, 2002.

Thurén, Lauri. Derhetorizing Paul. Wissenschaftiliche Untersu-
chungen zum Neuen Testament 124. Tiibingen: Mohr Sie-
beck, 2000.

391



Torrance, Thomas F. Divine Meaning: Studies in Patristic Herme-
neutics. Edinburgh: T&T Clark, 1995.

Trevijano Etcheverria, Ramoén. La Biblia en el cristianismo anti-
guo: Prenicenos. Gnosticos. Apocrifos. Estella, Navarra:
Verbo Divino, 2001.

. Patrologia, Serie Manuales de Teologia 5. Ma-
drid: Editorial Catolica, 1994. Biblioteca de Autores Cris-
tianos.

Trilling, Wolfgang, El verdadero Israel: Estudio de la teologia de
Mateo, traducido por Carlos Ferndndez Barberd. Madrid:
Ediciones Fax, 1974

Van Spanje, Teunis E. Inconsistency in Paul?: A Critique of the
Work of Heikki Rdisdnen. WUNT 110. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 1999.

Vanderkam, James C. An Introduction to Early Judaism. Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001.

Vaucher, Alfred, L 'histoire du salut. Paris: Vie et Santé, 1987.

Vézquez Allegue, Jaime. Los hijos de la luz y los hijos de las ti-
niteblas: El prologo de la Regla de la Comunidad de
Qumpran. Biblioteca Midrasica 21. Estella, Navarra: Verbo
Divino, 2000.

Vermes, Géza. Scripture and Tradition in Judaism. Brill: Leiden,
1973.

Viciano, Albert. Patrologia. Manuales de Teologia Catdlica. Va-
lencia: Edicep, 2001.

Vidal, Senén. El proyecto mesidanico de Pablo. Salamanca: Sigue-
me, 2005.

Vives, José. Los Padres de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1971.

392



Volz, Carl A. The Medieval Church. Nashville, Tennessee: Abing-
don, 1997.

Waltke, Bruce. Genesis: A Commentary. Grand Rapids:
Zondervan, 2001.

Waters, Guy Prentiss. Justification and the New Perspectives on
Paul: A Review and Response. Phillipsburg, New Jersey:
Presbyterian and Reformed, 2004.

. The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul.
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament
2.221. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2006.

Wayne, House, H. Israel: The Land and the People. Grand Rapids,
Michigan: Kregel, 1998.

Wenham, Gordon J. Genesis 16-50. Word Biblical Commentary 2.
Dallas: Word Books, 1994.

Westerholm, Stephen. Israel’s Law and the Church’s Faith: Paul
and His Recent Interpreters. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 1988.

. Perspectives Old and New on Paul: The “Lu-
theran” Paul and His Critics. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans, 2004.

Whiteley, Denys E. H. The Theology of St. Paul. Oxford: Basil
Blackwell, 1964.

Williamson, Hugh G. M. Israel in the Books of Chronicles. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1977.

Williamson, Paul R. Abraham, Israel and the Nations: The Patri-
archal Promise and its Covenantal Development in Gene-
sis. JSOTSS 315 (Sheffield: Sheffield Academia Press,
2000

393



. Sealed with and Oath: Covenant in God’s Un-
folding Purpose. New Studies in Biblical Theology 23.
Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2007.

Winninge, Michael. Sinners and the Righteous: A comparative
Study of the Psalms of Solomon and Paul’s Letters. Coniec-
tanea Biblica, New Testament Series 26. Stockholm:
Almgqvist & Wiksell International, 1995.

Winter, Bruce W. Philo and Paul among the Sophists. Society for
New Testament Studies Monograph Series 96. Cambridge:
Cambridge University Press, 1997.

Wright, Christopher J. H. Knowing Jesus through the Old Testa-
ment. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992.

Wright, Nicholas T. The Climax of the Covenant: Christ and the
Law in Pauline Theology. Minneapolis, Minnesota: Fortress
Press, 1991.

. The New Testament and the People of God.
Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1992.

. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tar-
sus the real founder of Christianity? Grand Rapids, Michi-
gan: Eerdmans, 1997.

. Paul in Fresh Perspective. Minneapolis, Min-
nesota: Fortress Press, 2005.

Zeller, Dieter. Juden und Heiden in der Mission des Paulus. Studi-
em zum Romerbrief. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk,
1973.

394



Comentarios a Romanos (a partir del siglo XIX)

Achtemeier, Paul J. Romans, Interpretation. Louisville: John Knox
Press, 1985.

Barrett, Charles K. The Epistle to the Romans. New York: Harper
& Row, 1957.

Barth, Karl. Carta a los Romanos, traducido por Abelardo Marti-

nez de la Pera. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos,
1998.

Beck, Johann Tobias. Erklirung de Briefes Pauli on die Romer.
Giitersloh: Bertelsmann, 1884.

Bence, Clarence L. Romans: A Bible Commentary in the Wesleyan
Tradition. Indianapolis: Wesleyan Publishing House, 1996.

Bénétreau, Samuel. L’ Epitre de Paul aux Romains. 2 vols. Vaux-
sur-Seine: Edifac, 1997.

Black, Mathew. Romans. The New Century Bible Commentary.
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1989.

Briscoe, D. Stuart. Romans. The Communicator’s Commentary.
Waco, Texas: Word Books, 1982.

Boice, James Montgomery. Romans.: An Expositional Commentary.
Vol. 3, God and History: Romans 9-11. Grand Rapids,
Michigan: Baker Books, 2000.

Bruce, F. F. The Epistle of Paul to the Romans: An Introduction

and Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
1963.

Byrne, Brendan. Reckoning with Romans: A Contemporary Read-
ing of Paul’s Gospel. Delaware: Michael Glazier, 1986.

395



Bussey, Martin K. The Message of Romans: A Commentary for
Today’s Church. Abak, Nigeria: Samuel Bill Theological
College, 1992.

Calvino, Juan. La Epistola del apostol Pablo a los Romanos, tra-
ducido por Claudio Gutiérrez. Grand Rapids, Michigan:
Subcomision Literatura Cristiana de la Iglesia Cristiana Re-
formada, 1977.

Cotrell, Jack. Romans. The College Press NIV Commentary 2. Jop-
lin, Missouri: College Press, 1998.

Cranfield, Charles E. B. 4 Critical and Exegetical Commentary on
the Epistle to the Romans. 2 vols. The International Critical
Commentary. Edinburgh: T&T Clark, 1975.

Dodd, Charles Harold. The Epistle to the Romans. London: Collins,
1959.

Dunkin, J. E. Commentary on Romans: for the Student and
Teacher. Joplin, Missouri: College Press, 1986.

Dunn, James D. G. Romans. 2 vols. Word Biblical Commentary 38
a-b. Dallas: Word Books, 1988.

Edwards, James R. Romans. New International Biblical Commen-
tary 6. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992.

Fitzmyer, Joseph A. Romans, The Anchor Bible 33. New York:
Doubleday, 1992.

Godet, Frédéric. Comentar zu dem Brief an die Romer. Hannover:
Verlag von Karl Meger, 1893.

Hendricksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Expo-
sicion de Romanos, traducido por Norberto E. Wolf. Grand
Rapids, Michigan: Libros Desafio, 1990.

396



Hunter, Archibald M. The Epistle to the Romans. Torch Bible
Commentaries. London: SCM Press, 1973.

Jewett, Robert. Romans: A Commentary. Hermeneia: A Critical
and Historical Commentary on the Bible. Minneapolis,
Minnesota: Fortress Press, 2007.

Johnson, Luke Timothy. Reading Romans: A Literary and Theo-
logical Commentary. New York: Crossroad Publishing
Company, 1997.

Kéasemann, Ernst. Commentary on Romans, traducido por Geoffrey
W. Bromiley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1980.

Keck, Leander E. Romans. Abingdon New Testament Commen-
taries. Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2005.

Kuss, Otto. Carta a los Romanos, cartas a los Corintios, carta a
los Galatas. Barcelona: Herder, 1976.

Légasse, Simon. L épitre de Paul aux Romains. Paris: Editions du
Cerf, 2002.

Lenski, R. C. H. The Interpretation of St. Paul’s Epistle to the Ro-
mans. Commentary on the New Testament 6. Minneapolis,
Minnesota: Augsburg Publishing House, 1961.

Liddon, Henry Parry. Explanatory Analysis of St. Paul’s Epistle to
the Romans. London: Longmans Green, 1897.

Lutero, Martin. Carta del apostol Pablo a los Romanos, traducido
por Erich Sexauer. Terrassa: Clie, 1998.

McGuiggan, Jim. The Book of Romans. Lubbock: Montex Publi-
shing Company, 1982.

Meyer, Heinrich A. W. Handbuch iiber den Brief des Paulus an die
Romer. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht’s Verlag,
1886.

397



Moo, Douglas J. The Epistle to the Romans. Grand Rapids, Michi-
gan: Eerdmans, 1996.

Morris, Leon. The Epistle to the Romans. Pillar New Testament
Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1988.

Moule, Handley C. G. Exposicion de la Epistola de San Pablo a los
Romanos. Buenos Aires: Juan H. Kidd y Cia., 1924.

Mounce Robert H. Romans. The New American Commentary 27.
Nashville, Tennessee: Broadman & Holman Publishers,
1995.

Murray, John. The Epistle to the Romans. 2 vols. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1968.

Newell, William R. La Epistola a los Romanos. Los Angeles: Casa
Biblica de Los Angeles, 1984.

Nygren, Anders. La Epistola a los Romanos, traducido por Carlos
Witthaus y Greta Mayena. Buenos Aires: La Aurora, 1969.

O’Neill, J. C. Paul’s Letter to the Romans. Harmondsworth: Pen-
guin Books, 1975.

Osborne, Grant R. Romans. The IVP New Testament Commentary
Series. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2004.

Plumer, William M. S. Commentary on Romans. Grand Rapids,
Michigan: Kregel Publications, 1979.

Rhys, Howard. The Epistle to the Romans. New York: MacMillan
Company, 1961

Sanday, William y Arthur C. Headlam. A Critical and Exegetical

Commentary on the Epistle to the Romans. Edinburgh: T&T
Clark, 1964.

398



Schlatter, Adolf. Romans: The Righteousness of God, traducido por
Siegfried S. Schatzmann. Peabody, Massachusetts:
Hendrickson, 1995.

Schlier, Heinrich. Der Romerbrief: Kommentar. Freiburg: Herder,
1977.

Schreiner, Thomas S. Romans, Baker Exegetical Commentary on
the New Testament 6. Grand Rapids, Michigan: Baker
Books, 1998.

Shelkle, Kart H. The Epistle to the Romans. New York: Herder and
Herder, 1964.

Stam, Cornelius R. Commentary on the Epistle of Paul to the Ro-
mans. Chicago: Berean Bible Society, 1981.

Stott, John. Romans: God’s Good News for the World. Downers
Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1994.

Stuart, Moses. 4 Commentary on the Epistle to the Romans. Lon-
don: J. Haddon, 1836.

Stuhlmacher, Peter. Paul’s Letter to the Romans. Louisville:
Westminster/John Knox Press, 1994.

Taylor, Vincent. The Epistle to the Romans. Epworth Preacher’s
Commentaries. London: Epworth Press, 1955.

Tholuck, F. A. G. Comentar zum Brief and die Romer. Salle:
Eduard Anton, 1856.

Vidal, Senén. Las cartas originales de Pablo. Madrid: Trotta,
1996.

Wilckens, Ulrich. Der Brief an die Romer. Ziirich: Benziger, 1982.

399



Witherington III, Ben. Paul’s Letter to the Romans: A Socio-

Rhetorical Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 2004.

Wright, Nicholas T. “The Letter to the Romans: Introduction,
Commentary and Reflections”. En The New Interpreter’s
Bible, vol. 10, editado por Leander E. Keck. Nashville,
Tennessee: Abingdon Press, 2002, 393-770.

Ziesler, John. Paul’s Letter to the Romans. TPI New Testament
Commentaries. London: SCM Press, 1989.

Articulos y capitulos de libros

Aageson, James W. “Scripture and Structure in the Development of
the Argument in Romans 9-11”. Catholic Biblical Quarterly
48,1n°2 (1986): 265-298.

. “Typology, Correspondence, and the Applica-
tion of Scripture in Romans 9-11. Journal for the Study of
the New Testament 31 (1987): 51-72.

Albright, William F. “The Names ‘Israel’ and ‘Judah’ with and
Excursus on the Etymology of Todah and Torah”. JBL 46
(1927): 154-168.

Alonso Diaz, Jos¢. “El Israel de la fe y el Israel de la historia en
cuanto a la eleccion y alianza divinas”. Estudios Eclesiasti-

cos 46 (1971): 155-168.

Amos, Clare. “The Genesis of Reconciliation: The Reconciliation
of Genesis”. Mission Studies 23, n° 1 (2006): 9-25.

Andrews, Mary E. “Paul, Philo, and the Intellectuals™. Journal of
Biblical Literature 53, n° 2 (1934): 150-166.

400



Aus, Roger D. “Paul’s Travel Plans to Spain and the ‘Full Number
of the Gentiles’ of Rom 11:25”. Novum Testamentum 21, n°
3 (1979): 232-262.

Avery-Peck, Alan J. “The Mishnah, Tosefta, and the Talmuds: The
Problem of Text and Context”. En Judaism in Late Antiqui-
ty, editado por Jacob Neusner. New York: Brill, 2005, 173-
216.

Baker, Murray. “Paul and the Salvation of Israel: Paul’s Ministry,
the Motif of Jealousy, and Israel’s Yes”. Catholic Biblical
Quarterly 67 (2005): 469-484.

Barclay, J. M. G. “Paul and the Law: Observations on Some Recent
Debates”. Themelios 12 (1986-1987): 5-15.

Barth, Markus. “Conversion and Conversation: Israel and the
Church in Paul’s Epistle to the Ephesians” Interpretation 17
(1963): 3-24.

Batey, Richard. “‘So All Israel Will Be Saved’: An Interpretation
of Romans 11:25-32”. Interpretation 20, n° 2 (1966): 218-
228.

Battle, James L. “Paul’s Use of the Old Testament in Romans 9:25-
26”. Grace Theological Journal 2,n° 1 (1981): 115-129.

Baxter A. G. y J. A. Zesler. “Paul and the Arboriculture: Romans
11:17-24”. Journal for the Study of the New Testament 24
(1985): 25-32.

Beardslee, William. “The Motif of Fulfillment in the Eschatology
of the Synoptic Gospels”. En Transitions in Biblical Schol-
arship, editado por J. Coert Rylaarsdam. Chicago: Chicago
University Press, 1969, 171-191.

Beckwith, Roger T. “Intertestamental Judaism, its Literature and its
Significance”. Themelios 15 (1990): 77-81.

401



Beker, J. Christiaan. “Romans 9-11 in the Context of the Early
Church”. Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series 1
(1990): 40-55.

. “The Faithfulness of God and the Priority of
Israel in Paul’s Letter to the Romans”. En The Romans De-
bate, editado por Karl P. Donfried. Edinburgh: T&T Clark,
1991, 327-332.

Beentjes, Pancratius C. “‘Holy People’: The Biblical Evidence”. En
A Holy People: Jewish and Christian Perspectives on Reli-
gious Communal Identity, editado por Marcel Poorthuis y
Joshua Schwartz. Leiden: Brill, 2006, 3-15.

Berkeley, David S. “Some Misapprehensions of Christian Typolo-
gy in Recent Literary Scholarship”. Studies in English Lite-
rature, 1500-1900, 18, n° 1, The English Renaissance.
(1978): 3-12.

Besters, A. “L’expression ‘Fils d’Israel’ en Ex 1-14: un nouveau
critere pour la distinction des sources”. Revue Biblique 74
(1967): 321-355.

Bird, Michael F. “When the Dust Finally Settles: Coming to a Post-
New Perspective Perspective”. Criswell Theological Review
2,1n°2 (2005): 57-69.

Bishara, Ghassan. “Israel’s Power in the US Senate”. Journal of
Palestine Studies 10, n° 1 (1980): 58-79.

Blaising, Craig A. “The Future of Israel as a Theological Ques-
tion”. Journal of the Evangelical Theological Society 44, n°
3 (2001): 435-450.

Blocher, Henri. “Hepful or Harmful?: The ‘Apocripha’ and Evan-

gelical Theology”. European Journal of Theology 13, n° 2
(2004): 81-90.

402



Block, Daniel I. “‘Israel’—‘Sons of Israel’: A Study in Hebrew
Eponymic Usage”. Studies in Religion 13, n° 3 (1984): 301-
326.

. “Israel’s House: Reflections on the Use of BYT
YSR’L in the Old Testament in the Light of Its Ancient Near

Eastern Environment”. Journal of the Evangelical Theolo
gical Society 28, n° 3 (1985): 257-275.

Block, Herbert. “Distinguishing Jacob and Israel”. Jewish Bible
Quarterly 34, n° 3 (2006): 155-158.

Bloesch, Donald G. “Supersessionism and the Biblical Witness”.
Interpretation 43 (1989): 130-142.

Bloomfield, Morton W. “Symbolism in Medieval Literature”
Modern Philology 56, n° 2 (1958): 73-81.

Bockmuehl, Markus. “1QS and Salvation at Qumran”. En The
Complexities of Second Temple Judaism. Vol. 1, Justifica-
tion and Variegated Nomism, editado por Donald A. Car-
son, Peter T. O’Brien, y Mark A. Seifrid. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2001, 381-414.

Boguslawsky, Steven. “Thomas Aquinas”. En Reading Romans
Through the Centuries, editado por Jeffrey P Greenman y
Timothy Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press,
2005.

Ben Zion Bokser, “Justin Martyr and the Jews”. Jewish Quarterly
Review 64,1° 2 (1973): 97-122.

Boring, M. Eugene. “The Language of Universal Salvation in
Paul”. Journal of Biblical Literature 105, 2 (1986): 262-
292.

Bornkamm, Giinther. “Paul’s Last Will and Testament”. En The
Romans Debate, editado por Karld P. Donfried (Edinburgh:
T&T Clark, 1991), 17-31.

403



Bosqued, Daniel. “La unidad interna de la iglesia universal: Efe
3:6”. En La iglesia, cuerpo de Cristo y plenitud de Dios,
editado por Mario Veloso, Serie Monografica de Estudios
Biblicos y Teolodgicos de la Universidad Adventista del Pla-
ta 3 (Libertador San Martin, Argentina: Universidad Ad-
ventista del Plata, 2006).

Bouyer, Louis. “Erasmus in Relation to the Medieval Biblical Tra-
dition”. En Cambridge History of the Bible. Vol. 2, The
West from the Fathers to the Reformation. Cambridge:
Cambridge University Press, 1969, 492-505.

Boyarin, Daniel. “Justin Martyr Invents Judaism”. Church History
70, n° 3 (2001): 427-461.

Bray, Gerald. “Ambrosiaster”. En Reading Romans Through the
Centuries, editado por Jeffrey P Greenman y Timothy
Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005.

. “Medieval Biblical Interpretation”. En Dictio
nary of Theological Interpretation of the Bible, editado por
Kevin J. Vanhoozer. Grand Rapids, Michigan: Baker Aca-
demic, 2005, 499-503.

Breech, Earl. “These Fragments I Have Shored Against My Ruins:
The Form and Function of 4 Ezra”. Journal of Biblical
Literature 92, n° 2 (1973): 267-274.

Bright, Pamela, “Agustine”. En Reading Romans Through the Cen-
turies, editado por Jeffrey P Greenman y Timothy Larsen.
Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005.

Brodie, Louis T. “Jacob’s Travail (Jer 30:1-13) and Jacob’s Strug-
gle (Gen 32:22-32): A Test Case for Measuring the Influ-
ence of the Book of Jeremiah on the Present Text of Gene-
sis”. Journal for the Study of the Old Testament 19 (1981):
31-60.

404



Buell, Denise K. y Carolina J. Hodge. “The Politics of Interpreta-
tion: The Rhetoric of Race and Ethnicity in Paul”. Journal
of Biblical Literature 123, n° 2 (2004): 235-251.

Bultmann, Rudolf “Geschichte und Eschatologie im Neuen Testa-

ment”. En Glauben und Verstehen: Gesammelte Aufsditze 3,
Tiibingen: Mohr Siebeck, 1960.

Byrne, Brendan. “The Problem of vopog and the Relationship with
Judaism in Romans” Catholic Biblical Quarterly 62 (2000):
294-309.

. “Interpreting Romans: The New Perspective
and Beyond”. Interpretation 58, n° 3 (2004): 241-252.

Cahill, P. Joseph. “Hermeneutical Implications of Typology”.
Catholic Biblical Quarterly 44 (1982): 266-281.

Cambier, J. M. “La Carta a los Romanos”. En Introduccion Critica
al Nuevo Testamento. Vol. 1., editado por Agustin George y
Pierre Grelot, Biblioteca Herder, 159. Barcelona: Herder,
1983, 597-622.

Campbell, John C. “In a Son: the doctrine of Incarnation in the
Epistle to the Hebrews”, Interpretation 10, n° 1 (1956): 24-
38.

Casey, Maurice. “Christology and the Legitimating Use of the Old
Testament in the New Testament”. En The Old Testament in
the New testament. Essays in Honour of J. L. North, editado
por Steve Moyise. Journal for the Study of the New Testa-
ment Supplement Series 189. Sheffield: Sheffield Academic
Press, 2000, 42-64.

Caubet Iturbe, F. J. “*Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26’

su interpretacion por los escritores cristianos de los siglos
II-XII". Estudios Biblicos 21 (1963): 127-150.

405



Chalmers, R. Scott. “Who is the Real E1? A Reconstruction of the
Prophet’s Polemic in Hosea 12:5a”. Catholic Biblical Quar-
terly 68 (2006): 611-630.

Charles, Gary W. “Romans 11:1-10”. Interpretation 58, n° 3
(2004): 283-286.

Chilton, Bruce. “Romans 9-11 as Scriptural Interpretation and Dia-
logue with Judaism”. Ex Auditu 4 (2001): 27-37.

Chisholm Jr., Robert B. “Divine Hardening in the Old Testament”.
Bibliotheca Sacra 153, n° 4 (1996): 410-434.

Clowney, Edmund P. “Israel and the Church: The New Israel”. En
A Guide to Biblical Prophecy, editado por Carl Edwin
Armerding y W. Ward Gasque. Peabody, Massachusetts:
Hendrickson, 1989, 207-220.

Cogley, Richard W. “The Fall of the Ottoman Empire and the Res-
toration of Israel in the ‘Judeo-centric’ Strand of Puritan
Millenarianism”. Church History 72, n° 2 (2003): 304-332.

Cohen, Jeffrey M. “Struggling with Angels and Men”. Jewish Bible
Quarterly 31, n° 2 (2003): 126-128.

Cohen, Jeremy. “Scholarship and Intolerance in the Medieval
Academy: The Study and Evaluation of Judaism in Europe-
an Christendom”. American Historical Review 91 (1986):
592-613.

. “The Mystery of Israel’s Salvation: Romans
11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”. Harvard
Theological Review 98, n° 3 (2005): 247-281.

Collins, John Joseph. “The Intertestamental Literature”. Listening
19, n° 1 (1984): 41-52.

406



Conybeare, Fred. C. “On the Jewish Authorship of the Testaments
of the Twelve Patriarchs”. Jewish Quarterly Review 5, n° 3
(1893): 375-398.

Coote, Robert. “The Meaning of the Name Israel” Harvard Theo-
logical Review 65 (1972): 137-146.

Coover Cox, Dorian G. “The Hardening of Pharaoh’s Heart in its
Literary and Cultural Context”. Bibliotheca Sacra 163, n° 3
(2006): 292-311.

Cosgrove, Charles H. “Rhetorical Suspense in Romans 9-11: A
Study in Polyvalence and Hermeneutical Election”. Journal
of Biblical Literature 115, n° 2 (1996): 271-287.

Coxhead, Steven R. “Deuteronomy 30:11-14 as a Prophecy of the
New Covenant in Christ”. Westminster Theological Journal
68 (2006): 305-320.

Crafton, Jefrey A. “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of
Romans: Toward a New Understanding” Novum Testamen-
tum 32, n° 4 (1990): 317-339.

Cranford, Michael. “Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel
in Romans 9:1-13”. JSNT 50 (1993): 27-40.

Crehan, J. “The Bible in the Roman Catholic Church from Trent to
the Present Day”. En Cambridge History of the Church.
Vol. 3, The West from the Reformation to the Present Day,
editado por S. L. Greenslade. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1963, 199-238.

Curtis, Edward M. “Structure, Style and Context as a Key to Inter-
preting Jacob’s Encounter at Peniel”. Journal of the Evan-
gelical Theological Society, 30, n°2 (1987): 129-137.

407



Dahl, Nils Alstrup. “Gentiles, Christians, and Israelites in the Epis-
tle to the Ephesians”. Essays in Honor of Krister Stendahl
on His Sixty-Fifth Birthday. Harvard Theological Review
79,1n° 1 (1986): 31-39.

Davies, Philip R. “Eschatology at Qumran”. Journal of Biblical
Literature 104, n° 1 (1985): 39-55.

Davies, W. D. “Paul and the People of Israel”. New Testament
Studies 24 (1978): 4-39.

Davila, James R. “The Old Testament Pseudepigrapha as Back-
ground to the New Testament”. Expository Times 117, n° 2
(2005): 53-57.

Davis, D. Mark. “The Centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”.
Interpretation 60, n° 4 (2006): 404-418.

Dell, Katherin. J. “Covenant and Creation in Relationship”. En
Covenant as Context: Essays in Honour of E. W. Nicholson,
editado por A. D. H. Mayes y R. B. Salters. Oxford: Oxford
University Press, 2003, 135-161.

Delling, G. “The one who sees God in Philo”. En Nourished with
Peace: Studies in Hellenistic Judaism in Memory of Samuel
Sandme, editado por Frederick E. Greespahn, Earle Hilgert,
y Burton L. Macks. Chico, California: Scholars Press, 1984,
27-41.

Dillon, Richard J. “Towards a Tradition-History of the Parables of
the True Israel (Matthew 21:33-22-14)”. Biblica 47, n° 1
(1966): 1-42.

Dinkler, Erich. “The Historical and the Eschatological Israel in
Romans Chapters 9-11: A Contribution to the Problem of

Pre-Destination and Individual Responsibility”. Journal of
Religion 36, n° 2 (1956): 109-127.

408



Donaldson, Terence L. “‘Riches for the Gentiles’ (Rom 11:12):
Israel’s Rejection and Paul’s Gentile Mission”. Journal of
Biblical Literature 112, n° 1 (1993): 81-98.

. “Jewish Christianity, Israel’s Stumbling and
the Sonderwerg Reading of Paul”. Journal for the Study of
the New Testament 29, n° 1 (2006): 27-54.

Downing, Christine. “Tipology and the Literary Christ-Figure: A
Critique”. Journal of the American Academy of Religion 36,
n® 1 (1968): 13-27.

Dunn, James G. “The New Perspective on Paul”. Bulletin of the
John Rylands University Library of Manchester, 65 n° 2
(1983): 95-122.

. “Paul and Justification by Faith” en The Road
from Damascus: The Impact of Paul’s Conversion on His
Life, Thought, and Ministry, editado por Richard N. Longe-
necker. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1997, 85-101.

. “The Formal and Theological Coherence of
Romans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 245-250.

. “The New Perspective on Paul: Paul and the
Law”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 299-308.

. “Judaism in the Land of Israel in the First Cen-
tury”. En Judaism in Late Antiquity, editado por Jacob
Neusner. Part Two: Historical Syntheses (New York: Brill,
1995), 229-261.

Donfried, Karl Paul. “False Presuppositions in the Study of Ro-
mans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 103-127.

409



Downing, F. Gerald. “Redaction Criticism: Josephus’ Antiquities
and the Synoptic Gospels I”. Journal for the Study of the
New Testament 8 (1980): 46-65.

Dupont-Sommer, A. “Les manuscrits de la mer Morte: leur impor-
tance pour ’histoire des religions”. Numen 2, n° 3 (1955):
168-189.

Earley, Glenn David. “The Radical Hermeneutical Shift in Post-

Holocaust Christian Theology”. Journal of Ecumenical
Studies 18, 1n° 1 (1981): 16-32.

Engel, Mary Potter, “Calvin and the Jews: A Textual Puzzle”.

Princeton Seminary Bulletin Supplement Series, n° 1
(1990): 106-123.

Epp, Eldon Jay. “Jewish-Gentile Continuity in Paul: Torah and/or
Faith (Romans 9:1-5”. Harvard Theological Review 79, n° 1
Christians Among Jews and Gentiles: Essays in Honor of
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 80-90.

Esler, Philip F. “The Social Function of 4 Ezra”. Journal for the
Study of the New Testament 53 (1994): 99-123.

. “Ancient Oleiculture and Ethnic Differencia-
tion: The Meaning of the Olive-Tree Image in Romans 11”.
Journal for the Study of the New Testament 26, n° 1 (2003):
103-124.

Eslinger, Lyle M. “Hosea 12:5a and Genesis 32:29: A Study in
Inner Biblical Exegesis”. Journal for the Study of the Old
Testament 18 (1980): 91-99.

Evans, Craig A. “Paul and the Hermeneutics of ‘True Prophecy’,
Biblica 65 (1984): 560-570.

410



. “Paul and the Prophets: Prophetic Criticism in
the Epistle to the Romans (with special reference to Romans
9-11)”. En Romans and the People of God: Essays in Honor
of Gordon D. Fee on Occasion of His 65th Birthday, edita-
do por Sven K. Soderlund y N. T. Wright. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1999, 115-128.

Fairbarin, Donald. “Patristic Exegesis and Theology: The Cart and
the Horse”. Westminster Theological Journal 69 (2007): 1-
10.

Farnell, F. David. “The New Perspective on Paul: Its Basic Tenets,
History, and Pressupositions”. Master’s Seminary Journal
16, n° 2 (2005): 189-243.

Ferguson, Everett. “Spiritual Circumcision in Early Christianity”.
Scottish Journal of Theology 41, n° 4 (1988): 485-497.

Flannery, Edward H. “Israel Reborn: Some Theological Perspec-
tives”. En Jewish-Christians Encounters Over the Centu-
ries: Symbiosis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, editado por
Marvin Perry y Frederick M. Schweitzer, 369-387. New
York: Peter Lang, 1994.

Flannery, Edward H. “Zionism, the State of Israel, and the Jewish-
Christian Dialogue”. Judaism 27, n° 3 (1978): 313-317.

Flint, Peter W. “Noncanonical Writings in the Dead Sea Scrolls:
Apocrypha, Other Previously Known Writings, Pseudepig-
rapha”. En The Bible at Qumran: Text, Shape, and Interpre-
tation, editado por Peter W. Flint, 80-126. Studies in the
Dead Sea Scrolls and Related Literature. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 2001.

Fraikin, Daniel. “The Rethorical Function of the Jews in Romans”.
En Anti-Judaism in Early Christianity, vol 1, editado por
Peter Richardson y David Granskou, 91-105. Waterloo:
Wilfrid Laurier University Press, 1986.

411



Froehlich, Karlfried. “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medie-
val Interpretation”. En Faith and History: Essays in Honor
of Paul W. Meyer, editado por John T. Carroll, Charles H.
Cosgrove y E. Elizabeth Johnson, 239-260. Atlanta: Schol-
ars Press, 1990.

Furnish, Victor P. “Pauline Studies”. En The New Testament and

its Modern Interpreters, editado por Eldon J. Epp y George
MacRae, 321-350. Atlanta: Scholars Press, 1989.

Gaston, Lloyd. “Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”. En The Ro-
mans Debate, editado por Karl P. Donfried, 309-326. Edin-
burgh: T&T Clark, 1991.

. “The Impact of the New Perspectives on Juda-
ism and Improved Jewish-Christians Relations on the Study
of Paul”. Biblical Interpretation 13, n° 3 (2005): 250-254.

Geller, Stephen A. “The Struggle at the Jabbok: The Uses of Enig-
ma in a Biblical Narrative”. Journal of the Ancient Near
Eastern Studies 14 (1982): 37-60.

Gertner, M. “The Masorah and the Levites. An Essay in the History
of a Concept. Appendix. An Attempt at an Interpretation of
Hoseal2”. Vetus Testamentum 10 (1960): 272-334.

Getty, Mary Ann. “Paul and the Salvation of Israel: A Perspective
on Romans 9-11" Catholic Biblical Quarterly, 50 (2001):
456-469.

Giavini, G. “La structure litteraire d’Eph 2:11-22” New Testament
Studies 16 (1970): 209-211.

Giles, Pauline. “Son of man in the Epistle to the Hebrews”. Exposi-
tory Times 86,1n° 11 (1975): 328-332.

Given, Mark D. “Restoring the Inheritance in Romans 11:1” Jour-
nal of Biblical Literature 118, n° 1 (1999): 89-96.

412



Glancy, Jennifer A. “Israel vs. Israel in Romans 11:25-31”. Union
Seminary Quarterly Review 45 (1991): 191-203.

Gleason, R. C. “‘Letter’ and ‘Spirit’ in Luther’s Hermeneutics”.
Bibliotheca Sacra 157 (2000): 468-485.

Glenny, W. Edward. “The ‘People of God’ in Romans 9: 25-26".
Bibliotheca Sacra 152, 605 (1995): 42-59.

Godsey, John D. “The Interpretation of Romans in the History of
the Christian Faith”. Interpretation, 34 (1980): 3-16.

Good, Edwin M. “Hosea and the Jacob Tradition”. Vetus Testa-
mentum 16/2 (1966): 137-151.

Goodblatt, David. “From Judeans to Israel: Names of Jewish States
in Antiquity”. Journal for the Study of Judaism, 29 (1998):
1-36.

Goudoever, J. Van. “The Place of Israel in Luke’s Gospel”. Novum
Testamentum 8, n° 2 (1966): 111-123.

Grappe, Christian. “La séparation entre juifs et chrétiens a la fin du
premier siecle: circonstances historiques et raisons théolo-
giques”. Etudes théologiques et religieuses 80, n° 3 (2005):
327-345.

Green, William M. “Patristic Interpretation of the Bible”. Restora-
tion Quarterly 5,n° 4 (1961): 230-235.

Greenberg, Irving. “Judaism and Christianity after the Holocaust”.
Journal of Ecumenical Studies, 12 (1975): 521-551.

Grindheim, Sigurd. “What the OT Prophets Did Not Know: The

Mystery of the Church in Eph 3, 2-13”. Biblica 84, n° 4
(2003): 531-553.

413



Grintz, Y. M. “Hebrew as the Spoken and Written Language in the
Last Days of the Second Temple”. Journal of Biblical
Literature 79 (1960): 32-47.

Guerra, Anthony J. “Romans: Paul’s Purpose and Audience with
Special Attention to Romans 9-11”. Revue Biblique 97, n° 2
(1990): 219-237.

Guthrie, Shirley C. “Romans 11:25-32”. Interpretation, 38 (1984):
286-291.

Hafemann, Scott. “The Salvation of Israecl in Romans 11:25-32: A
Response to Krister Stendahl”. Ex Auditu 4 (2001): 38-58.

Hagopian, Rich. ““To Be Right with God: an Exploration of the
New Perspective View on Paul”. Ashland Theological
Journal, 37 (2005): 19-37.

Hall, Christopher A. “John Chrysostom”. En Reading Romans
Through the Centuries, editado por Jeffrey P. Greenman y
Timothy Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press,
2005.

Hanson, R. P. C. “Biblical Exegesis in the Early Church”. En The
Cambridge History of the Bible. Vol. 1, From the Begin-
nings to Jerome, editado por P. R. Ackroyd, 412-453. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1970.

Harding, Mark. “The Value of the Pseudepigrapha for the Study of
the New Testament”. Reformed Theological Review 51, n°
1(1992): 20-30.

. “The Salvation of Israel and the Logic of Ro-
mans 11:11-36”. Australian Biblical Review 46 (1998): 55-
69.

Hasel, Michael G. “Israel in the Merneptah Stela” Bulletin of the
American Schools of Oriental Research 296 (1994): 45-61.

414



Hatzopoulos, Athanasios. “The Struggle for a Blessing: Reflections
on Genesis 32: 24-31”. The Ecumenical Review 48, n° 4
(1996): 507-512.

Hauser, Alan J. y Duane F. Watson. “Introduction and Overview”.
En A History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient
Period, editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 1-
54. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Haynes, Stephen R. “‘Recovering the Real Paul’: Theology and
Exegesis in Romans 9-117. Ex Auditu 4 (2001): 70-84.

Hayward, C. T. R. “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and
the Name ‘Israel’: Fighting the Passions, Inspiration and the
Vision of God”. Journal of Jewish Studies 51, n° 2 (2000):
209-226.

Heil, John Paul. “Christ, the Termination of the Law”. Catholical
Biblical Quarterly 63 (2001): 484-498.

. “From Remnant to Seed of Hope for Israel:
Romans 9:27-29”. Catholic Biblical Quarterly 64 (2002):
703-720.

Siegfried Herrmann, “Ephraim”. En The Anchor Bible Dictionary,
vol. 2. editado por D. N. Freedman, 551-553. New York:
Doubleday, 1992.

Hertzberg, Arthur. “Who is a Jew?: Controversy”. En The Oxford
Dictionary of the Jewish Religion, editado por R. J. Zwi
Werblowsky y Geoffrey Wigoder, 369-370. Oxford: Oxford
University Press, 1997.

Hesselink, John. “Calvin’s Understanding of the Relation of the
Church and Israel Based Largely on His Interpretation or
Romans 9-11”. Ex Auditu 4 (2001): 59-69.

Hill, C. E. “The Identity of John’s Nathanael”. Journal for the
Study of the New Testament 67 (1995): 46.

415



Hodgson, Peter C. “The Rediscovery of Ferdinand Christian Baur:
A Review of the First Two Volumes of His Ausgewéhlte
Werke”. Church History 33, n° 2 (1964): 206-214.

Hoehner, Harold “Israel in Rom 9-11". En Israel: The Land and
the People, editado por H. Wayne House, 145-167. Grand
Rapids, Michigan: Kregel, 1998.

Hofius, Otfried. ““All Israel Will Be Saved’: Divine Salvation and
Israel’s Deliverance in Romans 9-11.” Princeton Seminary
Bulletin Supplement Series, n° 1 (1990): 19-39.

Holladay, William L. “Chiasmus, the Key to Hosea 12:3-6”. Vetus
Testamentum 16, n° 1 (1966): 53-64.

Holmgreen, Fredrick C. “Holding Your Own Against God!: Gene-
sis 32:22-32 (In the Context of Genesis 31-33)”. Interpreta-
tion 44 (1990): 5-17.

Holtz, Traugott. “Judgment on the Jews and the Salvation of all
Israel 1 The 2:15-16 and Rom 11:25-26”. En The Thessalo-
nian Correspondence, editado por Raymond Collins, 284-
294. Leuven: Leuven University Press, 1990.

Horne, Charles M. “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Is-
rael Will Be Saved’ (Romans 11:26)”. Journal of the Evan-
gelical Theological Society 21, 1n° 4 (1978): 329-334.

Howard, George. “Romans 3:21-31 and the Inclusion of the Gen-
tiles”. Harvard Theological Review 63, n° 2 (1970): 223-
233.

Howard, J. E. “The Wall Broken: An Interpretation of Ephesians
2:11-22”. En Biblical Interpretation: Principles and Prac-
tices, editado por F. F. Kearley, E. P. Myers, y T. D. Had-
ley, 296-306. Grand Rapids, Michigan: Baker, 1986.

416



Herbert B. Huffmon, “The Israel of God”. Interpretation 23
(1969): 66-77.

Hughes, Jack. “The New Perspective’s View of Paul and the Law”.
Master’s Seminary Journal 16, n° 2 (2005): 261-276.

Hughes, Philip E. “The Olive Tree of Romans XI”. Evangelical
Quarterly 20 (1948): 22-45.

Hultgren, Stephen. “The Origin of Paul’s Doctrine of the Two
Adams in 1 Corinthians 15:45-49”. Journal for the Study of
the New Testament 25, n° 3 (2003): 343-370.

Hurtado, L. W. “Paul’s Christology”. En The Cambridge Compan-
ion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 185-198.
Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Hutchinson, John C. “Women, Gentiles, and the Messianic Mission
in Matthew’s Genealogy”. Bibliotheca Sacra 158, n° 2
(2001): 152-164.

Hvalvik, Reidar. “A ‘Sonderweg’ for Israel: A Critical Examina-
tion of a Current Interpretation of Romans 11:25-27”. Jour-
nal for the Study of the New Testament 38 (1990): 87-107.

Jauregui, José Antonio. “‘Israel’ y la Iglesia en la teologia de Lu-
cas”. Estudios Eclesiasticos 61, n° 237 (1986): 129-149.

Jeremias, J. “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu
Rom 11, 25-36”. En Die Israelfrage nach Rom 9-11, edita-
do por L. de Lorenzi. Roma: Abtei von St Paul vor den
Mauern, 1977.

Jewett, Robert. “Romans as an Ambassadorial Letter”. Interpreta-
tion 36, n° 1 (1982): 5-20.

. “The Law and the Coexistence of Jews and
Gentiles in Romans”. Interpretation 39, n° 4 (1985): 341-
356.

417



. “Romans”. En The Cambridge Companion to
St Paul, editado por James D. G. Dunn, 91-104. Cambridge:
Cambridge University Press, 2003.

Johnson, Dan G. “The Structure and Meaning of Romans 11”.
Catholic Biblical Quarterly 46 (1984): 91-103.

Johnson, John J. “A New Testament Understanding of the Jewish
Rejection of Jesus: Four Theologians on the Salvation of Is-
rael”. Journal of the Evangelical Theological Society 43, n°
2 (2000): 229-246.

Johnson, Luke Timothy. “Paul’s Ecclesiology”. En The Cambridge
Companion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 199-
211. Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Johnson, R. Frank. “Christ the Servant of the Lord”. En The Old
and the New Testaments: Their Relationship and the “In-
tertestamental” Literature, editado por James H. Charles-
worth y Walter P. Weaver. Faith and Scholarship Collo-
quies. Valley Forge, Pennsylvania: Trinity Press
International, 1993.

Jospe, Raphael. “The Concept of the Chosen People”. Judaism 43,
n°®2 (1994): 127-148.

Juel, Donald H. “Interpreting Israel’s Scriptures in the New Testa-
ment”. En A History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The
Ancient Period, editado por Ed Alan J. Hauser y Duane F.
Watson, 283-303. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
2003.

Juncker, Giinther H. “‘Children of Promise’: Spiritual Paternity and
Patriarch Typology in Galatians and Romans”. Bulletin for
Biblical Research 17,n° 1 (2007): 131-160.

418



Kaiser, Walter C., “The Davidic Promise and the Inclusion of the
Gentiles (Amos 9:9-15 and Acts 15:13-18): A Test Passage
for Theological Systems”. Journal of the Evangelical Theo-
logical Society 20 (1977): 97-111.

. “Inner Biblical Exegesis as a Model for
Bridging the ‘then’ and ‘now’ Gap: Hos 12:1-6”. Journal of
the Evangelical Theological Society 28, n° 1 (1985): 33-46.

Kallen, Horace M. “The Fundations of Jewish Spiritual and Cultu
ral Unity”. Judaism 6 (1957): 100-110.

Kannengiesser, C. “Biblical Interpretation in the Early Church”. En
Historical Handbook of Major Biblical Interpreters, editado
por Donald McKim, 1-16. Downers Grove, Illinois: Inter-
Varsity Press, 1998.

Karlberg, Mark W. “The Significance of Israel in Biblical Typolo-
gy”. Journal of the Evangelical Theological Society 31
(1988): 257-269.

Karlberg, Mark W. “Legitimate Discontinuities between the Tes-
taments”. Journal of the Evangelical Theological Society
28, n° 1 (1985): 9-20.

Katz, Steven T. “Issues in the Separation of Judaism and Christian-
ity alter 70 C. E.: A Reconsideration”. Journal of Biblical
Literature 103 (1984): 43-76.

Keck, Leander E. “‘Jesus’ in Romans”. Journal of Biblical Litera-
ture 108, n° 3 (1989): 443-460.

Kerhofs, J. “Israel’s Future According to Romans 9-11: An Exege
tical and Hermeneutical Approach”. En Pauline Studies,
editado por Jan Lambrecht. Leuven: Leuven University
Press, 1994.

419



Kito, Ato. “The Written Torah and the Oral Gospel: Romans 10:5-
13 in the Dynamic Tension between Orality and Literacy”.
Novum Testamentum 48, n° 3 (2006): 234-260.

Klein, Giinter. “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Ro-
mans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried, 29-52. Edinburgh: T&T Clark, 1991.

Klooster, Fred H. “The Biblical Method of Salvation: A Case for
Continuity”. En Continuity and Discontinuity: Perspectives
on the Relationship Between the Old and New Testaments,
editado por John S. Feinberg, 131-160. Westchester:
Crossways Books, 1988.

Knauth, R. J. D. “Israelites”. En Dictionary of the Old Testament:
Pentateuch, editado por T. Desmond Alexander y David W.
Baker, 452-458. Downers Grove, Illinois: InterVarsity,
2003.

Knight, Henry F. “Meeting Jacob at the Jabbok: Wrestling with a
Text—A Middrash on Genesis 32:22-32”. Journal of Ecu-
menical Studies 29, n° 3-4 (1992): 451-460.

Kodell, Jerome. “Jacob Wrestles with Esau”. Biblical Theology
Bulletin 10, n° 2 (1980): 65-70.

Koester, Craig R. “Messianic Exegesis and the Call to Nathanael
(John 1:45-51)". Journal for the Study of the New Testa-
ment 39 (1990): 23-34.

Kozin, Alexander V. “Crossing over with the angel”. Sign System
Studies 33, 2 (2005): 273-294.

Kratz, Reinhard G. “Israel in the Book of Isaiah”. Journal for the
Study of the Old Testament 13, 1n° 1 (2006): 103-128.

420



Kushner, Tony. “Offending de Memory? The Holocaust and Pres-
sure Group Politics”. En Philosemitism, Antisemitism and
“the Jews”, editado por Tony Kushner y Nadia Valman,
246-262. Studies in European Cultural Transition 24. Bur-
lington: Ashgate Publishing Company, 2004.

Kyrychenko, Alexander. “The Consistency of Romans 9-11”. Res-
toration Quarterly 45, n° 4 (2003): 215-227.

Ladd, John Elton. “The Kingdom of God”. En A Guide to Biblical
Prophecy, editado por Carl Edwin Armerding y W. Ward
Gasque. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1989.

Lambrecht, Jan. “Paul’s Lack of Logic in Romans 9:1-13: A
Response to M. Cranford’s ‘Election and Ethnicity’”. En
Pauline Studies: Collected Essays, editado por Jan Lam-
brecht, 55-77. Leuven: Leuven University Press, 1994.

Lawton, Robert. “Israelite Personal Names on Pre-Exilic Hebrew
Inscriptions”. Biblica 65 (1984): 330-346.

Levin, Schneir. “Jacob’s Limp”. Judaism 44, n° 3 (1995): 325-327.

Lincoln, A. T. “The Church and Israel in Ephesians 2” Catholic
Biblical Quarterly 49 (1987): 605—624.

Lindblad, Ulrika “A Note on the Nameless Servant in Isaiah 42:1-
4”. Vetus Testamentum 43, n° 1 (1993): 115-119.

Lockwood, Dean P. y Roland H. Bainton, “Classical and Biblical
Scholarship in the Age of the Renaissance and Refor-
mation”. Church History 10, n° 2 (1941): 125-143.

Longenecker, Bruce, W. “Sharing in Their Spiritual Blessings?:
The Stories of Israel in Galatians and Romans”. En Narra-
tive Dynamics in Paul: A Critical Assessment, editado por
Bruce W. Longenecker, 58-84. Louisville: Westminster
John Knox Press, 2002.

421



. “Different Answers to Different Issues: Israel,
the Gentiles and Salvation History in Romans 9-11". Jour-
nal for the Study of the New Testament 36 (1989): 95-123.

. “On Israel’s God and God’s Israel: Assessing
Supersessionism in Paul”. Journal of Theological Studies
58,n° 1 (2007): 27-33.

Longenecker, Richard N. “The Focus of Romans: The Central Role
of 5:1-8:39 in the Argument of the Letter”. En Studies in
Paul, Exegetical and Theological, editado por Richard N.
Longenecker. Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2004.

. “Prolegomena to Paul’s Use of Scripture in
Romans”. Bulletin for Biblical Research 7 (1997): 145-168.

Lotz, David W. “Martin Luther”. The Encyclopedia of Christianity,
3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley, 3:345.
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Lovell, Florence B. “Biblical and Classical Myths”. The Classical
Journal 50, n° 6 (1955): 271-278.

Lund, Jerome A. “On the Interpretation of the Palestinian Targumic
Reading WQHT in Gen 32:25”. Journal of Biblical Litera-
ture 105, n° 1 (1986): 99-103.

MacRae, Allan A. “Servant of the Lord in Isaiah”. Biblioteca Sa-
cra, 121, (1964): 125-132.

. “Servant of the Lord in Isaiah”. Biblioteca Sa-
cra, 121 (1964): 218-227.

Manly, Frances. “Jacob at the Jabbok: An Exegesis of Genesis 32:
22-32”. Unitarian Universalist Christian 48, n° 1 (1993):
32-46.

422



Margalith, Othniel. “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Is-
rael’”. Zeitschrift fiir die Alttestamentliche Wissenschaft 102
(1990): 225-237.

Mark, Elizabeth Wyner. “The Engendered Shema: Sarah-Echoes in
the Name of Israel”. Judaism 49, n° 3 (2000): 269-276.

Marks, Herbert. “Pauline Typology and Revisionary Criticism”.
Journal of the American Academy of Religion 42, n° 1
(1984): 71-92.

. “Biblical Naming and Poetic Etymology”.
Journal of Biblical Literature 114, n° 1 (1995): 21-42.

Markschies, Christoph. “Jerome”. The Encyclopedia of Christiani-
ty, 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley,
3:16-17. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Martin, Ralph P. “Reconciliation and Unity in Ephesians”. Review
and Expositor 93, n° 2 (1996): 203-235.

Martin-Achard, Robert. “Un exégete devant Genese 32:23-33”. En
Permanence de L’ancien testament: Recherches d’exégese
et de théologie, editado por R. Barthes, F. Bovon, 187-208.
Cahiers de la Revue the Théologie et de Philosophie.
Genéve: Delachaux et Niestlé, 1984.

Martines, Carmelo. “Doctrina y Teologia del Remanente-Parte I”.
DavarLogos 6,n° 1 (2007): 1-23.

Martini, Carlo Maria. “Christianity and Judaism: A Historical and
Theological Overview”. En Jews and Christians: Exploring
the Past, Present, and Future, editado por James H.
Charlesworth, 19-26. New York: Crossroad, 1990.

Matar, Nabil, “The idea of the restoration of the Jews in English

protestant thought, 1661-1701”. Harvard Theological Re-
view 78 (1985): 115-148.

423



Matthews, Victor H. “Jacob the Trickster and Heir of the Cove-
nant: A Literary Interpretation”. Perspectives in Religious
Studies 12, n° 3 (1985): 185-195.

McCarthy, Dennis J. “Notes on the love of God in Deuteronomy
and the father-son relationship between Yahweh and Isra-
el”. Catholic Biblical Quarterly 27 (1965): 144-147.

McCracken, Victor. “The Restoration of Israel”. Restoration Quar-
terly 47, n° 4 (2005): 207-220.

McKay, Heather A. “Jacob Makes it Across the Jabbok™. Journal
for the Study of the Old Testament 38 (1987): 3-13.

McKenzie, John L. “The Divine Sonship of Israel and the Cove-
nant”. Catholic Biblical Quarterly 8, n° 3 (1946): 320-331.

. “Problems in Hermeneutics in Roman Catholic
Exegesis”. Journal of Biblical Literature 77, n° 3 (1958):
197-204.

. “Jacob at Peniel: Gen 32: 24-32”. Catholic
Biblical Quarterly 25,1n° 1 (1963): 71-76.

McKenzie, Steven L. ““You Have Prevailed’ The Function of Ja-
cob’s Encounter at Peniel in the Jacob Cycle”. Restoration
Quarterly 23, n° 4 (1980): 225-231.

. “The Jacob Tradition in Hosea 12:4-5”. Vetus
Testamentus 36, n° 3 (1986): 311-322.

McKim, Donald, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centu-
ries”. En Major Biblical Interpreters, editado por Donald
McKim. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998.

424



Melynk, Janet L. R. “When Israel Was a Child: Ancient Near
Eastern Adoption Formulas and the Relationship between
God and Israel”. En History and Interpretation: Essays in
Honour of John H. Hayes, editado por M. Patrick Gram,
William P. Brown y Jeffrey K. Kuan, 245-259. Journal for
the Study of the Old Testament Supplement Series 173.
Sheffield: JSOT Press, 1993.

Merkle, Ben L. “Romans 11 and the Future of Ethnic Israel”. Jour-
nal of the Evangelical Theological Society 43, n® 4 (2000):
709-721.

Meyer, Ben F. “Election-Historical Thinking in Romans 9-11, and
Ourselves”. Ex Auditu 4 (2001): 1-7.

Muller, Richard A. “Scholasticism Protestant and Catholic: Francis
Turretin on the Object and Principles of Theology”. Church
History 55, n° 2 (1986): 193-205.

Michael, Robert. “Antisemitism and the Church Fathers”. En
Jewish-Christians Encounters Over the Centuries: Symbio-
sis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, editado por Marvin Per-
ry y Frederick M. Schweitzer, 101-130. New York: Peter
Lang, 1994.

Millar, James C. “The Romans Debate: 1991-2001”. Currents in
Research 9 (2001): 306-349.

Moo, D. J. “Paul and the Law in the Last Ten Years”. Scotish
Journal of Theology 40 (1987): 287-307.

Moraldi, Luigi. “La Literatura Intertestamentaria: Apocrifos y es-
critores judios”. En Problemas y perspectivas de las cien-
cias biblicas, editado por Rinaldo Fabris, traducido por Al-
fonso Ortiz Garcia. Biblioteca de Estudios Biblicos 48.
Salamanca: Ediciones sigueme, 1983.

425



Morris, Leon. “Salvation”. En Dictionary of Paul and His Letters,
editado por Gerald F. Hawthorne, Ralph P. Martin y Daniel
G Reid. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993.

Mouw, Richard J. “The Chosen People Puzzle”. Christianity Today
5 marzo (2001): 70-76.

Muller, Richard A. “Biblical Interpretation in the Era of the
Reformation: The View from the Middle Ages”. En Biblical
Interpretation in the Era of the Reformation, editado por
Muller, Richard A., y John L. Thompson. Grand Rapids,
Michigan: Eerdmans, 1996.

Muiioz Leon, Domingo. “Principios basicos de la exégesis rabini-
ca”. Revista Biblica 60, n° 2 (1998): 117-122.

Murphy-O’Connor, Jerome. “Intertestamental Literatura”. Revue
Biblique 92, n° 4 (1985): 626-630.

Neil, W. “The Criticism and Theological Use of the Bible, 1700-
1950”. En Cambridge History of the Church. Vol. 3, The
West from the Reformation to the Present Day, editado por
S. L. Greenslade, 238-294. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1963.

Nelson, Nancy Jo. “The Zionist Organizational Structure”. Journal
of Palestine Studies 10, n° 1 (1980): 80-93.

Nestinger, James A. “Major Shifts in the Interpretation of Ro-
mans”. Word & World 6,n° 4 (1986): 373-381.

Nettelhorst, R. P. “The Genealogy of Jesus” Journal of the Evan-
gelical Theological Society 31, 1n°2 (1988): 169-172.

Neusner, Jacob. “Redaction and Formulation: The Talmud of the
Land of Isracl and the Mishnah”. Semeia 27 (1983): 117-
145.

426



. ““Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”.
Journal of the American Academy of Religion 55, n° 2
(1987): 331-361.

. “Rabbinic Judaism: Its History and Hermeneu-
tics”. En Judaism in late Antiquity, editado por Jacob Neus-
ner. Part Two: Historical Synthesis. New York: Brill, 1995.

Noack, B. “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”.
Studia Theologica 19 (1965): 155-166.

Ocker, Christopher. “Biblical Interpretation in the Middle Ages”.
En Historical Handbook of Major Biblical Interpreters,
editado por Donald McKim, 75-84. Downers Grove, Illi-
nois: InterVarsity Press, 1998.

. “Medieval Exegesis and the Origin of Herme-
neutics” Scotish Journal of Theology 52, n°® 3 (1999): 328-
345.

O’Daly, Gerard. “Augustine’s Theology”. The Encyclopedia of
Christianity. 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W.
Bromiley, 1:161-164. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,

2003.

Paddison, Angus. “Karl Barth’s Theological Exegesis of Romans
9-11 in the Light of Jewish-Christian Understanding”.
Journal for the Study of the New Testament 28, n° 4 (2006):
469-488.

Parsons, Mikeal C. “Son and high priest: A Study in the Christolo-
gy of Hebrews”, Evangelical Quarterly, 60 (1988): 195-
215.

Pérez Fernandez, Miguel. “La apertura a gentiles: Judaismo in-
tertestamentario”. Estudios Biblicos 41, n° 1-2 (1983): 83-
106.

427



. “Literatura Rabinica”. En Literatura Judia In-
tertestamentaria, editado por G. Aranda Pérez, F. Garcia
Martinez y Miguel Pérez Fernandez. Estella, Navarra: Ver-
bo Divino, 1996.

Ponsot, Hervé. “Et ainsi tout Israél sera sauvé: Rom 11:26a”. Revue
Biblique 89, n° 3 (1982): 406-417.

Pyne, Robert A. “The ‘Seed’, the Spirit, and the Blessing of Abra-
ham”. Bibliotheca Sacra 152 (1995): 211-222.

Quesnel, Michel. “La figure de Moise en Romains 9-11”. New Tes-
tament Studies 49 (2003): 321-335.

Raéisdnen, Heiki. “Paul, God, and Isracl: Romans 9-11 in Recent
Research”. En The Social World of Formative Christianity
and Judaism. Essays in tribute to Howard Clark Kee, edita-
do por Jacob Neusner et al., 178-206. Philadelphia: Fortress
Press, 1988.

, “Romans 9:11 and the ‘History of Early Chris-
tian Religion’”. En Text and Contexts: Biblical Texts in
Their Textual and Situational Contexts, editado por Tord
Fornberg y David Hellholm, 743-765. Oslo: Scandinavian
University Press, 1995.

Refoulé, Frangois. “Cohérence ou incohérence de Paul en Romains
9-11”. Revue Biblique 98, n° 1 (1991): 51-79.

Reiter, Robert E. “On Biblical Typology and the Interpretation of
Literature”. College English 30, n° 7 (1969): 562-571.

Remus, Harold. “Justin Martyr’s Argument with Judaism”. En 4n-
ti-Judaism in Early Christianity. Vol 2, editado por Stephen
G. Wilson, 59-80. Waterloo: Wilfrid Laurier University
Press, 1986.

428



Rendsburg, Gary A. “The Internal Consistency and Historical Reli-
ability of the Biblical Genealogies”. Vetus Testamentum 12,
n°2 (1990): 185-206.

Robinson, D. W. B. “The Salvation of Israel in Romans 9-11”. Re-
formed Theological Review 26, n° 3 (1967): 81-96.

Roetzel, Calvin J. “Ioudaioi and Paul”. En The New Testament and
Early Christian Literature in Greco-Roman Context. Stud-
ies in Honor of David E. Aune, editado por John Fotopou-
los, 3-15. Leiden: Brill, 2006.

Rogerson, John. “Wrestling with the Angel: A Study in Historical
and Literary Interpretation”. En Hermeneutics, the Bible
and Literary Criticism, editado por Ann Loades y Michael
McLain. New York: St. Martin’s Press, 1992.

Ross, Allen. P. “Jacob at the Jabbok, Isracl at Peniel” BSac 142
(1985): 343-351.

Rowdon, Harold H. “Dispensationalism”. En The Dictionary of
Historical Theology, editado por Trevor A. Hart, 162-163.
Grand Rapids, Michigan: Paternoster Press, 2000.

Sanders, Ed Parish. “Paul’s Attitude Toward The Jewish People”.
Union Seminary Quarterly Review 33, n° 3 (1978): 175-
187.

Sanders, James A. “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”’. En
The Pseudepigrapha and Early Biblical Interpretation,
editado por James H. Charlesworth y Craig A. Evans, 13-
19. Journal for the Study of the Pseudepigrapha Supplement
Series 14, Sheffield: JSOT Press, 1993.

Satran, David. “Paul among the Rabbis and the Fathers: Exegetical

Reflections”. Princeton Seminary Bulletin Supplement Se-
ries n° 1 (1990): 90-105.

429



Schmidt, Thomas E. “Riches and Poverty”. Dictionary of Paul and
His Letter, editado por Gerald F. Hawthorne, Ralph P. Mar-
tin y Daniel G Reid. Downers Grove, Illinois: InterVarsity
Press, 1993.

Schnabel, Eckhard J. “Israel, the People of God, and the Nations”.
Journal of the Evangelical Theological Socitety 45, n° 1
(2002): 35-57.

Schoon, Simon. “Christians and Jews after the Shoa and the Mis-
sion to the Jews”. En The Image of the Judaeo-Christians in
Ancient Jewish and Christian Literature, editado por Peter
J. Tomson y Doris Lambers-Petri. Wissenschaftliche Unter-

suchungen zum Neuen Testament 158. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2003.

Schreiner, Thomas R. “The Church as the New Israel and the Fu-
ture of Ethnic Israel in Paul”. Studia Biblia et Theologica
13, n° 1 (1983): 17-38.

Scott, James J. “On the Value of Intertestamental Jewish Literature
for New Testament Theology” Journal of the Evangelical
Theological Society 23, n° 4 (1980): 315-323.

Scott, James M. “And then all Israel will be saved (Rom 11:26)”.
En Restoration: Old Testament, Jewish, and Christian
Perspectives, editado por James M. Scott, 489-527. Sup-
plements to the Journal for the Study of Judaism 72. Leiden:
Brill, 2001.

. “Paul’s Use of the Deuteronomic Traditions”.
Journal of Biblical Literature 112, n° 4 (1993): 645-665.

Scott, Spencer, F. “Metaphor, Mystery and the Salvation of Israel
in Romans 9-11: Paul’s Appeal to Humility and Doxology”.
Review and Expositor 103 (2006): 113-138.

Segal, Alan F. “Paul’s Experience and Romans 9-11”. Princeton
Seminary Bulletin Supplement Series 1 (1990): 56-70.

430



. “Paul’s Jewish Presuppositions”. En The Cam-
bridge Companion to St Paul, editado por James D. G.
Dunn, 159-172. Cambridge: Cambridge University Press,
2003.

Seifrid, Mark A. “Paul’s Approach to the Old Testament in Rom
10:6-8”. Trinity Journal 6, n° 1 (1985): 3-37.

. “The ‘New Perspective on Paul’ and Its Prob-
lems”. Themelios 25, n° 2 (2000): 4-18.

Seitz, Christopher R. “You are my Servant, You are the Israel in
whom I will be glorified: The Servant Songs and the Effect
of Literary Context in Isaiah™ Calvin Theological Journal
39,n° 1 (2004): 117-134.

Shute, Dan. “And All Israel Shall Be Saved: Peter Martyr and John
Calvin on the Jews according to Romans, Chapters 9, 10
and 11”. En Peter Martyr Vermigli and the European
Reformations: Semper Reformanda, editado por Frank A.
James III. Leiden: Brill, 2004.

Sievers, Joseph. “Judaismo y cristianismo a través de los rollos del
Mar Muerto”. Cuadernos de Teologia 20 (2001): 37-54.

Smalley, Beryl. “The Bible in the Medieval Schools”. En The
Cambridge History of the Bible. Vol 2, The West from the
Fathers to the Reformation, editado por G. W. H. Lampe,
197-220. Cambridge: Cambridge University Press, 1969.

Smith, Christopher R. “The Portrayal of the Church as the New
Israel in the Names an Order of the Tribes in Revelation
7:5-8”. Journal for the Study of the New Testament 39
(1990): 111-118.

. “Chliasm and Recapitulation in the Theology
of Ireneus”. Vigiliae Cristianae 48, n° 4 (1994): 313-331.

431



Smith, Robert O. “Between Restoration and Liberation: Theopoliti-
cal Contributions and Responses to U.S. Foreign Policy in
Israel/Palestine”, Journal of Church and State 46, n° 4
(2004): 833-860.

Smith, S. H. ““Heel’ and ‘Thigh’: The Concept of Sexuality in the
Jacob-Esau Narratives”. Vetus Testamentus 15, n° 4 (1990):
464-473.

Stanley, Christopher D. “The Redeemer Will Come ¢k Xiwv: Ro-
mans 11:26-27 Revisited”. En Paul and the Scriptures of Is-
rael. Sheftield: JSOT Press, 1993: 118-142.

. “The Significance of Romans 11:3-4 for the
Text History of the LXX Book of the Kingdoms”. Journal
of Biblical Literature 112, n° 1 (1993): 43-54

Stanton, Graham N. “Paul’s Gospel”. En The Cambridge Compan-
ion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 173-184.
Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Stegner, William Richard. “Romans 9:6-29- A Midrash”. Journal
for the Study of the New Testament 22 (1984): 37-52.

Steinmetz, David C. “Calvin and Abraham: the Interpretation of
Romans 4 in the Sixteenth Century”. Church History 57, n°
4 (1988): 443-456.

Stendahl, Krister. “Paul at Prayer”. Interpretation 34 (1980): 240-
249.

. “Qumran and Supersessionism—and the Road
Not taken”. Princeton Seminary Bulletin 19, n°® 1 (1998):
134-142.

Stewart-Sykes, Alistair. “Origen, Demetrius, and the Alexandrian
Presbyters”. St. Viadimir’s Theological Quarterly 48, n° 4
(2004): 415-429.

432



Stone, Michael E. “Why Study the Pseudepigrapha?”. Biblical Ar-
chaeologist 46, n° 4 (1983): 235-243.

Stuhlmacher, Peter. “Zur Interpretation von Romer 11:25-32”. En
Probleme biblischer Theologie: G. von Rad zum 70. Ge-
burtsag, editado por Hans Walter Wolff, 555-570. Miin-
chen: Chr. Kaiser Verlag, 1971.

. “The Purpose of Romans”. En The Romans De-
bate, editado por Karld P. Donfried, 231-242. Edinburgh:
T&T Clark, 1991.

Swanson, Dennis M. “Bibliography of Works on the New Perspec-
tive on Paul” Master’s Seminary Journal 16, n® 2 (2005):
317-324.

Tannehill, Robert C. “Israel in Luke-Acts: A Tragic Story”. Jour-
nal of Biblical Literature 104, n° 1 (1985): 69-85.

Tanner, J. Paul. “The New Covenant and Paul’s Quotation from
Hosea in Romans 9:25-26”. Bibliotheca Sacra 162 (2005):
95-110.

Thomas, Robert L. “Hermeneutics of the New Perspective on
Paul”. Master’s Seminary Journal 16, n° 2 (2005): 293-316.

Tiede David L. “The Exaltation of Jesus and the Restoration of
Israel in Acts 1”. Harvard Theological Review, 79, 1/3,
Christians among Jews and Gentiles: Essays in Honor of
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 278-
286.

Tomson, Peter J. “The names Israel and Jew in Ancient Judaism
and in the New Testament 1. Bijdragen, tijdschrift voor
filosofie en theologie 47 (1986): 120-140.

. “The names Israel and Jew in Ancient Judaism
and in the New Testament II”. Bijdragen, tijdschrift voor
filosofie en theologie 47 (1986): 266-289.

433



Torrance, T. F. “The divine vocation and destiny of Israel in world
history”. En The Witness of the Jews to God, editado por D.
W. Torrance, 85-104. Edinburgh: Handsel Press, 1982.

Townsend, John T. “The New Testament, the Early Church, and
Anti-Semitism”. En From Ancient Israel to Modern Juda-
ism: Intellect in Quest of Understanding. 4 vols. Essays in

Honor of Marvin Fox, editado por Jacob Neusner. Atlanta:
Scholars Press, 1989.

Treves, Marco “The Reign of God in the OT”. Vetus Testamentum
19, n° 2 (1969): 230-243.

Trigg, Joseph, “The Apostolic Fathers and Apologists”. En A His-
tory of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Period,
editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 304-333.
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Van Buren, Paul M. “The Chuch and Isracl: Romans 9-11.” The
Princeton Seminary Bulletin, supplementary issue 1 (1990):
5-18.

Van den Hoek, Annewies. “The ‘Catechetical’ School of Early
Christian Alexandria and its Philonic Heritage”. Harvard
Theological Review 90, n° 1 (1997): 59-87.

Van der Horst, Pieter W. ““‘Only Then Will All Israel Be Saved’: A
Short Note on the Meaning of kel oUtw¢ in Romans 11:26”.
Journal of the Biblical Literature 119, n° 3 (2000): 521-539.

Van der Lof, L. J. “L’ap6tre Paul dans les lettres de Saint Jérome”.
Novum Testamentum 19, n° 2 (1967): 150-160.

Vanlaningham, Michael G. “Romans 11:25-27 and the Future of

Israel in Paul’s Thought”. Master’s Seminary Journal 3, n°
2 (1992): 141-174.

434



Vermes, Géza, “Jewish Literature and New Testament Exegesis:
Reflections on Methodology”. Journal of Jewish Studies 32,
n°® 1-2. Essays in Honor of Yigael Yadin. (1982): 361-376.

Via, D. O. “A Structuralist Approach to Paul’s Old Testament
Hermeneutic”. Interpretation 28 (1974): 201-220.

Villiers de, J. L. “The Salvation of Israel According to Romans 9-
11”. Neotestamentica 15 (1981): 199-221.

Vonck, Pol. “The Crippling Victory: The Story of Jacob’s Struggle
at the River Jabbok Genesis 32: 23-33)”. African Ecclesial
Review 26, 1n° 1-2 (1984): 75-87.

Waetjen, Herman C. “The Genealogy as the Key to the Gospel Ac-
cording to Matthew” Journal of Biblical Liteature 95, n°® 2
[1976]: 205-230.

Wakefield, Andrew H. “Romans 9-11: The Sovereignty of God and
the Status of Israel”. Review and Expositor 100 (2003): 65-
80.

Waltke, Bruce K. “Kingdom Promises as Spiritual”. En Continuity
and Discontinuity: Perspectives on the Relationship
Between the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg.
Westchester: Crossways Books, 1988, 263-287.

Waymeyer, Matt. “The Dual Status of Israel in Romans 11:28”.
Master’s Seminary Journal 16, n° 1(2005): 57-71.

Weinfeld, M. “Jeremiah and the Spiritual Metamorphosis of Isra-
el”. Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 88
(1976): 17-56.

Weis, Richard D. “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at
the Jabbok™. Reformed Review 42, n° 2 (1988): 96-112.

435



Welker, Michael. “Righteousness and God’s Righteousness”. The
Princeton Seminary Bulletin, supplementary issue 1 (1990):
124-139.

Wengert, Timothy J. “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on
Romans and the Lutheran Origins of Rhetorical Criticism”.
En Biblical Interpretation in the Era of the Reformation,
editado por Muller, Richard A., y John L. Thompson. Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996.

Wenham, Gordon J. “The Deuteronomic Theology of the Book of
Joshua” Journal of Biblical Literature 90, n° 2 (1971): 140-
148.

Westerholm, Stephen. “Paul and the Law in Romans 9-11”. En
Paul and the Mosaic Law, editado por James D. G. Dunn,
215-237. The Third Durham-Tiibingen Research Symposi-
um on Earliest Christianity and Judaism. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 1996.

Westhelle, Victor. “Paul’s Reconstruction of Theology: Romans 9-
14 in Context”. Word & World 4, n° 3 (1984): 307-319.

White, John L. “Introductory Formulae in the Body of the Pauline
Letter”. Journal of Biblical Literature 90 (1971): 91-97.

White, R. Fowler. “The Last Adam and His Seed: An Exercise in
Theological Preemption”. Trinity Journal 6, n® 1 (1985):
60-73.

Wiefel, Wolfgang. “The Jewish Community in Ancient Rome and
the Origins of Roman Christianity.” Judaica 26 (1970):
106-119.

Wilcox, Max. “The Promise of the ‘Seed’ in the New Testament

and the Targumim”. Journal fo the Study of the New Testa-
ment 5 (1979): 2-20.

436



Wickert, Ulrich. “Antiochian Theology”. The Encyclopedia of
Christianity. 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W.
Bromiley, 1:82-83. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans,
2003.

Wilcox, Peter, y David Paton-Williams. “The Servant Songs in
Deutero-Isaiah™. Journal for the Study of the Old Testament
42 (1988): 79-102.

Wiles, M. F. “Theodore of Mopsuestia as Representative of the
Antiochene School”. En The Cambridge History of the Bi-
ble. Vol. 1, From the Beginnings to Jerome, editado por P.
R. Ackroyd, 489-510. Cambridge: Cambridge University
Press, 1970.

Williams, M. H. “The Structure of Roman Jewry Re-Considered:
Were the Synagogues of Ancient Rome Entirely Homoge-
neus?” ZPE 104 (1994): 129-141.

Williams, Sam K. “Promise in Galatians: A Reading of Paul’s
Reading of Scripture”. Journal of Biblical Literature 107,
n°® 4 (1988): 709-720.

Williamson, Paul. “Abraham, Israel and the Church”. Evangelical
Quarterly 72, 1n° 2 (2000): 99-118.

Wilshire, Leland E. “The Servant-City: A New Interpretation of the
‘Servant of the Lord” in the Servant Songs of Deutero-
Isaiah”. Journal of Biblical Literature 94 (1975): 356-367.

Wilson, Robert R. “The Hardening of Pharaoh’s Heart”. Catholic
Biblical Quarterly 41 (1979): 18-36.

Wilson, Robert R. “Between ‘Azel’ and ‘Azel’: Interpreting the

Biblical Genealogies”. Biblical Archeologist 42, n° 1
(1979): 11-22.

437



Woudstra, Marten H. “Israel and the Church: A Case for Continui-
ty”. En Continuity and Discontinuity: Perspectives on the
Relationship Between the Old and New Testaments, editado
por John S. Feinberg, 221-238. Westchester: Crossways
Books, 1988.

Wright, Nicholas T. “Romans and the Theology of Paul”. En Paul-
ine Theology, vol 111, editado por D. M. Hay y E. E. John-
son, 30-67. Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1995.

, “Paul, Arabia and Elijah (Galtians 1:17)”.
Journal of Biblical Literature 115 (1996): 683-692.

Young, Frances “Alexandrian and Antiochene Exegesis”. En A4
History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Peri-
od, editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 334-
354. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Zeitlin, Solomon. “The Jews: Race, Nation or Religion: Which? A
Study Based on the Literature of the Second Jewish Com-
monwealth”. Jewish Quarterly Review 26, n° 4 (1936): 313-
347.

. “The Names Hebrew, Jew and Israel: A Histor-
ical Study”. Jewish Quarterly Review, 43 n° 4 (1953): 365-
379.

Ziglar, Toby. “Understanding Romans 11:26: Baptist perspec-
tives”. Baptist History and Heritage 38, n° 2 (2003): 38-51.

Diccionarios y enciclopedias
Coenen, Lothar, Erich Beyreuther y Hans Bietenhard, eds. Dic-
cionario teologico del NT. Vol. 11, en espaiol editado por

Mario Sala y Araceli Herrera. Biblioteca de Estudios Bibli-
cos 27. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1990.

438



Fahlbusch, E., y G. W. Bromiley, eds. Encyclopedia of Christiani-
ty. 3 vols. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.

Kurian, George Thomas, ed. Nelson’s New Christian Dictionary:
The authoritative Resource on the Christian World. Nash-
ville, Tennessee: Thomas Nelson, 2001.

Leland, Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III, eds. Dic-
tionary of Biblical Imagery. Downers Grove, Illinois: In-
terVarsity Press, 1998.

Léon-Dufour, Xavier, ed. Dictionary of Biblical Theology, tra-
ducido por Joseph Cahill S.J. London: Geoffrey Chapman,
1988.

Maier, Johan, y Meter Schifer, eds. Diccionario del judaismo, tra-
ducido por Dionisio Minguez Fernandez. Estella, Navarra,
Espana: Verbo Divino, 1996.

Newman, Yacob y Gabriel Sivan, eds. Judaismo A-Z: Léxico ilus-
trado de términos y conceptos, traducido por Arie Come.
Jerusalén: Departamento de Educacion y Cultura Religiosa
para la Didspora de la Organizacion Sionista Mundial,
1983.

Reid, Daniel G., ed. Concise Dictionary of Christianity in America.
Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1995.

Vanhoozer, Kevin J., ed. Dictionary for Theological Interpretation
of the Bible. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic,
2005.

Wigoder, Geoffrey, ed. The New Encyclopedia of Judaism. New

York: New York University Press, 2002. Ver “Religion in
the State of Israel”.

439



Tesis doctorales

Dintel, Paul E. “The Remnant of Israel and the Stone of Stumbling
in Zion according to Paul (Romans 9-11)”. Tesis doctoral,
Union Theological Seminary, New York, 1980.

Fung, William Chi-Chau. “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All
Israel’ in Romans 11:26”. Tesis doctoral, Southern Baptist
Theological Seminary, Kentucky, mayo 2004.

Gullon, David P. “An Investigation of Dispensational Premillenni-
alism: An Analysis and Evaluation of the Eschatology of
John F. Walvoord”. Tesis doctoral, Andrews University,
Michigan, 1992.

Hasel, Gerhard F. “The Origin and Early History of the Remnant
Motif in Ancient Israel”. Tesis doctoral, Nashvillle: Van-
derbilt University, 1970.

Roig Cervera, Miguel Angel “La estructura literaria del Evangelio
de San Mateo”. Tesis doctoral, Universidad Complutense de
Madrid, 1996.

Weaver, Joel A. “Theodoret of Cyrus on Romans 11:26: Recover-
ing an Early Christian Elijah Redivivus Tradition”. Tesis
doctoral, Baylor University, Texas, 2004.

Wright, Nicholas T. “The Messiah and the People of God: A study
in Pauline Theology with Particular Reference to the Argu-

ment of the Epistle to the Romans”. Tesis doctoral, Univer-
sity of Oxford, 1980.

Fuentes patristicas y de autores antiguos
Agustin de Hipona. Carta a Paulino. En Obras de San Agustin.

Vol. 11. Biblioteca de Autores Cristianos 99. Madrid: Edi-
torial Catélica, 1953.

440



Patrologiae Cursus Completus. Series Graeca, obra dirigida por
Jean Paul Migne, editado por Migne. Paris, 1865.

Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, obra dirigida por
Jean Paul Migne, editado por Migne. Paris, 1856.

Ambrosio de Milan. Tratado sobre el evangelio de Lucas. En
Obras de San Ambrosio. Vol. 1, traducido por Manuel Ga-
rrido Bonano. Biblioteca de Autores Cristianos, 257. Ma-
drid: Editorial Catdlica, 1966.

Ambrosiaster. Carta a los Romanos. En La Biblia comentada por
los Padres de la Iglesia. Vol. 6, Romanos, editado por Ge-
rald Bray. Madrid: Ciudad Nueva, 2000.

Bengelii, Alberti. Gnomon Novi Testamenti. Tubingen: 1742.

Beza, Teodoro de. Cours sur les Epitres aus Romains et aux Hé-
breux: D’aprés les notes de Marcus Widler, editado por
Pierre Fraenkel y Luc Perrotet. Geneve: Librairie Droz,
1988.

Brentio, loanne. In epistolam quam apostolus Paulus ad Romanos.
Basilea: 1565.

Bucerum, Martinum. In epistolam d. Pauli apostoli ad Romanos.
Basiela: 1562.

Bugenhagii, lohanis. Epistolam Pauli ad Romanos interpretatio.
Basilea: 1527.

Caietani, Thomae de Vio. In Omnes D. Pauli et aliorum apostolo-
rum epistolas commentarii. Lugduni, 1639.

Cesareo de Arlés, Comentario al Apocalipsis, traducido por Euge-

nio Romero Pose. Biblioteca de Patristica 26. Madrid: Ciu-
dad Nueva, 1994.

441



Cocceji, Johannes. Diagramata quibus summam rerum in Pauli
Epistolam ad Romanos. Amstelodami, 1706.

Colet, John. An Exposition of St. Paul’s Epistle to the Romans, De-
livered as Lectures in the University of Oxford about the
Year 1497, traducido por J. H. Lupton. London, 1873; re-
impresion, Ridgewood: Gregg Press Incorporated, 1965.

Didimo el Ciego. Tratado sobre el Espiritu Santo, traducido por
Carmelo Granado. Biblioteca de Patristica 36. Madrid: Ciu-
dad nueva, 1997.

Erasmo de Rotterdam. Paraphrases on Romans and Galatians.
Collected Works of Erasmus 42, editado por Robert D. Si-
der, traducido por John B. Payne, Albert Rabil Jr., y Warren
S. Smith Jr. Toronto: University of Toronto Press, 1984.

Ferme, Charles. A Logical Analysis of the Epistle of Paul to the
Romans, traducido del latin por William Skae. Edinburgh:
Wodrow Society, 1850.

Gregorio de Elvira. Tratados sobre los libros de las Santas Escritu-
ras, traducido por Joaquin Pascual Torrd. Fuentes Patristi-
cas 9. Madrid: Ciudad Nueva, 1997.

Gregorio Magno. Libros Morales. Vol. 1, Moralia in lob, traducido
por José Rico Pavés. Biblioteca de Patristica 42. Madrid:
Ciudad Nueva, 1998.

Gregorio Magno. Libros Morales. Vol. 2, Moralia in lob, traducido
por José Rico Pavés. Biblioteca de Patristica 62. Madrid:
Ciudad Nueva, 1998.

Grotius, Hugo. Annotationes in Epististolas Pauli. Amstelaedami,
1679.

Hilario, De Trinitae. Libro 11. 35, traducido por Luis Ladaria. Bi-
blioteca de Autores Cristianos 481. Madrid: Editorial Cato-
lica, 1986.

442



Ireneo de Lyon. Contra los Herejes: Exposicion y refutacion de la
falsa gnosis, traducido por Carlos Ignacio Gonzalez. Revis-
ta Teologica Limense (Facultad de Teologia Pontificia y
Civil de Lima) 34 (enero-agosto 2000).

Ireneo de Lyon. Contre les hérésies (livre 1V). Dir. Ac}elin Rous-
seau. Sources Chrétiennes 100, vol. 2. Paris: Editions du
Cerf, 1965..

Jeronimo. Comentario al Eclesiastés, traducido por José Boira Sa-
les. Biblioteca de Patristica 64. Madrid: Ciudad Nueva,
2004.

Jeronimo, Comentario al evangelio de Mateo, traducido por Ber-
narda Bianchi di Carcano y Maria Eugenia Suérez. Biblio-
teca de Patristica 45. Madrid: Ciudad Nueva, 1999.

Josefo, Flavio. Antigiiedades de los judios. 3 vols. Terrassa: Clie,
1988.

Justino Martir, Dialogo con Trifon, Padres Apologistas Griegos (s.
IT). Biblioteca de Autores Cristianos 116. Madrid, 1954.

Lapide, Cornelio. Comentaria in Omnes Divi Pauli Espistolas.
Antverpiae, Apud lacobum Mevrsivm, 1679.

Martyr, Peter. Predestination and Justification, traducido por Frank
A. James III. The Peter Martyr Library 8. Missouri: Truman
State University Press, 2003.

Melanthone, Philippo. Epistolae Pauli Scriptae ad Romanos Enar-
ratio. Vitebergae: 1556.

Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cursus Completus. Series Grae-
ca. Paris: Apud Garnier Frates, 1862.

. Patrologiae Cursus Completus. Series Latina.
Paris: Apud Garnier Frates, 1862.

443



Obras completas de Filon de Alejandria. 5 vols., traducido por José
M. Triviilo. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1975.

Oecolampadius, Johannes. In Epistolam B. Pauli apostol ad Rho-
manos: Adnotationes. Basilea, 1525.

Origenes, Homilias sobre el Génesis, traducido por Jos¢é Ramoén
Diaz Sanchez-Cid. Biblioteca de Patristica 48. Madrid: Ciu-
dad Nueva, 1999.

Origenes, Homilias sobre el Exodo, traducido por Angel Castafio
Félix. Biblioteca de Patristica 17. Madrid: Ciudad Nueva,
1992.

Origenes. Comentario al Cantar de los Cantares, traducido por
Argimiro Velasco Delgado. Biblioteca de Patristica 1. Ma-
drid: Ciudad Nueva, 1986.

Origenes. Contra Celso, traducido por Daniel Ruiz Bueno. Biblio-
teca de Autores Cristianos 271. Madrid: Editorial Catolica,
1967.

Pelagio. Comentario a la Carta a los Romanos. En La Biblia co-
mentada por los Padres de la Iglesia. Vol. 6, Romanos, edi-
tado por Gerald Bray. Madrid: Ciudad Nueva, 2000.

Pseudo-Constancio. Ein neuer Paulustext und Kommentar, editado
por H. J. Frede. Vol. 2. Aus der Geschichte der Latenini-
schen Bible 8. Freiburg im Br.: Herder, 1974.

Tertuliano. Contre Marcion (livre V), traducido por Ren¢ Braun.
Sources Chrétiennes 483. Paris: Editions du Cerf, 2004.

Tomas de Aquino. “Expositio in omnes sancti Pauli epistolas: Epis-
tola ad Romanos”. En Opera omnia. 25 vols. Parma: Fiac-
cadori, 1852-73; reimpresion, New York: Musurgia, 1949,
13: 133-156.

444



Wesley, John. Explanatory Notes upon de New Testament. Vol. 2.
Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 1981.

William of St. Thierry. Exposition on the Epistles to the Romans,

traducido por John Baptist Hasbrouck. Kalamazoo: Cisteri-
an Publications, 1980.

445









Ejemplar gratuito

«El desarrollo sistematico de esta propuesta
de interpretacion a todos los niveles teoldgicos
promete ser un campo de estudio tan fructifero
como necesario, pues si Ro 11:26 constituye el
punto de apoyo de propuestas infundadas que
contemplan la restauracion final de la nacion
de Israel, la interpretacion coherente de este
versiculo conlleva la deconstruccion de esas
propuestas y una invitacion a explorar otras
nuevas sobre mejores bases exegéticas.»

Daniel Bosqued Ortiz

aula]activa



	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

