
LA SALVACIÓN DE “TODO ISRAEL”
Estudio histórico, exegético  
y teológico de Romanos 11: 26

Daniel Bosqued Ortiz





LA SALVACIÓN DE “TODO ISRAEL”
Estudio histórico, exegético 

y teológico de Romanos 11:26

Daniel Bosqued Ortiz





LA SALVACIÓN DE “TODO ISRAEL”
Estudio histórico, exegético 

y teológico de Romanos 11:26

Daniel Bosqued Ortiz



Diagramación del interior: 	 Daniel Bosqued Ortiz
Diseño de la cubierta: 		  Isaac Chía

Edita:
AULA7ACTIVA-AEGUAE

Barcelona, España
E-mail: info@aula7activa.org / info@aeguae.org

Web site: www.aula7activa.org / www.aeguae.org

Primera edición en español, 2015

Es propiedad de:

 CC BY-NC-ND 2015, Daniel Bosqued Ortiz

 CC BY-NC-ND 2015, Aula7activa-AEGUAE, en español para todo el mundo

Todos los derechos reservados al autor y los editores.

 BY: La reproducción total o parcial de esta publicación requiere la atribución de la 
obra a su autor y editores.

 NC: La obra no puede ser utilizada con fines comerciales.

 ND: No se permite modificar de forma alguna la obra, es decir, los archivos infor-
máticos de la obra no pueden ser manipulados bajo ningún concepto.

Bosqued Ortiz, Daniel
	 La salvación de “todo Israel”. Estudio histórico, exegético y teológico de 
Romanos 11:26. / Daniel Bosqued Ortiz.
	 1ª ed. en español – Barcelona: Aula7activa-AEGUAE, 2015.
	 462 págs.; 23 x 15 cm

	 Materia: 1. Biblia N. T. - Romanos XI - Comentarios.  
		  2. Salvación - Historia
	
	 CDD: 	 227.1, Biblia - Nuevo Testamento - Romanos (Epístola)



 

v 

 
 

AGRADECIMIENTOS 
 

La realización de esta investigación no habría sido posible 
sin la ayuda de muchos familiares, amigos y compañeros, gracias a 
cuyo apoyo esta exploración ha llegado a buen puerto. Aunque toda 
enumeración implica un riesgo de omisión, no me puedo resistir a 
expresar mi sentimiento de gratitud sincera a las siguientes perso-
nas: 

A mis padres, que con su ejemplo despertaron la fe en mi 
infancia, alimentaron mi interés por la Biblia en mi juventud, e 
hicieron posible el desarrollo de mi vocación ministerial como 
adulto.  

A mi hermano Jonatán, “compañero de fatigas” en la elabo-
ración de esta tesis, así como en otras grandes aventuras de mi vi-
da, y fuente de consejo siempre equilibrado desde que tengo uso de 
razón. 

A mi esposa Maijo, con quien mi relación ha crecido de 
forma paralela a esta investigación desde sus comienzos. Su apoyo 
tierno, paciente y fiel me ha permitido culminar este proyecto y 
adentrarme en otro estudio —más apasionante aún— que constitu-
ye la “ciencia del amor”, y cuya graduación no será en esta tierra. 

A mis profesores y compañeros de estudio de Teología du-
rante la licenciatura en el Seminario Adventista de España (Sagun-
to). En especial al profesor José A. Ortiz, cuya integridad, respon-
sabilidad y amor por la Biblia y la iglesia han marcado a toda una 
generación de pastores. También a los profesores y compañeros de 
los cursos doctorales en la Universidad Adventista del Plata. De 
entre estos últimos, quiero destacar el ejemplo de abnegación que 
me han transmitido Rafael Pastrana e Ismael Serrano. Su testimo-
nio de vida ha sido una fuente de inspiración para mi ministerio. 
También quiero mencionar a Laurentiu Ionescu y Carlos Olivares, 
cuyas sugerencias para la investigación y orientación generosa con 
los recursos informáticos han facilitado mucho el trabajo. 

Al Dr. Ramon C. Gelabert, incansable investigador y pen-
sador crítico, por sus minuciosas y oportunas correcciones al ma-
nuscrito final. 



 

vi 

A mi consejero el Dr. Víctor Armenteros, fuente de sabidu-
ría a lo largo de toda mi formación en Teología, quien de su valioso 
tiempo ha realizado aportes de ayuda inestimable en la elaboración 
de esta tesis. 

Quiero agradecer, de forma especial, la labor de mi director, 
el Dr. Roberto Badenas. Desde el momento que aceptó embarcarse 
en esta empresa, su orientación siempre rápida y magistral ha sido 
un estímulo constante. Su ejemplo me ha llenado de admiración, 
tanto en lo académico como en lo personal, y ha dejado una huella 
imborrable en mi vocación. Compartir esta investigación con él ha 
sido todo un honor y un verdadero privilegio. 

Finalmente, doy gracias a Dios, por dirigir mis pasos hasta 
la consecución de este proyecto, y por colmar de ilusión y satisfac-
ción a todo el que se acerca, de forma humilde, a su Palabra. “A Él 
sea la gloria por los siglos. Amén” (Ro 11:36).  

 
 

Julio de 2008 
 



 

vii 

SUMARIO 
 

LISTA DE ABREVIATURAS ...................................................... xii	
Literatura rabínica ...................................................................... xii	
Tratados de la Misnah ................................................................ xii	
Abreviaturas de libros ............................................................... xiii	
Periódicos académicos .............................................................. xiii	

INTRODUCCIÓN ........................................................................... 1	
Definición del problema ............................................................... 7	
Importancia del estudio ................................................................ 7	
Hipótesis y propósito de la investigación .................................... 9	
Presuposiciones .......................................................................... 11	
Metodología ............................................................................... 12	
Limitaciones del estudio ............................................................ 14	

CAPÍTULO I .................................................................................. 15	
HISTORIA DE LA INTERPRETACIÓN DE                  
ROMANOS 11:26 .......................................................................... 15	

De la Iglesia primitiva a la Reforma .......................................... 16	
Padres apostólicos (siglos I-II d.C.) ....................................... 16	
Padres apologistas (siglos II-III d.C.) .................................... 17	
Padres griegos ........................................................................ 28	

Escuela de Alejandría ......................................................... 28	
Escuela de Antioquía ......................................................... 30	

Padres latinos ......................................................................... 34	
Edad Media ............................................................................ 42	
Escolástica .............................................................................. 45	
Resumen ................................................................................. 49	

De la Reforma al siglo XVIII ..................................................... 51	
Autores destacados ................................................................. 52	
Periodo Posreforma ................................................................ 58	
Resumen ................................................................................. 62	

Posiciones modernas y contemporáneas (siglos XIX-XXI) ...... 63	
Tras el Holocausto ................................................................. 69	
Resumen ................................................................................. 88	

Conclusión del capítulo .............................................................. 89	



 

viii 

CAPÍTULO II ................................................................................ 91	
ISRAEL: NOMBRE DEL PUEBLO DE DIOS ............................ 91	

Origen y significado del nombre Israel ..................................... 93	
Hipótesis planteadas hasta la fecha ........................................ 96	
Propuesta de significado ...................................................... 103	
Significado teológico ........................................................... 106	

Israel en el AT ......................................................................... 111	
Pentateuco (Torah) ............................................................... 112	
Profetas (Nebi’im) ................................................................ 114	
Escritos (Ketubim) ............................................................... 126	
Resumen .............................................................................. 130	

Israel en la literatura íntertestamentaria .................................. 131	
Apócrifa o deuterocanónica ................................................. 132	

Tobit (siglos III-II a.C.) ................................................... 133	
Judit (siglo II a.C.) ........................................................... 134	
Eclesiástico (Sabiduría de Ben Sirá) (siglo II a.C.) ......... 136	
Baruc (siglos II-I a.C.) ..................................................... 136	
Susana (circa siglo II a.C.) ............................................... 137	
1 Macabeos (siglos II-I a.C.) ........................................... 137	
2 Macabeos (siglo I a.C.) ................................................. 139	
1 Esdras (3 Esdras en la Vulgata) (Siglo I a.C.) .............. 139	
4 Esdras (siglo I d.C.) ...................................................... 140	
Oración de Azarías (siglo II a.C.) .................................... 141	
Adiciones griegas a Ester (siglo II a.C.) .......................... 141	

Pseudoepigráfica .................................................................. 142	
3 Macabeos (siglo I a.C.) ................................................. 142	
4 Macabeos (siglo I a.C.) ................................................. 143	
Salmos de Salomón (siglo I a.C.) .................................... 143	
Jubileos (siglo II a.C.) ...................................................... 144	
Oráculos Sibilinos (siglos II a.C.-VII d.C.) ..................... 146	
2 Baruc (siglo II a.C.) ...................................................... 146	
Testamento de los Doce Patriarcas (siglo II a.C.) ........... 146	
Testamento de Moisés (siglo I a.C.) ................................ 151	
Testamento de Abrahán (siglos II-I a.C.) ........................ 151	

Resumen .............................................................................. 151	
Israel en la literatura esenia ..................................................... 152	

Documento de Damasco ...................................................... 154	
Regla de la Comunidad ....................................................... 157	



 

ix 

Regla de la Guerra ............................................................... 158	
Rollo del Templo .................................................................. 158	
Resumen ............................................................................... 159	

Israel en Filón de Alejandría ................................................... 159	
Resumen ............................................................................... 166	

Israel en Flavio Josefo ............................................................. 166	
Resumen ............................................................................... 168	

Israel en la literatura rabínica temprana .................................. 169	
Resumen ............................................................................... 174	

Imágenes relacionadas con Israel en el AT ............................. 174	
1. Nuevo “Adán” .................................................................. 179	
2. “Siervo de YHWH” ......................................................... 183	
3. “Hijo de YHWH” ............................................................. 186	
4. “Vid” ................................................................................ 187	
5. “Luz” ................................................................................ 189	
6. Reino de Dios ................................................................... 190	
Resumen ............................................................................... 191	

Imágenes de Israel aplicadas a Jesús en el NT ......................... 191	
1. Nuevo Adán ..................................................................... 193	
2. Siervo ............................................................................... 195	
3. Hijo ................................................................................... 196	
4. Vid .................................................................................... 197	
5. Luz ................................................................................... 198	
6. Rey y confirmador del reino de Dios ............................... 199	

Implicaciones hermenéuticas del vínculo Israel-Cristo ........... 201	
Israel en el NT .......................................................................... 206	

Israel en el Evangelio de Mateo ........................................... 206	
Israel en el Evangelio de Marcos ......................................... 209	
Israel en el Evangelio de Lucas-Hechos .............................. 209	
Israel en la literatura juanina ................................................ 213	
Resumen ............................................................................... 216	

Israel en Pablo .......................................................................... 216	
1 Corintios ............................................................................ 217	
2 Corintios ............................................................................ 219	
Gálatas .................................................................................. 220	

El “Israel de Dios” ........................................................... 221	
Efesios .................................................................................. 223	
Filipenses ............................................................................. 225	
Romanos ............................................................................... 225	



 

x 

Resumen .............................................................................. 226	
Conclusión del capítulo ........................................................... 227	

CAPÍTULO III ............................................................................. 229	
ESTUDIO EXEGÉTICO DE ROMANOS 11:26 ....................... 229	

Naturaleza y propósito de la Epístola a los Romanos .............. 229	
Contexto histórico de los capítulos 9-11 ................................. 235	

El edicto de Claudio y la composición de la                  
iglesia en Roma ................................................................ 238	

Romanos 9-11 en la epístola .................................................... 242	
Integración teológica de los capítulos 9-11 ..................... 244	
Resumen teológico de Romanos 1-8 ............................... 247	
Coherencia interna y externa de Romanos 9-11 .............. 253	

Principales mensajes teológicos de Romanos 9 y 10 ............... 255	
Romanos 9:1-5 ..................................................................... 256	
Romanos 9:6-29 ................................................................... 262	
Romanos 9:30-10:21 ............................................................ 274	

Tipología cristológica y hermenéutica en Romanos ................ 283	
Exégesis de Romanos 11 ......................................................... 286	

Romanos 11:1-10 ................................................................. 287	
Romanos 11:11-24 ............................................................... 298	

Metáfora del olivo ............................................................ 306	
Romanos 11:25-26 ............................................................... 315	

“Todo Israel será salvo” ................................................... 325	
“Todo Israel” como todo el pueblo judío a lo                     
largo de la historia ........................................................... 326	
“Todo Israel” como conjunto de judíos creyentes                 
a lo largo de la historia. .................................................... 328	
“Todo Israel” como el conjunto de judíos al final               
de la historia ..................................................................... 329	
“Todo Israel” como toda la iglesia y también                 
todos los judíos. ............................................................... 332	
“Todo Israel” como el Israel escatológico del fin               
de la historia ..................................................................... 333	

Deficiencias hermenéuticas e implicaciones de estas 
interpretaciones .................................................................... 334	

El problema de la identidad judía .................................... 334	
El problema de la continuidad de Israel .......................... 337	
El problema del libre albedrío ......................................... 338	



 

xi 

Elementos a tener en cuenta para una correcta             
interpretación de 11:26 ......................................................... 339	

Del AT y la literatura íntertestamentaria .......................... 339	
De la tipología bíblica ...................................................... 339	
Del concepto de Israel en Pablo ....................................... 339	
De los capítulos 9-11 ........................................................ 340	

Propuesta de interpretación .................................................. 342	
Argumentación bíblica de Pablo ...................................... 345	

Romanos 11:27-32 ............................................................... 347	
Romanos 11:33-36 ............................................................... 353	

Conclusión del capítulo ............................................................ 356	
SÍNTESIS Y CONCLUSIÓN GENERAL .................................. 359	
BIBLIOGRAFÍA DE REFERENCIA ......................................... 365	

Libros y monografías ............................................................... 365	
Comentarios a Romanos (a partir del siglo XIX) .................... 395	
Artículos y capítulos de libros ................................................. 400	
Diccionarios y Enciclopedias ................................................... 438	
Tesis doctorales ........................................................................ 440	
Fuentes patrísticas y de autores antiguos ................................. 440	

 
  



 

xii 

 
LISTA DE ABREVIATURAS 

 
 

Literatura Rabínica 
TgO  Targum Onquelos 
TgPsJ   Targum Pseudo-Jonatán 
TgN   Targum Neofiti 
GnR  Génesis Rabah 
TanjB   Tanjuma Buber 
 

Tratados de la Misnah 
AZ  ‘Abodah Zarah 
Abot  Abot 
Bek  Bekorot 
Ber  Berakot 
Bik  Bikurim 
BM  Baba’ Mesị‛a’ 
BQ  Baba’ Qamma’ 
Dem  Dema’y 
Git  Gitṭịn 
Hal  H ̣alah 
Ket  Ketubot 
Makk  Makkot 
Maks  Makširin 
MQ  Mo’ed Qatan 
Ned  Nedarim 
Nid  Niddah 
Qid  Qiddušim 
RH  Ro’š ha-Šanah 
Sabb  Šabbat 
San  Sanedrín 
Sebi  Šebi‘it 



 

xiii 

Seq  Šeqalim 
Sot  Sota ̣ 
Sukk  Sukkah 
Taa  Ta’anit 
Tem  Temurah 
Yeb  Yebamot 
Yom  Yoma’ 
 

Abreviaturas de libros 

BDAG  A Greek-English Lexicon of the New Testament and 
other Early Christian Literature 

BDB  Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon  
DTMAT Diccionario teológico manual del Antiguo                 

Testamento 
DTNT Diccionario teológico del Nuevo Testamento 
MDB  Mercer Dictionary of the Bible 
HALOT  The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old      

Testament  
TDOT   Theological Dictionary of the Old Testament 
TDNT   Theological Dictionary of the New Testament 

 
Periódicos académicos 

ATJ   Ashland Theological Journal  
ABR   Australian Biblical Review  
Bib  Biblica 
BSac  Bibliotheca Sacra 
BHaH   Baptist History and Heritage 
BBR   Bulletin for Biblical Research 
CTJ   Calvin Theological Journal  
CBQ  Catholic Biblical Quarterly 
CH   Church History  
CTR   Criswell Theological Review  
CurBS   Currents in Research: Biblical Studies 



 

xiv 

EcR  Ecumenical Review  
EvQ  Evangelical Quarterly 
Ex Aud  Ex Auditu  
ExpTim  Expository Times  
HTR  Harvard Theological Review 
Int  Interpretation 
JBQ   Jewish Bible Quarterly 
JBL  Journal of Biblical Literature 
JANES  Journal of the Ancient Near Eastern Studies 
JAAR   Journal of the American Academy of Religion  
JETS   Journal of the Evangelical Theological Society 
JSJ Journal for the Study of Judaism 
JSJphrp  Journal for the Study of Judaism in the Persian,  

Hellenistic and Roman Period 
JSOT Journal for the Study of the Old Testament 
JSNT Journal for the Study of the New Testament 
JSNTSup Journal for the Study of the New Testament: Sup-

plement Series 
JJS  Journal of Jewish Studies 
JPS  Journal of Palestine Studies 
MSJ  Master’s Seminary Journal  
NTS  New Testament Studies  
PRSt  Perspectives in Religious Studies  
PSB  Princeton Seminary Bulletin 
PSBSup  Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series  
RTR  Reformed Theological Review  
RevExp  Review and Expositor 
RB  Revue Biblique 
SJT  Scottish Journal of Theology  
Them  Themelios  
TJ  Trinity Journal 
USQR   Union Seminary Quarterly Review 



 

xv 

VT  Vetus Testamentum  
WTJ  Westminster Theological Journal 
VThQ  Vladimir Theological Quarterly  
WW World & World 
WUNT  Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen    

Testament  





 

1 

 
 

Introducción 
 
 

La epístola a los Romanos es uno de los documentos que 
más ha influido en la teología cristiana y en la historia de la igle-
sia.1 Su estudio ha motivado reavivamientos espirituales y discu-
siones polémicas en todas las épocas.2 Se suele considerar, además, 
como la obra en la que Pablo vierte su pensamiento de forma más 
completa y sistemática,3 presentando las grandes verdades funda-
mentales del evangelio con una profundidad tal que exige del estu-
dioso la máxima concentración.  

Los capítulos 9-11, como se verá más adelante, constituyen 
un bloque temático especialmente controvertido. En estos pasajes 
Pablo se detiene a analizar la situación del pueblo de Israel y tras 
presentar algunas claves de interpretación, su argumentación pare-

                                                
1 Peter Stuhlmacher señala: “From Origen through Augustine, Luther, and Wes-

ley down to Karl Barth, the letter to the Romans has made history both in the-
ology and in the church, and that because of its contents” (Peter Stuhlmacher, 
“The Purpose of Romans” en The Romans Debate, ed. Karld P. Donfried [Ed-
inburgh: T&T Clark, 1991], 231); Fitzmyer comenta también: “The commen-
taries on it in books and articles over the centuries make clear the contribution 
that the study of this letter has made to the history of Christianity. In fact, one 
can almost write the history of Christian theology by surveying the ways in 
which Romans has been interpreted” (Joseph A. Fitzmyer, Romans, The An-
chor Bible 33 [New York: Doubleday, 1992], xiii). 

2 Como señalan Sanday y Headlam, “If it is a historical fact that the spiritual 
revivals of Christendom have been usually associated with closer study of the 
Bible, this would be true in an eminent degree of the Epistle to the Romans” 
(William Sanday y Arthur C. Headlam, A Critical and Exegetical Commentary 
on the Epistle to the Romans [Edinburgh: T&T Clark, 1964], v). 

3 Charles E. B. Cranfield, A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle 
to the Romans, 2 vols., The International Critical Commentary (Edinburgh: 
T&T Clark, 1975), 2:30; Victor P. Furnish, “Pauline Studies”, en The New Tes-
tament and its Modern Interpreters, ed. Eldon J. Epp y George MacRae (Atlan-
ta: Scholars Press, 1989), 323. 



 

2 

ce alcanzar su clímax4 en la intrigante declaración del versículo 
11:26: kai. ou[twj pa/j VIsrah.l swqh,setai (“y así todo Israel será 
salvo”).5 Esta frase, su interpretación y sus implicaciones teológi-
cas constituyen el objeto de estudio de esta investigación.  

Los versículos que rodean esta frase, son algunos de los más 
profundos de todo el NT.6 El vers. 11:26 en particular aparece co-
mo el núcleo de la problemática de la interpretación de Romanos 9-
11 y de la enseñanza sobre el futuro de Israel.7 Verdadero núcleo 
de la discusión teológica en estos capítulos,8 constituye, para algu-
nos, uno de los pasajes más controvertidos de todos los escritos de 
Pablo.9 Casi cada elemento de esta expresión, así como los térmi-
nos y conceptos que la rodean han sido sometidos a amplio debate 
durante siglos. La interpretación de este versículo suscita todo tipo 
de propuestas: algunos han tratado de eliminarlo de la epístola,10 
otros han ignorado su comentario,11 lo han tratado de incoherente,12 

                                                
4 James M. Scott, “And then all Israel will be saved (Ro 11:26)”, en Restoration: 

Old Testament, Jewish, and Christian Perspectives, ed. James M. Scott. Sup-
plements to the Journal for the Study of Judaism, 72 (Leiden: Brill, 2001): 490.  

5 A menos que se indique lo contrario, la versión de la Biblia utilizada en esta 
investigación será la Cantera-Iglesias (Madrid: BAC, 1979). 

6 Richard H. Bell, The Irrevocable Call of God: An Inquiry in Paul’s Theology of 
Israel, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 184 (Tübing-
en: Mohr Siebeck, 2005), 256. 

7 Douglas Moo, The Epistle to the Romans (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1996), 719. 

8 Moo señala: “The first clause of v. 26 is the storm center in the interpretation of 
Romans 9-11 and of NT teaching about the Jews and their future” (ibíd., 719). 

9 Richard Batey, “‘So All Israel Will Be Saved’: An Interpretation of Romans 
11:25-32”, Interpretation (Int) 20, nº 2 (1966): 222. 

10 Plag pretende que estos versículos son una interpolación. Christoph Plag, 
Israels Wege zum Heil. Eine Untersuchung zu Römer 9 bis 11 (Stuttgart: 
Calwer Verlag, 1969), 41-45. Contra esta idea se puede argumentar que la tran-
sición tal y como está en el texto, resulta más natural que del versículo 24 al 
28. Además, no hay evidencia textual suficiente (ver Nicholas T. Wright, “The 
Messiah and the People of God: A study in Pauline Theology with Particular 
Reference to the Argument of the Epistle to the Romans” [Tesis doctoral, Uni-
versity of Oxford, 1980], 200). 



 

3 

e incluso han negado la posibilidad de encontrar una explicación 
segura del mismo.13  
 Las interpretaciones de este versículo han sido tan variadas 
que no resulta fácil presentarlas con claridad.14 De hecho, hasta 
ahora no se ha realizado una descripción completa, teniendo en 

                                                                                                          
11 Rudolf Bultmann, no comentó este pasaje en su Theologie des Neuen Testa-

ments (cf. Teología del Nuevo Testamento [Salamanca: Sigueme, 1987]). Otros 
autores le conceden poca atención en sus exposiciones, como Ellison, quien en 
su libro dedicado al Misterio de Israel dedica poco más de una página al ver-
sículo 26 (H. Ellison, The Mistery of Israel [Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1966]). David Kaylor, tampoco analiza apenas este versículo clave (cf. 
David Kaylor, Paul´s Covenant Community: Jew & Gentile in Romans [Atlan-
ta: John Knox Press, 1988], 192. 

12 Charles Harold Dodd, The Epistle to the Romans (London: Collins, 1959), 
182-183; Heiki Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Re-
search”, en The Social World of Formative Christianity and Judaism. Essays in 
tribute to Howard Clark Kee, ed. Jacob Neussner, et al. (Philadelphia: Fortress 
Press, 1988), 178-206; Jennifer A Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-
31”, Union Seminary Quarterly Review (USQR) 45 (1991): 191; Terence L. 
Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’ (Ro 11:12): Israel’s Rejection and Paul’s 
Gentile Mission”, Journal of Biblical Literature (JBL) 112, nº 1 (1993): 89, 
entre otros. 

13 William D. Davies, Jewish and Pauline Studies (London: SPCK, 1984), 142. 
14 Bell propone: 1) Los creyentes (elegidos) de entre la nación de Israel; 2) toda 

la nación de Israel incluyendo a cada uno de sus miembros; 3) el conjunto de la 
nación étnica de Israel, pero no necesariamente a cada individuo; 4) todos los 
creyentes judíos y gentiles (Richard Bell, Provoked to Jealousy: The Origin 
and Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, Wissenschaftliche Unter-
suchungen zum Neuen Testament 63 (Tübingen: Mohr Siebeck, 1994), 260-
262). Sin embargo añade una interpretación más a la lista y es por la que se de-
canta. Para él “todo Israel” se refiere a todos y cada uno de los judíos durante 
la historia, pero que serán salvos cuando todos se conviertan a la vez en la pa-
rousía. Véase también William Chi-Chay Fung, “Israel’s Salvation: The Mean-
ing of ‘All Israel’ in Romans 11:26” (Tesis doctoral, Southern Baptist Theo-
logical Seminary, mayo 2004), 2. Jack Cotrell hace un intento de clasificación, 
pero combina la referencia al Israel étnico en sentido diacrónico, con la entrada 
de los judíos en la iglesia al final de la historia en sentido sincrónico, por lo que 
la descripción no es clara y deja opciones sin explicar. Jack Cotrell, Romans, 2 
vols, The College Press NIV Commentary (Joplin, Missouri: College Press, 
1998), 2:280. Véase Wright “The Epistle to the Romans”, 689, quien establece 
las categorías de interpretación en cuanto a quién representa “todo Israel”, có-
mo se salva y cuándo se salva. 



 

4 

cuenta todos los matices de las diferentes propuestas. Como un 
intento más se presenta aquí un mapa conceptual que orientará el 
acercamiento a este versículo a lo largo de la investigación.15 Las 
principales interpretaciones encontradas son: 

1. “Todo Israel” como referencia al pueblo judío desde el 
punto de vista étnico:  

a. Todo el pueblo judío a lo largo de la historia 
(sentido diacrónico) 

i. Referencia general, no exhaustiva, al 
pueblo como un todo.16 

                                                
15 Las posibilidades hermenéuticas de cada propuesta serán analizadas en el 

capítulo 3 de esta tesis. 
16 Esta es la postura más común entre los comentaristas, cf. Leon Morris, The 

Epistle to the Romans, Pillar New Testament Commentary (Grand Rapids, Mi-
chigan: Eerdmans, 1988), 420; James D. G. Dunn, Romans, 2 vols., Word Bib-
lical Commentary 38 a-b (Dallas: Word Books, 1988), 2:681; Sanday y Head-
lam, Romans, 335; Munck, Christ and Israel: Interpretation of Romans 9-11, 
trad. Ingevory Nixon (Philadelphia: Fortress Press, 1967), 136; Charles K. Bar-
rett, The Epistle to the Romans (New York: Harper & Row, 1957), 223-224; 
Ernst Käsemann, Commentary on Romans, trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1980), 313; John Murray, The Epistle to the Ro-
mans, 2 vols. (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1968), 2:98; Cranfield, 
Romans, 2:577; Fitzmyer, Romans, 623; Daniel Harrington, Paul on the Mys-
tery of Israel (Collegeville, Minnesota: The Liturgical Press, 1992); Nils Dahl, 
Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mission (Minneapolis, Min-
nesota: Augsburg Publishing House, 1977); Batey, “So All Israel Will Be 
Saved”, 224, en un artículo dedicado a este versículo Batey no explica de for-
ma detallada ni lo que entiende por “todo Israel” ni cómo se produce esa 
salvación, aunque se intuye que hace referencia al pueblo histórico de Israel 
como un todo. Bruce W. Longenecker, “Different Answers to Different Issues: 
Israel, the Gentiles and Salvation History in Romans 9-11”, Journal for the 
Study of the New Testament (JSNT) 36 (1989): 97, señala que el “todo Israel” 
es el conjunto del remanente dentro de Israel y el Israel endurecido; véase 
también Traugott Holtz, “Judgment on the Jews and the Salvation of all Israel 
1 The 2:15-16 and Ro 11:25-26”, en The Thessalonian Correspondence, ed. 
Raymond Collins (Leuven: Leuven University Press, 1990), 291; Reidar 
Hvalvik, “A Sonderweg for Israel: a critical examination of a current interpre-
tation of Romans 11:25-27”, JSNT 38 (1990): 100. Aunque muchos autores no 
entran en detalles y simplemente señalan que el versículo se refiere a la salva-
ción del pueblo étnico de Israel (e.g. D. W. B. Robinson, “The Salvation of Is-
rael in Romans 9-11”, Reformed Theological Review (RTR) 26, nº 3 (1967): 
81-96). 



 

5 

ii. Todos y cada uno de los descendientes de 
Abrahán.17 

b. Todos los judíos creyentes (o elegidos) a lo largo 
de la historia.18 

c. Todos los judíos vivos al final de la historia (sen-
tido sincrónico) 

i. Se convertirán masivamente a la fe en 
Cristo antes de la parousia.19 

                                                
17 Robert Jewett, Romans: A Commentary, Hermeneia (Minneapolis, Minnesota: 

Fortress Press, 2007), 702 señala con énfasis que se refiere a todos los descen-
dientes de Abrahán sin excepción. Véase también Harold Hoehner, “Israel in 
Rom 9-11” en Israel: The Land and the People, ed. H. Wayne House (Grand 
Rapids: Kregel, 1998), 155-156.  

18 Los autores emplean el término creyentes o elegidos dependiendo de sus para-
digmas teológicos, pero en cualquier caso hacen referencia a un grupo de fieles 
“de entre Israel”. Ver en esta línea François Refoulé, Et ainsi tout Israël sera 
sauvé (Paris: Éditions du Cerf, 1984); Guillermo Hendricksen, Comentario del 
Nuevo Testamento: Exposición de Romanos, trad. Norberto E. Wolf (Grand 
Rapids, Michigan: Libros Desafío, 1990), 420; Anthony A. Hoekema, The Bi-
ble and the Future (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1979), 140; Jim 
McGuiggan, The Book of Romans (Lubbock, Texas: Montex Publishing Com-
pany, 1982), 335-336, señala: “Believing Jews are the real Israel. They are the 
Israel within Israel” por eso para él “todo Israel” es “every Jew who is truly an 
Israelite”; Cotrell, Romans, 2:283; Toby Ziglar, “Understanding Romans 
11:26: Baptist perspectives”, Baptist History and Heritage (BHaH) 38, nº 2 
[2003]: 49; Charles M. Horne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Is-
rael Will Be Saved’ (Romans 11:26)”, Journal of the Evangelical Theological 
Society (JETS) 21, nº 4 (1978): 334; Ben Merkle, “Romans 11 and the future of 
ethnic Israel”, JETS 43, nº 4 (2000): 711-721.  

19 Thomas S. Schreiner, Romans, Baker Exegetical Commentary on the New 
Testament, 6 (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998), 419; Moo, The 
Epistle to the Romans, 722-724; Adolf Schlatter, Romans: The Righteousness 
of God, trad. Siegfried S. Schatzmann (Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 
1995), 224; Otto Kuss, Carta a los Romanos, cartas a los Corintios, carta a los 
Gálatas (Barcelona: Herder, 1976), 143; Longenecker, “Different Answers to 
Different Issues”, 112-113; Donald G. Bloesch, “Supersessionism and the Bib-
lical Witness” Int 43 (1989): 134, 142; Matt Waymeyer, “The Dual Status of 
Israel in Romans 11:28”, Master’s Seminary Journal (MSJ) 16, nº 1 (2005): 
71; Michael G. Vanlaningham, “Romans 11:25-27 and the Future of Israel in 
Paul’s Thought”, MSJ 3, nº 2 (1992), 154, 162, señala que el versículo señala 
un punto escatológico en el futuro, pero no necesariamente la segunda venida. 



 

6 

ii. Se salvarán sin fe en Cristo (son-
derweg).20 

iii. Se convertirán milagrosamente justo al 
ver al Redentor en la parousia.21 

2. “Todo Israel” como toda la iglesia y “todo Israel” jun-
tos.22 
3. “Todo Israel” como el Israel escatológico que se forma al 
final de la historia.23 
4. “Todo Israel” como el conjunto de creyentes de todos los 
tiempos, judíos o gentiles.24 

                                                
20 Los principales defensores de esta teoría son Franz Mussner, Tratado sobre los 

judíos, Biblioteca de Estudios Bíblicos, 40, trad. Juan C. Rodríguez (Salaman-
ca: Ediciones Sígueme, 1983), 34; Krister Stendahl, Paul Among Jews and 
Gentiles (Philadelphia: Fortress Press, 1976), 4. Para una crítica a la propuesta 
de Stendahl, véase Scott Hafemann, “The Salvation of Israel in Romans 11:25-
32: A Response to Krister Stendahl”, Ex Auditu (ExAud) 4 (2001): 38-58. 

21 Mark Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 
Australian Biblical Review (ABR) 46 (1998): 67; Bell también, pero señala esta 
salvación cuando resucitan en la parousía (Bell, Provoked to Jealousy: The 
Origin and Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, 139); Otfried 
Hofius, “‘All Israel Will Be Saved’: Divine Salvation and Israel’s Deliverance 
in Romans 9-11”, Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series (PSBSup) 1 
(1990): 19-39. Murray Baker, “Paul and the Salvation of Israel: Paul’s Minis-
try, the Motif of Jealousy, and Israel’s Yes”, Catholic Biblical Quarterly 
(CQB) 67 (2005): 482, sostiene que es una entidad sincrónica, no diacrónica 
porque esto último hace demasiado énfasis en el pueblo como una colección de 
individuos y se pierde el énfasis corporativo. 

22 Markus Barth, The People of God, Journal for the Study of the New Testa-
ment: Supplement Series (JSNTSup) 5 (Sheffield: JSOT Press, 1983), 42-43; 
Charles Homer Giblin, In Hope of God’s Glory: Pauline Theological Perspec-
tives (New York: Herder and Herder, 1970), 303. 

23 Jacques B. Doukhan, The Mystery of Israel (Hagerstown, Maryland: Review 
and Herald, 2004), 33.  

24 Nicholas T. Wright, “The Letter to the Romans: Introduction, Commentary 
and Reflections”, en The New Interpreter’s Bible, vol. 10, ed. Leander E. Keck 
(Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2002), 690. Hans LaRondelle, The Is-
rael of God in Prophecy (Berrien Springs, Michigan: Andres University Press, 
1983). Bruce Chilton, “Romans 9-11 as Scriptural Interpretation and Dialogue 
with Judaism”, ExAud 4 (2001): 31; Hervé Ponsot, “Et ainsi tout Israël sera 
sauvé: Ro 11:26a”, Revue Biblique (RB) 89, nº 3 (1982): 416; Denys E. H 
Whiteley, The Theology of St. Paul (Oxford: Basil Blackwell, 1964), 97-98, se 



 

7 

Definición del problema 

Ante tal abanico de propuestas de interpretación de Ro 
11:26 surgen espontáneamente las siguientes cuestiones: ¿Qué 
quiere decir Pablo con la expresión “todo Israel”? ¿Está profetizan-
do la salvación de todos los judíos que hayan existido? ¿Se refiere 
solo a los judíos vivos al final de los tiempos? ¿Hace referencia 
solo a los judíos creyentes? De ser así, ¿de qué forma esa declara-
ción se convertiría en el clímax de estos pasajes? ¿Tenía Pablo en 
mente una distinción étnica en esta declaración, o por el contrario 
estaba refiriéndose a la salvación de todos los creyentes dando a la 
expresión “todo Israel” connotaciones espirituales?  

Importancia del estudio 
La identidad de la noción teológica de Israel ha sido un te-

ma controvertido durante siglos,25 y por consiguiente la salvación 
de Israel expresada en este versículo ha sido constante objeto de 
debate entre los teólogos.26 Las implicaciones teológicas de una 
correcta interpretación de esta declaración son evidentes. Pero lo 
que la hace especialmente importante es que sus repercusiones van 
mucho más allá de la teología.  

La creencia en la restauración total de Israel constituye la 
expectativa de la teología dispensacionalista, tan extendida en el 
protestantismo evangélico de Estados Unidos, y es la base bíblica 
del movimiento sionista.27 Hay numerosas organizaciones que es-

                                                                                                          
refiere a “todo la iglesia en su estado final” incluyendo a judíos y gentiles; 
Ralph P. Martin, “Reconciliation and Unity in Ephesians”, Review and Exposi-
tor (RevExp) 93, nº 2 (1996): 203-235; Mary Ann Getty, “Paul and the Salva-
tion of Israel: A Perspective on Romans 9-11”, CBQ, 50 (2001): 460. 

25 Hoehner, “Israel in Ro 9-11”, 145 
26 Especialmente en relación con la escatología (Manfred Brauch, Hard Sayings 

of Paul [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1989], 62). 
27 El surgimiento formal del sionismo político moderno se fraguó entre los años 

1891-1896 dando lugar al primer congreso sionista celebrado en Múnich en 
1897. Los objetivos eran la promoción de la colonización de Palestina por ju-
díos, la organización de los judíos en instituciones internacionales, el fortale-
cimiento del sentimiento nacionalista judío y buscar apoyos políticos para lo-
grar los objetivos del sionismo (Hershel Edelheit y Abraham J. Edelheit, 
History of Zionism: A Handbook and Dictionary [Boulder, Colorado: West-



 

8 

peran de forma activa la restauración final de Israel,28 con el obje-
tivo de promover los intereses de Israel, según algunos “de cual-
quier forma posible”.29 Según ciertos autores, la influencia de estos 
movimientos prosionistas ha marcado en las últimas décadas la 
política exterior de Estados Unidos.30 De hecho, el moderno estado 
de Israel ha encontrado tradicionalmente un apoyo incondicional en 
el gobierno norteamericano.31 Aunque la relación entre la interpre-
tación de esta declaración y su influencia en la maquinaria política, 
logística y militar de Estados Unidos no está demostrada, las impli-
caciones religiosas en el apoyo tradicional a Israel son ampliamente 
aceptadas.32 Por eso llama la atención que la creencia en la futura 
conversión del pueblo judío al completo, su salvación especial, o la 
restauración de la nación de Israel al final de la historia —tan ex-
tendida en Norteamérica— sean conceptos basados especialmente 
en este versículo, en todo el NT.33  
 La importancia de esta investigación radica en que si Ro 
11:26 dice que el pueblo de Israel como nación o etnia va a ser 
salvo, como la mayoría de comentaristas actualmente pretende, 
tales expectativas estarían correctamente fundadas en esta declara-
ción soteriológica. Pero si este versículo no se refiere a un Israel 
étnico sino a uno definido en términos espirituales, en armonía con 
                                                                                                          

view Press, 2000], 37-43). A pesar de que sus pretensiones tienen raíces bíbli-
cas, el movimiento sionista es laico y agnóstico en su mayoría. 

28 Mussner señala: “La promesa bíblica de la tierra que lleva como consecuencia 
al desposorio ‘místico’ de Israel con la tierra de los padres constituye por eso 
también la fuente última del llamado sionismo, que es más que un movimiento 
político” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 31). 

29 Nancy Jo Nelson, “The Zionist Organizational Structure”, Journal of Palestine 
Studies (JPS) 10, nº 1 (1980): 85. 

30 Ibíd., 93. 
31 Ghassan Bishara, “Israel’s Power in the US Senate”, JPS 10, nº 1 (1980): 60. 
32 Véase el interesante estudio al respecto de Robert O. Smith, “Between Resto-

ration and Liberation: Theopolitical Contributions and Responses to U.S. For-
eign Policy in Israel/Palestine”, Journal of Church and State 46, nº 4 (2004): 
833-860. 

33 Así lo reconoce el teólogo premilenarista John Elton Ladd (Ver Robert G. 
Clouse, ed. The Meaning of the Millennium: Four Views [Downers Grove, Illi-
nois: InterVarsity, 1977], 27-29). 



 

9 

el resto de la epístola y la enseñanza del NT, tales expectativas es-
tarían profundamente equivocadas y carecerían de suficiente apoyo 
bíblico.  

Hipótesis y propósito de la investigación 
 El significado que evoca el término Israel, o las realidades a 
las que ha sido aplicado, no han sido los mismos en todas las épo-
cas y lugares. Desde que el término Israel surge por primera vez en 
el relato bíblico como el nuevo nombre dado al patriaraca Jacob 
(Gn 32:22-32), la denominación de Israel ha sido utilizada con di-
ferentes acepciones. John Hayes, señala al menos nueve referentes 
distintos a Israel utilizados en la Biblia y en tiempos bíblicos.34 Un 
conjunto de referentes tan amplio para un mismo término, indica 
que el concepto de Israel debe entenderse en el contexto bíblico 
que la propia situación histórica impone y desde el sistema que 
presupone el contexto teológico-literario en el que el término es 
utilizado. Lo que cada autor quiere decir con Israel, depende de su 
cosmovisión religiosa general y del sistema desde el que habla.35  

                                                
34 1) Segundo nombre del patriarca Jacob. 2) Los descendientes del patriarca 

Israel/Jacob. 3) Un grupo tribal en lo que posteriormente sería la Palestina Cen-
tral en tiempos premonárquicos. 4) Un reino compuesto primordialmente por 
grupos de las tribus del norte gobernado por Saúl. 5) El estado monárquico con 
sus ciudadanos, gobernado por David y Salomón. 6) El estado del norte sepa-
rado de la autoridad davídica a la muerte de Salomón. 7) La unión cooperativa 
entre el reino de Israel, con su capital en Samaria, y el Judá, con su capital en 
Jerusalén durante los siglos IX y VIII a.C. 8) Judá y los habitantes de Judea 
como el remanente de la vieja unión del Norte y del Sur tras la conquista de 
Samaria por parte de Asiria en el 722/721. 9) Los adherentes a varias formas de 
la religión hebrea y del AT (John H. Hayes, “Israel” en Mercer Dictionary of 
the Bible (MDB), ed. Watson E. Mills [Macon, Georgia: Mercer University 
Press, 1991]: 417-420. A estos referentes se pueden añadir otros como territo-
rio geográfico, comunidad escatológica (Qumrán) o incluso categoría filosófica 
(Filón), como se mostrará más adelante. 

35 Jacob Neusner, “Israel the People in Judaism, the Classical Statement”, Ency-
clopaedia of Judaism (Leiden: Brill, 2000), 1: 484. Más adelante señala: “Eve-
ry Judaism uses the word ‘Israel’ to refer to the social entity that it proposes to 
establish of define, and each Judaism deems its ‘Israel’ to form a continuity of 
the Israel of whom the Hebrew Scriptures (‘Old Testament’) speak.” (ibíd., 
499). 



 

10 

La hipótesis de esta investigación es que Pablo argumenta a 
partir del “sistema”36 del NT en el que se la venida del Mesías ha 
producido una universalización de las promesas hechas en el AT al 
pueblo de Israel. De esta forma, en el sistema en el que Pablo ope-
ra, el criterio étnico desaparece como elemento para determinar la 
pertenencia al pueblo del pacto. En su lugar la fe se convierte en el 
criterio último de inclusión. Así pues, “no son hijos de Dios los 
hijos de la carne, sino que se cuentan como ‘descendencia’ los hi-
jos de la promesa” (Ro 9:8). Por eso el apóstol realiza una distin-
ción entre el Israel étnico y los verdaderos pertenecientes a Israel: 
“no todos los [descendientes] de Israel son Israel” (Ro 9:6), y seña-
la que: “No es judío el [judío] aparente, ni [es] circuncisión la [cir-
cuncisión] que aparece en [la] carne, sino el judío que [lo es] inte-
riormente, y la circuncisión del corazón —por [el] espíritu, no por 
[la] letra—” (Ro 2:28). 
 En la misma línea, la metáfora del olivo utilizada en refe-
rencia al pueblo de Dios (11:17-42), del que algunos han sido 
“desgajados” y otros “injertados”, resulta óptima para explicar el 
proceso mediante el cual “a Israel le vino un endurecimiento par-
cial hasta que entre el número total de los gentiles […] y así todo 
Israel será salvo” (11:25-26).  

Por tanto, en el contexto histórico, literario y teológico de 
Ro 9-11, Pablo está exponiendo la comprensión de Israel a través 
de una hermenéutica cristológica. El nombre Israel no es un con-
cepto étnico sino religioso que denomina al pueblo de Dios. Por 
tanto en Ro 11:26, la afirmación soteriológica se refiere a la salva-
ción de “todo Israel”, comunidad formada por “todo aquel que 
cree” como descendiente de Abrahán según la promesa.  
 Para sustentar esta hipótesis, esta investigación se plantea 
los siguientes objetivos: 1) Repasar la historia de la interpretación 
de Romanos 11:26 para determinar fortalezas y flaquezas de cada 
acercamiento, así como elementos en común en las diferentes pro-
puestas. 2) Clarificar el conjunto de referentes del término Israel en 
la literatura bíblica y parabíblica anterior a Pablo y extraer claves 

                                                
36 Para Neussner un “sistema” religioso implica: una cosmovisión, una forma de 

vida y una forma de relacionarse con una entidad definida (Jacob Neussner, 
“‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, Journal of the American Acade-
my of Religion (JAAR) 55, nº 2 [1987]: 331. 



 

11 

hermenéuticas bíblicas aplicables a la interpretación de la noción 
de Israel en el NT. (3) Determinar, mediante una exégesis global 
del capítulo 11 de Romanos, en el contexto de la epístola, las con-
notaciones semánticas concretas de la expresión “todo Israel” que 
Pablo asume en la expresión “todo Israel será salvo” en Ro 11:26. 

Presuposiciones 
 La presente investigación parte de una perspectiva canónica 
y procede a un estudio sincrónico de los textos, en armonía con el 
método histórico-gramatical, prescindiendo de cualquier tipo de 
técnicas excavativas.37 Estas premisas implican, entre otras cosas, 
considerar las etimologías, explicaciones y aplicaciones del nombre 
Israel en toda la Escritura como válidas, y portadoras de un mensa-
je teológico coherente.  
 En el caso específico de Romanos, no se discute la autoría 
del apóstol Pablo,38 y se supone que el argumento que este desarro-
lla a lo largo de la epístola, y de forma específica en los capítulos 
9-11, aclara suficientemente las posibilidades de interpretación de 
Ro 11:26.39  
 

                                                
37 E.g., crítica de las fuentes, crítica de las formas, crítica de la redacción… Para 

un estudio sobre el propósito de esas técnicas véase John Barton, Reading the 
Old Testament: Method in Biblical Study (London: Longman & Todd, 1996). 
Para una crítica sobre esta metodología y las presuposiciones del método histó-
rico-crítico ver Eta Linnemann, Historical Criticism of the Bible: Methodology 
or Ideology?, trad. Robert W. Yarbrough (Grand Rapids, Michigan: Baker 
House, 1990); desde un punto de vista de un erudito judío, ver comentario so-
bre el método histórico-crítico y el efecto de la descomposición de fuentes en 
la teología, en Jon D. Levenson, The Hebrew Bible, the Old Testament, and 
Historical Criticism. Jews and Christians in Biblical Studies (Louisville, Ken-
tucky: John Knox Press, 1993), 1-32. 

38 Hoy en día no se cuestiona entre los eruditos la autoría del apóstol Pablo sobre 
Romanos (véase Sanday y Headlam, Romans, xiii; Cranfield, Romans, 1:1; 
Moo, The Epistle to the Romans, 2; Fitzmyer, Romans, 40). 

39 Cranfield, Romans, 2:447, apoya este principio hermenutico señalando que: “It 
is of the utmost importance to take these three chapters together as a whole, 
and not to come to conclusions about Paul’s argument before one has heard it 
to the end”. 



 

12 

Metodología 

Hasta la fecha se conocen varios estudios parciales que han 
revisado la historia de la interpretación de Ro 11:26.40 Pero no se 
ha realizado todavía un estudio que abarque a los autores más re-
presentativos desde el siglo II hasta la actualidad. Por eso, como 
primer paso metodológico, esta investigación pretende cubrir par-
cialmente dicha carencia y analizar las principales propuestas de 
interpretación realizadas a lo largo de la historia.  

En cuanto al acercamiento al texto propiamente dicho, la 
metodología seguida en importantes estudios realizados sobre este 
versículo no resulta del todo satisfactoria, ya que en general se da 
más peso a los paralelos lingüísticos que al contexto bíblico de la 
declaración. Un ejemplo de ello lo constituye la última tesis docto-
ral dedicada al tema, en la que William Fung analiza “todo Israel” 
como una expresión idiomática, y tras rastrear sus diferentes usos 
en la literatura anterior a Pablo llega a la conclusión de que se re-
fiere a los miembros del pueblo de Israel “elegidos”. Así, cuando lo 
aplica al versículo 11:26 sostiene que hace referencia a la salvación 
del conjunto de judíos “elegidos” durante la historia.41 Sin embar-
                                                
40 William Fung en su tesis doctoral, en vez de presentar las diferentes interpre-

taciones del versículo, analiza brevemente las interpretaciones más relevantes 
respecto a la “salvación de Israel” como concepto teológico. Por otra parte, 
trabaja con fuentes secundarias, y no llega a transmitir un panorama general 
sobre las interpretaciones del versículo a través de la historia ni en la época ac-
tual (cf. Fung, “Israel’s Salvation”, 9-34). Más útil resulta el estudio de Kart H. 
Schelcke, Paulus Lehrer der Väter (Düsseldorf: Patmos Verlag, 1956), 400-
402, en el que vierte algunas citas de comentaristas antiguos sobre los versícu-
los más destacados de Ro 11; sin embargo, no trata de aportar un análisis ex-
haustivo al respecto. El estudio más completo encontrado abarca los siglos III-
XII (Francisco J. Caubet Iturbe, “‘Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26’ 
su interpretación por los escritores cristianos de los siglos III-XII”, Estudios 
Bíblicos (EstBib) 21 [1963]: 127-150). Su análisis es útil y será tenido muy en 
cuenta en el repaso histórico en este capítulo. Sin embargo, no abarca a autores 
anteriores, como Ireneo de Lyon o Clemente de Alejandría, y en su muestra 
deja fuera autores relevantes. El estudio de Jeremy Cohen, “The Mystery of 
Israel’s Salvation: Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”, Har-
vard Theological Review (HTR) 98, nº 3 (2005): 247-281, aunque solo se cen-
tra en unos pocos autores de la época medieval, será también considerado. 

41 Fung, “Israel’s Salvation”, 214-215. A la misma conclusión llega Ben Merkle 
en un artículo anterior (Merkle, “Romans 11 and the future of ethnic Israel”, 
709-721), con la misma aproximación metodológica. 



 

13 

go, una supuesta expresión paralela no constituye por sí misma una 
guía suficiente para la exégesis,42 y mucho menos sin demostrar 
que tenga el mismo sentido idiomático.43 El adjetivo pa/j (todo) 
modifica al nombre al que acompaña, dándole un sentido de pleni-
tud. Pero en la expresión de Ro 11:26, es preciso determinar prime-
ro el referente del término Israel según las claves hermenéuticas 
que utiliza el apóstol, y solo entonces aplicar el sentido de plenitud 
de la partícula pa/j a ese referente.  

Otra carencia de los acercamientos existentes es que no pa-
recen tener suficientemente en cuenta el contexto de Ro 9-11. Los 
comentaristas restringen demasiado el análisis de Ro 11:26 a unos 
pocos versículos anteriores y posteriores, mientras que ampliando 
el contexto de la declaración, se percibe mejor el propósito de la 
misma. De hecho, se ha observado un patrón más o menos general 
según el cual los comentaristas que analizan 11:26 a partir de 9:6 
entienden que Pablo se refiere al Israel espiritual como conjunto de 
creyentes, mientras que los que comienzan su análisis exegético en 
el capítulo 11 optan por la referencia a una futura salvación del 
pueblo étnico.44  

La metodología elegida para esta investigación pretende 
evitar las carencias detectadas. Para ello el primer capítulo se desti-
na a revisar la interpretación de Ro 11:26 desde el siglo II d.C. has-
ta nuestros días. En el segundo capítulo se rastrean los diferentes 
referentes que el término Israel ha adoptado en la literatura bíblica 
y parabíblica relevante, y se destacan algunos principios hermenéu-
ticos clave para la interpretación del concepto Israel en el NT rela-
cionados con la simbología y la tipología bíblica. Finalmente el 
                                                
42 Donald Guthrie señala: “The NT theologian must bear in mind that a parallel 

must not be treated as a source and cannot be regarded as providing on its own 
a guide to exegesis” (Donald Guthrie, New Testament Theology [Leicester, Il-
linois: InterVarsity Press, 1981], 35). 

43 El enfoque de estudiar “todo Israel” como frase idiomática también es seguido 
por Scott, “And then all Israel will be saved”, 489-527, que siguiendo la misma 
metodología llega a la diferente conclusión de que “todo Israel” hace referencia 
al sistema de las doce tribus descendientes de Jacob, pero nunca hace referen-
cia a todos los individuos de la nación (ibíd., 507). Parece alcanzar conclusio-
nes precipitadas y descartar otras opciones de forma prematura. 

44 Mark Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation (Louis-
ville, Kentucky: Westminster/ John Knox Press, 2005), 121. 



 

14 

tercer capítulo presenta un breve repaso de los temas más relevan-
tes de la epístola y extrae las ideas clave de los capítulos 9 y 10 
para fundamentar sólidamente el contexto de la declaración de Pa-
blo, y procede como paso final a una exégesis del capítulo 11 con 
especial detenimiento en el significado de Ro 11:26 dentro de las 
diversas posibilidades hermenéuticas propuestas hasta la fecha. 

Limitaciones del estudio 

 Dado que revisar todas las interpretaciones realizadas sobre 
Ro 11:26 a lo largo de la historia escapa a los propósitos de esta 
investigación, el repaso histórico se centra en los comentarios a 
Romanos más destacados e influyentes.45 Tampoco es el objetivo 
de esta investigación debatir en profundidad los diferentes aspectos 
de la soteriología y escatología paulinas, proceder a un nuevo estu-
dio teológico sobre el Israel de Dios en la teología bíblica,46 o plan-
tear un estudio sistemático sobre el dispensacionalismo. El estudio 
procura ceñirse a las posibilidades hermenéuticas del pasaje en 
base a criterios exegéticos bíblicos. 
 Finalmente, aunque un análisis exegético de los capítulos 9-
11 de Romanos podría ser útil para la interpretación de 11:26, las 
restricciones de espacio que este tipo de investigación imponen, y 
la propia naturaleza de la tarea, descartan la necesidad de un estu-
dio exhaustivo de los tres capítulos, por lo que se limitará el mayor 
esfuerzo exegético al análisis del capítulo 11. 
  

                                                
45 No obstante, en algunos casos se incluirán comentarios secundarios sobre este 

u otros versículos cercanos para reconstruir la interpretación de algunos autores 
y ampliar así la visión de conjunto. 

46 Ver el excelente estudio que fundamenta los principios hermenéuticos clave 
para interpretar el concepto Israel en el texto bíblico, Hans LaRondelle, The 
Israel of God in Prophecy [Berrien Springs, Michigan: Andrews University 
Press, 1983]. 



 

15 

 
Capítulo I 

HISTORIA DE LA INTERPRETACIÓN  
DE ROMANOS 11:26 

 
 

Es un asunto de mera honestidad intelectual comenzar una 
investigación teológica sobre la epístola a los Romanos revisando 
los intentos de interpretación anteriores.1 El repaso histórico sobre 
las lecturas que se han hecho de un pasaje siempre facilita su com-
prensión ofreciendo el acervo del trabajo acumulado a lo largo del 
tiempo.2 Este ejercicio permite evaluar las diferentes perspectivas y 
patrones de acercamiento que se han adoptado, haciendo posible 
capitalizar los aciertos y evitar los errores.3  

En el caso de Ro 11:26, las diferentes opciones de interpre-
tación que presenta casi cada término significativo, así como el 
lugar que ocupa el versículo en el razonamiento de Ro 9-11 han 
tenido implicaciones muy diferentes en la construcción de la esca-
tología cristiana, sobre todo respecto al lugar del pueblo de Israel 
en la historia de la salvación.4 Por eso, el análisis histórico de las 
interpretaciones de este versículo resulta especialmente relevante 
para el presente estudio. 

                                                
1 Así lo señala Klaus Haacker: “Every modern attempt to delineate the theology 

of Romans (as of the apostle Paul in general) is indebted to earlier interpreta-
tions […] Therefore it is a matter of fairness to pay tribute to at least some 
highlights of the reading of Romans through the centuries” (Klaus Haacker, 
The Theology of Paul’s Letter of the Romans [Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2003], 150).  

2 David Weaver, “From Paul to Augustine: Romans 5:12 in Early Christian Exe-
gesis”, Vladimir Theological Quarterly (VThQ) 27, nº 3 (1983): 187. 

3 James A. Nestiger lo expresa así: “By living access to historical interpretations 
of the text, such study can deepen ―without controlling― a contemporary 
hearing. It can also open systematic perspectives, showing how particular texts 
have informed or been informed by the church’s reflection on its witness” 
(James A. Nestinger, “Major Shifts in the Interpretation of Romans” World & 
World (WW) 6, nº 4 [1986]: 374). 

4 Cohen, “Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”, 249. 



 

16 

De la Iglesia primitiva a la Reforma  

Este largo lapso de tiempo fue testigo de innumerables 
disputas teológicas e importantes acercamientos al texto bíblico. De 
hecho, muchas de las interpretación teológicas posteriores, como se 
verá, constituyen simples modificaciones de las realizadas durante 
estos catorce siglos. Puesto que la división para el estudio de esta 
época suele hacerse en relación con la procedencia y naturaleza de 
sus protagonistas, el repaso histórico a las interpretaciones de Ro 
11:26 seguirá el mismo criterio. 

Padres apostólicos (siglos I-II d.C.) 
De los dos primeros siglos de la era cristiana no se conser-

van apenas referencias a los escritos del apóstol Pablo, y aún me-
nos comentarios.5 No hay registros de grandes intentos de exégesis 
del texto entre autores cristianos,6 ni se tiene noticia de comentarios 
a libros bíblicos.7 Sin embargo, sí ha trascendido la fuerte polémica 
que afectó este periodo, centrada en la disyuntiva entre la continui-
dad o discontinuidad entre el NT y el AT y la relación de este con 
Cristo.8 En última instancia, tal debate implicaba la relación entre 

                                                
5 John D. Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian 

Faith”, Int 34 (1980): 7.  
6 Charles Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, en His-

torical Handbook of Major Biblical Interpreters, ed. Donald McKim (Downers 
Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998), 2; el proceso mediante el cual el NT 
comenzó a ser analizado exegéticamente de forma parecida al AT parece ha-
berse generalizado en la comunidad cristiana hacia finales del siglo II (cf. R. P. 
C. Hanson, “Biblical Exegesis in the Early Church”, en The Cambridge Histo-
ry of the Bible, vol. 1 From the Beginnings to Jerome, ed. P. R. Ackroyd 
[Cambridge: Cambridge University Press, 1970], 416). 

7 Joseph Trigg, “The Apostolic Fathers and Apologists”, en A History of Biblical 
Interpretation, ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson, vol. 1 The Ancient Peri-
od (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003), 395. El primer comentario a un 
libro canónico que se ha conservado es el comentario al libro de Juan realizado 
por el gnóstico Heracleón, hacia el 175 d.C. (Hanson, “Biblical Exegesis in the 
Early Church”, 419).  

8 Hanson, “Biblical Exegesis in the Early Church”, 424-425; James L. Kugel y 
Rowan A. Greer, Early Biblical Interpretation (Philadelphia: Westminster 
Press, 1986), 122-123; William W. Klein, Craig L. Blomberg, Robert L. Hub-
bard y Kermit A. Ecklebarger, Introduction to Biblical Interpretation (Dallas: 



 

17 

el pueblo judío y el cristianismo emergente.9 Y aunque el capítulo 
11 de Romanos era susceptible de haber desarrollado un rol prota-
gonista al respecto, no ha quedado registro de la interpretación de 
este pasaje durante este periodo.10 Un ejemplo ilustrativo lo consti-
tuye Marción, como uno de los autores más relevantes y polémicos 
de esta época11 y primer recopilador del corpus paulino.12 A pesar 
de su importancia, solo se conservan unos pocos fragmentos de su 
obra, y entre ellos no se encuentran comentarios sobre los pasajes 
clave de Romanos 9-11, ya que en su versión de la epístola, el texto 
salta del 10:14 a 11:33-34, dejando de lado la discusión sobre Israel 
que presentan estos versículos.13  

Padres apologistas (siglos II-III d.C.) 
Los apologistas dan testimonio de las tensiones que se vi-

vieron entre cristianos, judíos y paganos en los primeros siglos.14 

                                                                                                          
Word Publications, 1993), 31. A partir del siglo II d.C. la discontinuidad entre 
Israel y la iglesia se hizo más radical (cf. Peter Richardson, Israel in the Apos-
tolic Church [Cambridge: Cambridge University Press, 1969], 1). 

9 Jaroslav Pelikan, The Christian Tradition: A History of the Development of 
Doctrine vol. 1 (Chicago: University Press, 1971), 18. Como señala Kannen-
giesser, los intentos por demostrar la continuidad del AT se plasmaron, entre 
otras formas, en la creación de libros apócrifos, o la interpolación de obras an-
teriores, que trataban de argumentar la centralidad del AT en términos cristia-
nos (Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 2). 

10 Y en todo caso, parecen obviarse los versículos 25-27 (cf. Caubet, “Et sic 
omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 129). Para un estudio sobre el concepto 
de Israel en los Padres apostólicos véase Richardson, Israel in the Apostolic 
Church, 14-32. 

11 Los Padres de la Iglesia lo catalogaron como gnóstico (cf. Hubertus R. Drob-
ner, Manual de patrología, trad. Víctor Abelardo Martínez [Barcelona: Herder, 
1999], 130; José Orlandis, Historia de la Iglesia: I. La Iglesia Antigua y me-
dieval [Madrid: Pelícano, 1988], 83-84). 

12 Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”, 
5-6.  

13 Véase Adolf von Harnack, Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott. Eine 
Monographie zur Geschichte der Grundlegung der katholischen Kirche (Leip-
zig: Hinrichs, 1924), 108-109. 

14 Hubert Jedin, Manual de historia de la Iglesia, vol. 1 (Barcelona: Herder, 
1966), 268-280; Justo. L. González, Historia del Cristianismo, vol. 1 (Miami: 



 

18 

Además de defender la fe cristiana ante las autoridades gentiles,15 
estos escritos trataron de articular una teología que respondiera a la 
polémica relación de continuidad o ruptura entre la iglesia y el 
pueblo judío.16 Para ello los primeros defensores del cristianismo 
vieron necesario explorar los antecedentes proféticos de Jesús en el 
AT por todas las vías posibles, y demostrar así el cumplimiento en 
Jesús de las profecías mesiánicas,17 salvaguardando la integridad de 
las Escrituras.18 En esta empresa, una de las más poderosas herra-
mientas teológicas fue el desarrollo de la tipología.19 Justino Mártir 

                                                                                                          
Unilit, 2003), 76; James P. Eckman, Exploring Church History (Wheaton: 
Crossway, 2002), 21; Daniel Ruiz Bueno, Padres apostólicos y apologistas 
griegos (s. II), Biblioteca de Autores Cristianos, 629 (Madrid: Editorial Católi-
ca, 2002), 840-844. 

15 Los objetivos eran, según Trevijano: salir del paso de que la Iglesia era un 
peligro para el Estado, exponer la doctrina correcta frente a las acusaciones pa-
ganas y presentar al cristianismo como la verdadera filosofía enseñada por el 
Logos divino (Ramón Trevijano Etcheverría, La Biblia en el cristianismo anti-
guo: Prenicenos. Gnósticos. Apócrifos [Estella, Navarra: Verbo Divino, 2001], 
100). 

16 Para un estudio sobre la progresiva separación entre el cristianismo y el ju-
daísmo en estos años, y especialmente a partir del año 70 d.C. véase Steven T. 
Katz, “Issues in the Separation of Judaism and Christianity alter 70 C. E.: A 
Reconsideration”, JBL 103 (1984): 44-76; Richardson, Israel in the Apostolic 
Church, 33-47; Christian Grappe, “La séparation entre juifs et chrétiens à la fin 
du premier siècle: circonstances historiques et raisons théologiques”, Études 
théologiques et religieuses 80, nº 3 (2005): 327-345. 

17 Lo cual se convirtió en el principal principio hermenéutico (cf. Klein et al., 
Introduction to Biblical Interpretation, 31; véase también Robert M. Grant, y 
David Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible [Philadelphia: 
Fortress Press, 1984], 8-38). 

18 Véase Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period 
(Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975), 36-198.  

19 Gerald Bray, Biblical Interpretation (Downers Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 1996), 80; H. T. Sell, Studies in Early Church History (Willow Grove: 
Woodlawn Electronic Publishing, 1998). Esta clave hermenéutica desempeñó 
un importante rol en la exégesis cristiana temprana ya que implicaba una refle-
xión teológica sobre las conexiones entre el evangelio cristiano y el AT judío. 
Dicha reflexión se mostró muy fructífera, y al estar fundamentada en el texto 
bíblico resultó decisiva en la lucha, por ejemplo, contra los intentos de Marción 
y los gnósticos por eliminar el componente literal e histórico de la historia de la 
salvación narrada en el AT. Como señala Thomas F. Torrance: “Patristic ty-



 

19 

(100-165 d.C.) constituye un buen representante de este tipo de 
exégesis, pues en su metódico estudio de la Biblia,20 recurre fre-
cuentemente a ella.21 Su hermenéutica, aunque en ocasiones se 
acerca a la alegoría helenística, difiere de la de Filón de Alejandría, 
pues la tipología de Justino esta fundada en la historia y vinculada 
con el cumplimiento del pacto en Jesucristo,22 a quien ve como 
centro de la historia del AT.23 En este sentido, su aportación a la 
interpretación de la “salvación de Israel” es importante ya que 
constituye el primer autor posbíblico documentado que aplica la 

                                                                                                          
pology had its roots in Palestinian Judaism. It had its significance within the 
inseparable relation of Word and event and dramatic images that it envolved, 
and it arose through the use of cultic patterns to point ahead to the enactment 
and fulfilment in decisive events within the history of the covenant people of 
God. It was the fulfilment of the ancient promises and figures in the birth and 
life and death of Jesus Christ that brought it into prominence in early Christian-
ity, for with that fulfilment it was possible to interpret the history of Israel as 
the pre-history of the Incarnation, and to see how the patterns of Israel’s life, 
manifested in the great events of its history and reflected in the cult, partially 
realized in the ordeal of suffering, and interpreted by the prophets, all con-
verged in the fact of Christ (Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics 
[Edinburgh: T&T Clark, 1995], 101-102). Véase el estudio clásico de Leon-
hard Goppelt, Typos: The Typological Interpretation of the Old Testament in 
the New (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1982); también Craig A. Evans 
y James A. Sanders, Early Christian Interpretation of the Scriptures of Israel, 
JSNTSup 148 (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997).  

20 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 3; Trevijano, La 
Biblia en el cristianismo antiguo: Prenicenos. Gnósticos. Apócrifos, 71. 

21 Justino llegó a diferenciar entre los typoi (tipos), y los logoi (profecías verba-
les de eventos futuros). Y realizó una distinción entre la interpretación que rea-
lizaban los judíos, que denominó “carnal”, y la interpretación cristiana que él 
consideró “espiritual” y cristocéntrica (Bray, Biblical Interpretation, 81; Trevi-
jano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 95). 

22 Torrance, Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 105; Kugel y 
Greer, Early Biblical Interpretation, 146. Para Justino el judaísmo no tenía 
ningún valor teológico separado de Cristo (cf. Harold Remus, “Justin Martyr’s 
Argument with Judaism”, en Anti-Judaism in Early Christianity, vol. 2, ed. 
Stephen G. Wilson [Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, 1986], 67; 
Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 73). 

23 Ramón Trevijano, Patrología, Serie Manuales de Teología, 5. Biblioteca de 
Autores Cristianos (Madrid: Editorial católica, 1994), 114. 



 

20 

palabra Israel a la comunidad cristiana.24 Su apelación es un testi-
monio temprano del concepto de Israel empleado con un sentido 
más amplio que el meramente nacional o étnico.25 Justino identifica 
a Israel con Cristo,26 y sostiene que los cristianos forman la verda-
dera “raza de Israel” como “verdaderos hijos de Dios”.27 Aunque se 
desconoce la interpretación específica que Justino hizo de Ro 
11:26, es posible percibir con ciertas garantías su posición ya que, 
según él, la creencia en un futuro reino eterno dado a “los hijos de 
Abraham según la carne” a pesar de su infidelidad, queda descrita 
por las Escrituras como “pura fantasía”.28 
 Ireneo de Lyon (140-202 d.C.), según el historiador Euse-
bio, recibió instrucción directa de Policarpo, quien a su vez había 
sido discípulo directo del apóstol Juan.29 Ireneo es considerado el 
primer gran teólogo del cristianismo,30 fundador de la dogmática,31 
y —aunque no llegó a completarla— es el primer autor conocido 
que intenta escribir una teología cristiana. Su pensamiento trata de 
superar las polémicas sobre la relación entre el AT y el NT demos-
trando que el AT predice a Cristo,32 convirtiéndose en el primer 

                                                
24 Justino Mártir, Diálogo con Trifón, 11.5. Cf. 14.1; 29.1, 2; 55.3; 63.5; 87.5; 

116.3. 
25 Richardson, Israel in the Apostolic Church, 74.  
26 Diálogo con Trifón, 134: “Jacob fue llamado Israel; e Israel ha sido demostra-

do que es el Cristo, quien es llamado Jesús”.  
27 Justino Mártir, Diálogo con Trifón, 123.9. Para un estudio sobre el concepto 

de los judíos en Justino, véase e.g. Ben Zion Bokser, “Justin Martyr and the 
Jews”, Jewish Quarterly Review (JQR) 64, nº 2 (1973): 97-122. 

28 “Y, sobre todo eso, a sí mismos y a vosotros os engañan dando por supuesto 
que, de todos modos, a cuantos descienden, según la carne, de Abrahán, por 
más que sean pecadores, incrédulos y desobedientes a Dios, ha de dárseles el 
reino eterno; cosa que las Escrituras demuestran ser pura fantasía” (Justino 
Mártir, Diálogo con Trifón, 140).  

29 Eusebio, Historia Eclesiástica, 20.3.8. 
30 José Vives, Los Padres de la Iglesia (Barcelona: Herder, 1971), 112; su teolo-

gía se puede considerar buena representante de la doctrina común a fines del 
siglo II d.C. (González, Historia del Cristianismo, 1:88). 

31 Drobner, Manual de patrología, 138. 
32 Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 75. 



 

21 

autor que menciona explícitamente una Escritura compuesta por 
ambos testamentos.33 En su desarrollo teológico se aprecian gran-
des líneas que revelan la unidad como tema central.34 Toma la 
orientación tipológica de Justino y elabora un sistema de interpre-
tación caracterizado por la “recapitulación” como principio herme-
néutico integrador,35 manteniendo así la armonía entre ambos Tes-
tamentos y la unidad del plan de salvación.36 Ireneo dedicó gran 
parte de su obra a refutar gran número de herejías que comenzaban 
a surgir dentro del cristianismo. En una de sus reflexiones respecto 
a la incredulidad de algunos judíos cita Ro 11:26 y sostiene que tal 
incredulidad no tiene excusa, pues todos los que se aproximaron a 
Jesús y creyeron en él, fueron salvos. La Ley nunca fue un impe-
dimento para creer en el Hijo de Dios. Al contrario, al interesarse 
por ella, los judíos se acercaron a Cristo.37 En este comentario Ire-
                                                
33 Véase al respecto Alan J. Hauser, y Duane F. Watson, “Introduction and 

Overview”, en A History of Biblical Interpretation, vol. 1. The Ancient Period, 
ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
2003), 42; también Trigg, “The Apostolic Fathers and Apologists”, 327.  

34 La unidad de Dios, de Cristo, del plan de salvación, de la Iglesia y del hombre 
con Dios (cf. Trevijano, Patrología, 78). 

35 Bray, Biblical Interpretation, 81. Tal método —recapitulatio— consiste en 
demostrar que la historia salvífica, comenzada en la creación y recapitulada en 
Cristo, se concluirá después del milenio, en el Reino. El uso del término parece 
un intento por parte de Ireneo de incorporar toda la proclamación bíblica sobre 
la obra de Cristo en una sola palabra (Trevijano, La Biblia en el cristianismo 
antiguo, 75; véase también Christopher R. Smith, “Chiliasm and Recapitula-
tion in the Theology of Irenaeus”, Vigiliae cristianae 48, nº 4 [1994]: 313-331; 
Jean Laporte, Los Padres de la Iglesia: Padres griegos y latinos en sus contex-
tos [Madrid: San Pablo, 2004], 49-57). 

36 Torrance, Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 102. La teología 
de Ireneo transmite una grandiosa y muy amplia visión de la historia, en la que 
los propósitos de Dios se van cumpliendo (cf. González, Historia del Cristia-
nismo, 1:90). 

37 “En cambio, cuanto temían a Dios y se preocupaban por su Ley se acercaron a 
Cristo y se salvaron, como él mismo dijo a sus discípulos: ‘Id a las ovejas per-
didas de Israel’ (Mat 10:6). Cuando el Señor permaneció por dos días con los 
samaritanos ‘muchos de ellos creyeron por sus palabras y decían a la mujer: ya 
no creemos por lo que nos has dicho: nosotros mismos hemos oído y sabemos 
que este es en verdad el Salvador del mundo’ (Juan 4:41-42). Y Pablo dice: 
‘Así se salvará todo Israel’ (Ro 11:26). También llamó a la Ley nuestro peda-
gogo hasta la venida de Jesucristo (Gal 3:24). ¡Que no se culpe a la ley por la 



 

22 

neo se refiere a los samaritanos al hablar de las “ovejas perdidas” 
de Israel, justo antes de mencionar Ro 11:26. Es difícil determinar 
la intención de tal cita, sin embargo, el contexto permite suponer 
que Ireneo considera a los samaritanos —sin ser judíos—, como 
parte de Israel.38 De ser así, indicaría el uso de un concepto de Is-
rael más amplio que el étnico. En cualquier caso, Ireneo describe la 
salvación de Israel únicamente a través de la fe en el Hijo de 
Dios.39 
 Otro autor relevante de este periodo es Tertuliano (160-220 
d.C.). Aparte de Agustín, se suele considerar el más importante y 
original de entre los escritores latinos.40 Sus obras ejercieron un 
gran impacto en el pensamiento teológico de la época,41 ya que 
intentó sintetizar la cultura helenística con el cristianismo.42 Tertu-
liano no comenta explícitamente Ro 11:26, pero en una explicación 
en la que describe a Israel como “la circuncisión” y la “raza de 
Abraham”, contempla su aceptación final una vez que reconozca a 
Jesús en su venida.43 Sin embargo, esta interpretación parece ser 

                                                                                                          
incredulidad de algunos! Pues la ley a nadie prohibió creer en el Hijo de Dios.” 
Ireneo, Contra las herejías, 4.2.7. 

38 Fitzmyer, Romans, 624, sostiene que aquí Ireneo está hablando de un Israel 
espiritual. 

39 Uno de los elementos soteriológicos más importantes en Ireneo es precisamen-
te la importancia que otorga a la unión con Cristo, ya que es a través de esa 
unión que tiene lugar la regeneración por el poder del Salvador (cf. Torrance, 
Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, 69). 

40 Johannes Quasten, Patrología I: Hasta el Concilio de Nicea, Biblioteca de 
Autores Cristianos 206 (Madrid: Editorial Católica, 1961), 530. 

41 Vives, Los Padres de la iglesia, 362; González, Historia del cristianismo, 
1:97. 

42 Trevijano, Patrología, 116; aunque el grado en el que esto se refleja en su obra 
sigue siendo discutido (cf. Drobner, Manual de patrología, 174). 

43 “A Cristo, no obstante, ‘la orden de Melquisedec’ le resultará apropiada; por-
que Cristo es el adecuado y legítimo Sumo Sacerdote de Dios. Él es el pontífi-
ce del sacerdocio de la incircuncisión, constituido como tal, aun entonces, por 
los gentiles, por los cuales debía ser más ampliamente recibido, aunque en su 
última venida favorecerá con su aceptación y bendición también a la circunci-
sión, incluso a la raza de Abrahán, quien más tarde debe reconocerle (Tertu-
liano, Contra Marción, 5.9.9). 



 

23 

matizada por él mismo cuando sostiene que las profecías referentes 
a la restauración de Israel son aplicables de forma espiritual a Cris-
to y a su iglesia.44  

Clemente de Alejandría (150-215) es considerado por algu-
nos autores el padre de la filosofía cristiana.45 Aunque busca apoyo 
en la literatura y la filosofía paganas,46 para presentar el cristianis-
mo entre las clases cultas como una religión avanzada y superior,47 
desarrolla una destacada labor como exegeta,48 recurriendo a la 
tipología como Justino e Ireneo.49 Para él, la Escritura es la voz del 
Logos divino, y el evangelio es el cumplimiento y la realización de 
la Ley. Por eso el AT debe ser interpretado a la luz de Cristo.50 Al 
respecto de la salvación de Israel, Clemente menciona al “verdade-
ro Israel” en oposición a los judíos del “Israel étnico” que, según 
él, crucificaron injustamente a Jesús.51 Además, en al menos una de 
sus obras cita Ro 11:26,52 y lo interpreta en referencia a un “Israel 
espiritual”.53 

Orígenes (185-254 d.C.), para algunos el padre de la iglesia 
con el pensamiento más profundo y original anterior a Agustín de 
Hipona,54 fue uno de los teólogos más influyentes de la iglesia pri-
mitiva,55 y el más fértil de los escritores de la iglesia antigua.56 
                                                
44 Tertuliano, Contra los judíos, 3.342.  
45 Norman Gulley, Systematic Theology: Prolegomena (Berrien Springs, Michi-

gan: Andrews University Press, 2003), 529. 
46 En su obra hay citas de más de 360 autores profanos. 
47 Drobner, Manual de patrología, 151. 
48 Trevijano, Patrología, 153. 
49 Trevijano, La Biblia en el cristianismo antiguo, 101. 
50 Manlio Simonetti, Biblical Interpretation in the Early Church: An Historical 

Introduction to Patristic Exegesis, trad. John A. Hughes (Edinburgh: T&T 
Clark, 1994), 35 

51 Clemente de Alejandría, Paedagogus, 2.8. 
52 Excerpta ex Theodoto 56. 4-5. 
53 Así lo señala también Fitzmyer, Romans, 624. 
54 Vives, Los Padres de la iglesia, 250. 
55 Karlfried Froehlich, Biblical Interpretation in the Early Church (Philadelphia: 

Fortress Press, 1984), 16; para un estudio sobre el surgimiento de Orígenes y 



 

24 

Discípulo destacado de Clemente,57 en sus obras se percibe la in-
fluencia del alegorismo de Alejandría, las escuelas platónicas, es-
toicas y la filosofía gnóstica.58 Si bien no acepta la historicidad de 
algunos pasajes bíblicos y no los interpreta literalmente,59 realizó 
importantes avances en crítica textual con el desarrollo de las 
Héxaplas.60 Aunque se le ha asignado un papel fundamental en el 
surgimiento del supersesionismo,61 su opinión representa en gene-
ral una mayor apertura hacia los judíos que la de sus contemporá-
neos.62 Su exégesis a Romanos constituye probablemente el primer 
comentario que se escribió sobre la epístola.63 En una de sus obras, 
al comentar la idea contenida en Ro 11:26, reconoce que es un 
asunto complejo: “Quien será ese todo Israel que será salvado, o 
qué será esa plenitud de los gentiles, sólo Dios lo sabe y su Unigé-
nito y quizás algunos de sus amigos, a los que ha dicho: ‘Ya no os 
llamo siervos, sino amigos, porque os he dado a conocer todo lo 
que he oído al Padre’”.64  

                                                                                                          
su contexto histórico y teológico véase al respecto Alistair Stewart-Sykes, 
“Origen, Demetrius, and the Alexandrian Presbyters”, VThQ 48, nº 4 (2004): 
415-429. 

56 Drobner, Manual de patrología, 157. 
57 González, Historia del cristianismo, 1:98. 
58 Bray, Biblical Interpretation, 93; Véase al respecto Trevijano, Patrología, 

162-164. 
59 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 530.  
60 Laporte, Los Padres de la Iglesia, 444-445. 
61 El supersesionismo señala la sustitución del pueblo de Israel por la iglesia 

dentro del plan de salvación. Para un conciso estudio sobre los tipos de super-
sesionismo véase R. Kendall Soulen, The God of Israel and Christian Theology 
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 1-24; véase también Craig Blaising, “The 
Future of Israel as a Theological Question”, 435-437; Stendahl hace una intere-
sante reflexión al respecto del supersesionismo y los reclamos de ser “pueblo 
especial” desde la época de Qumran (Krister Stendahl, “Qumran and Superses-
sionism—and the Road Not taken”, PSB 19, nº 1 (1998): 134-142).  

62 Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 121. 
63 Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”, 

5; Cranfield, Romans, 1:30. 
64 Commentarii in Epistulam ad Romans 4.304.  



 

25 

 La complejidad que Orígenes percibe en este versículo que-
da reflejada en su obra, ya que no siempre ofrece la misma inter-
pretación al pasaje. Por ejemplo, en una de sus homilías sostiene 
que la mujer de Lot es una figura que representa al “Israel del de-
sierto” que miró hacia atrás y se quedó allí. Las hijas representan la 
división del pueblo y la forma carnal de engendrar propia de la 
Ley.65 Orígenes aquí emplaza la entrada de la totalidad de los gen-
tiles y la salvación de “todo Israel” al final del “siglo presente”, 
como un acontecimiento escatológico. Aunque no explica en qué 
consiste la salvación de Israel, la relaciona estrechamente con la 
entrada de los gentiles en el pueblo de Dios. Más adelante propone 
una interpretación alegórica de la experiencia de Agar,66 en la que 
identifica a Israel con la sinagoga y con el pueblo “según la carne”. 
Aunque parece referirse a los judíos, Orígenes no es del todo claro, 
porque maneja el concepto de pueblo “según la carne” y luego no 
explica cómo pueden entrar los gentiles a ese pueblo para que “to-
do Israel” se salve. En otro pasaje identifica al Israel que ha sido 
endurecido —el “Israel según la carne”— con el Israel que será 
salvo.67 Y más adelante identifica a Etiopía con los gentiles, y sos-

                                                
65 “La generación carnal de la Ley no entra en la Iglesia de Cristo ni a la tercera 

generación —por la Trinidad—, ni a la cuarta —por los evangelios—, ni hasta 
el fin del siglo tal vez, después del siglo presente, cuando haya entrado la tota-
lidad de los gentiles y así todo Israel se haya salvado.” Orígenes, Homilías so-
bre el Génesis 5.5. 

66 “El pueblo según la carne fue abandonado y yace postrado en el hambre y la 
sed, sufriendo no un hambre de pan y una sed de agua, sino la sed de la palabra 
de Dios, hasta que se abran los ojos de la sinagoga. Esto es lo que el Apóstol 
llama misterio, porque la ceguera golpeó parcialmente a Israel, hasta que entra-
se la totalidad de los gentiles, y entonces todo Israel se salvará. Esta es, pues, la 
ceguera de Agar, que engendró según la carne, y que permanece en ella hasta 
que el velo de la letra sea quitado por medio del ángel de Dios y vea el agua 
viva”. Homilías sobre el Génesis 7.6. 

67 “Veo en efecto que el primer pueblo, el que existió antes que nosotros, fue 
hecho como piedra, duro e incrédulo; pero no como para permanecer en la na-
turaleza de la piedra por siempre, sino mientras pasa este pueblo que te has ad-
quirido: la ceguera, ha alcanzado sólo en parte a Israel —al Israel según la car-
ne— hasta que entre la plenitud de las naciones. Cuando haya entrado la 
plenitud de las naciones, entonces todo Israel, que por la dureza de su incredu-
lidad había sido hecho como piedra, será salvado”. Homilías sobre el Éxodo 
6.9. 



 

26 

tiene que a pesar de sus pecados Dios no los rechaza.68 De esta 
forma, interpreta Ro 11:26 haciendo referencia a la salvación futura 
del “Israel entero”, después de la entrada de los gentiles y la 
reunión de todos los pueblos. Resulta difícil percibir a qué se refie-
re cuando habla de “Israel entero,” porque si bien en pasajes ante-
riores identifica a Israel como el pueblo “según la carne”, en este 
parece ampliar el concepto a los pueblos que entrarán en la comu-
nidad de los salvos. Cuando comenta Cnt 2:13, explica que la igle-
sia también se simboliza con esta paloma, cuyas dos alas represen-
tan los dos llamados de Israel.69 Establece una diferencia entre el 
primer llamado de Israel y el segundo de “todo Israel”, que es el 
que se salva. Pero no menciona de forma explícita a quién se refie-
re ese “todo Israel” y si incluye a los gentiles en él o no. En su obra 
Contra Celso, finalmente critica al filósofo por ensalzar a algunos 
pueblos paganos y no mencionar entre ellos a los judíos sino augu-
rar su destrucción futura.70 Aunque está clara su noción de dispen-
sación futura para Israel, llama la atención que mencione de forma 
especial a “todo Israel”, y lo haga como un concepto del que “no 

                                                
68 “El que los habitantes de allende los ríos de los etíopes vengan, ellos también, 

al Señor y traigan ofrendas, puede interpretarse también como dicho de aque-
llos que, después de haber entrado la totalidad de los gentiles —que se compa-
ra a los ríos de Etiopía—, vendrán también ellos, y así todo Israel se salvará; y 
en cuanto a los de estar allende los ríos de los etíopes, entiéndase como que es-
tán más allá y después de estos espacios en que fluye y rebosa la salvación de 
los gentiles. Y así parece cumplirse aquello que dice: Aquel día —Israel ente-
ro— no serás ya avergonzado por ninguna de tus maquinaciones con las cuales 
obraste impíamente contra mí orígenes”. Comentario a Cantares, 2.1.5. 

69 “Efectivamente, primero fue llamado Israel, y luego, cuando él tropezó y cayó, 
fue llamada la Iglesia; pero, cuando haya entrado la totalidad de los gentiles, 
entonces nuevamente será llamado todo Israel, y se salvará. La iglesia duerme 
entre esos dos lotes o llamadas, y por eso le dio también alas plateadas de pa-
loma […] la segunda llamada que habrá, según el Apóstol, para Israel, no será 
en la observancia de la ley, sino en el gran valor de la fe”. Comentario a Can-
tares, 4.2.13. 

70 “Esto dice ya de ellos como un augur, por no ver la dispensación de Dios acer-
ca de los judíos y su sagrada y antigua república; como tampoco vio que, por 
su caída, vino la salud a las naciones, y que su caída es riqueza del mundo y su 
menoscabo riqueza de las naciones, hasta que entre la plenitud de las naciones 
y después de ello se salve todo Israel, del que no tiene idea Celso”. Contra Cel-
so, 6.80. 



 

27 

tiene idea Celso”, dando a entender que se trata de una categoría 
especial.  
 Hay más obras en las que Orígenes hace referencia Ro 
11:26,71 y aunque no es necesario comentar todas, se puede señalar 
como ejemplo de sus diferentes interpretaciones que a veces —
como en su comentario a Romanos— entiende “todo Israel” en un 
sentido étnico72 y “según la carne”73, en otras como un “Israel espi-
ritual”,74 y finalmente en otras parece hacer referencia al “remanen-
te de Israel”.75 En la concepción de Orígenes, la iglesia comprende 
a la congregación de todos los que son salvados desde el comienzo 
de la humanidad,76 lo cual se podría identificar con “todo Israel”, 
pero no se puede ser concluyente porque Orígenes no ofrece una 
interpretación única al respecto. 
 Eusebio de Cesarea (260-340), discípulo de la escuela fun-
dada por Orígenes,77 es considerado el erudito más sistemático que 
produjo la iglesia antigua.78 Aunque también compuso obras apo-
logéticas y exegéticas (Praeparatio evangelica, Demostratio evan-
gelica, Comentario de Isaías, etcétera), su mayor aporte a la litera-
tura cristiana son sus obras históricas.79 A pesar de que cita Ro 
11:26 en numerosas obras,80 no lo explica claramente en ninguna 
                                                
71 Comentario a la epístola a los Romanos 4.2; 7.13; 8.9; Homilías sobre Jere-

mías 4.6; 5.2; Comentario a Juan 13.392; Homilías sobre Josué 11.3; Homilías 
sobre Jueces 5.5; 6.1; Fragmentos de las catenas sobre Lamentaciones 254.13; 
275.9; 278.8; Homilías sobre Levítico 3.5; 5.11; Fragmentos de las catenas 
sobre Lucas 125; Homilías sobre Lucas 33; Comentario a Mateo 10.12; 14.20; 
16.3; 16.26; 17.5; Homilías sobre Números 6.4; 7.4; 17.2; 18.4.  

72 Comentario a la epístola a los Romanos 8.13. 
73 Homilías sobre Jeremías 5.4 
74 Comentario a Mateo 17.5 
75 Cf. Fitzmyer, Romans, 624.  
76 Vives, Los Padres de la Iglesia, 253. 
77 Drobner, Manual de patrología, 249. 
78 Bray, Biblical Interpretation, 86. 
79 No obstante, incluso en su Historia eclesiástica se nota un propósito apologé-

tico (cf. González, Historia del Cristianismo, 1:147). 
80 Fragmenta varia 327.4; Intr. General elemental 2.15; 3.36; 4.8; 3.41; Comen-

tarios a los Salmos 61.4; Comentarios a Isaías 2.50; 1.32. 



 

28 

de ellas. Lo más cercano a una interpretación explícita del versículo 
se encuentra en su Demonstratio Evangelica en la que señala que la 
paz que predijeron los profetas comenzó a realizarse desde los 
tiempos de Augusto, pero vendrá un tiempo cuando se cumplirá la 
profecía, con la entrada en la comunidad de salvación de la pleni-
tud de los gentiles.81 El que no mencione a los judíos en este pasaje 
podría significar que no consideraba que tuviese relación con una 
futura conversión de ellos.82 

Padres griegos 

Escuela de Alejandría 
 La escuela de interpretación bíblica surgida en Alejandría se 
caracterizó por el uso del método alegórico derivado de Filón y 
tuvo una marcada influencia filosófica griega.83 Recientemente, se 
ha puesto en tela de juicio la división del periodo patrístico con un 
modelo dicotómico que enfrente las escuelas de Alejandría y An-
tioquía, porque requiere una serie de presuposiciones que no se 
corresponden siempre con los testimonios.84 Sin embargo, con la 
prudencia de no llegar a conclusiones precipitadas, tal división re-
sulta útil para organizar un estudio sistemático de sus autores.85  
                                                
81 Demostración evangélica 9.17.19. 
82 Véase en esta dirección a Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 

26”, 131. 
83 Grant y Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 52-53; véase 

al respecto Annewies Van den Hoek, “The ‘Catechetical’ School of Early 
Christian Alexandria and its Philonic Heritage”, HTR 90, nº 1 (1997): 59-87. 

84 Donald Fairbairn, “Patristic Exegesis and Theology: The Cart and the Horse”, 
Westminster Theological Journal (WTJ) 69 (2007): 1-19, considera el modelo 
dicotómico Alejandría-Antioquía reduccionista y poco acertado. Señala la dis-
paridad que había entre los autores dentro de cada escuela, y los prejuicios que 
se suelen imponer ante estas formas de interpretación: “These anomalies and 
others like them serve to cast a shadow over the prevailing model of a dichot-
omy of exegetical method between Antioch and Alexandria, and in the past 
half-century they have led patristics scholars to modify their assessment of ear-
ly-church exegesis markedly” (ibíd., 8). 

85 Para un estudio conciso sobre los elementos más relevantes de estas escuelas, 
como las formas de tratar la alegoría, y las diferentes concepciones sobre la fi-
lología y la historia véase Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exe-
gesis”, en A History of Biblical Interpretation, vol. 1 The Ancient Period, ed. 



 

29 

 De Atanasio (295-373), más pastor que teólogo,86 no se 
conserva ningún comentario explícito de Ro 11:26, pero en una de 
sus obras señala que Israel es la higuera que maldijo Jesús, y que 
aunque dispuso que en adelante nadie comiera de sus frutos, perdo-
nó a la raíz para que en ella fuesen injertados los gentiles. Por eso 
los judíos, a no ser que permanezcan en su estado de incredulidad, 
pueden ser reinjertados en su tronco.87 
 Dídimo el Ciego (313-398) destaca entre los maestros de la 
escuela de Alejandría como su comentarista más prolífico,88 ejer-
ciendo una fuerte influencia en el pensamiento teológico de su 
tiempo.89 Aunque no escribe un comentario completo a la epístola a 
los Romanos, se han conservado algunas referencias a Ro 11:26. 
Dídimo presenta la situación de alejamiento de Israel como un cas-
tigo divino. Sin embargo, sostiene que gracias a la misericordia de 
Dios, es posible que —tras la entrada de la totalidad de los genti-
les— los judíos puedan ser salvos.90 Al mencionar la salvación de 
“todo Israel”, matiza que se refiere únicamente a los que sean dig-
nos de ser llamados “Israel”. Esta aclaración es de suma importan-
cia, porque entiende que el Israel que se salva depende de ser 
“digno de ese nombre”. Con este planteamiento Dídimo parece 

                                                                                                          
Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
2003), 334-354 

86 Trevijano, Patrología, 180. 
87 Epístola 6ª vestal, Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cursus Completus. Series 

Graeca. Paris: Apud Garnier Frates, 1862, 26, 1383-1389.  
88 Bray, Biblical Interpretation, 85. 
89 Johannes Quasten, Patrología II: La edad de oro de la literatura patrística 

griega, Biblioteca de Autores Cristianos 217 (Madrid: Editorial Católica, 
1962), 89. 

90 “Según esta interpretación debemos considerarlos castigados por el Señor no 
para un tiempo breve, sino para todo el tiempo futuro, hasta el fin del mundo 
[…] sin embargo, puesto que el que los había castigado es por naturaleza be-
nigno y misericordioso, les concedió un tiempo de penitencia, por si quieren 
convertirse a una vida mejor […] Por esto se dice: se acordó de los tiempos an-
tiguos. Y acordándose de los tiempos futuros les abrió un tanto la puerta que 
les estaba cerrada, para que después que haya entrado la totalidad de los genti-
les, entonces todo Israel —aquel que haya sido digno de este nombre— se sal-
ve”. Trat. Esp santo, 216-218. 



 

30 

incluir en el concepto de Israel un referente espiritual. Sin embar-
go, no clarifica del todo qué entiende por “entrada de los gentiles”, 
y quiénes son los que conforman ese “todo Israel” que se salvará. 
 Cirilo de Alejandría (370-444) marca el fin de un periodo 
de interpretación en la iglesia griega.91 Sus obras exegéticas —
fundadas en una interpretación alegórica— constituyen su mayor 
herencia literaria.92 Después de él, la tradición exegética —al me-
nos en la escuela de Alejandría— fue decayendo. Para Cirilo Ro 
11:26 hace referencia al Israel que fue rechazado, y cuya salvación 
tendrá lugar tras la entrada de los gentiles.93 Sin embargo, no espe-
cifica cómo tiene lugar dicha “entrada”.  

Escuela de Antioquía 
 La escuela de Antioquía, fundada por Luciano de Samosata 
(312), surgió en respuesta a la exégesis alegórica que proliferaba en 
la escuela de Alejandría.94 Se caracterizó por un acercamiento al 
sentido literal del texto, y por un cuidadoso estudio histórico y 
gramatical de la Escritura.95 La teología antioquena —a diferencia 
de la alejandrina— tiende a recurrir a la tipología para explicar la 
historia de la salvación.96 Y aunque sus comienzos fueron modes-
tos, dio lugar a una prolífica tradición exegética.  
 Efrén Siro (306-372) en su comentario a Romanos hace una 
sencilla exposición del capítulo 11, en la que señala que la entrada 
de los gentiles en la iglesia resultó de la predicación apostólica, y 

                                                
91 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 8. 
92 Trevijano, Patrología, 230. 
93 “Con una cita sagrada confirma la esperanza de que también el Israel rechaza-

do se ha de salvar en su momento. Porque Israel se salvará a su tiempo, llama-
do al fin tras la vocación de los gentiles.” Cirilo de Alejandría, Fragmentos a 
la Carta de san Pablo a los Romanos, 74.849. 

94 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 13. Esta rival-
idad comenzó a fraguarse durante el siglo IV (cf. William M. Green, “Patristic 
Interpretation of the Bible”, Restoration Quarterly (ResQ) 5 nº 4 (1961): 232. 

95 Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exegesis”, 334-354.  
96 Ulrich Wickert, “Antiochian Theology”, The Encyclopedia of Christianity, 3 

vols., ed. E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley, G. W (Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 2003), 1:82. 



 

31 

de esta forma la persuasión a los judíos tuvo lugar por medio del 
apóstol Pablo. Sin embargo, no menciona una conversión futura del 
pueblo judío.97  
 Apolinar de Laodicea (310-392) es uno de los primeros re-
presentantes destacados de la escuela de Antioquia. Aunque escri-
bió numerosos escritos de carácter exegético, se han conservado 
muy pocos a Romanos,98 y todos en las catenae. Su interpretación 
de este pasaje pretende que hasta que hayan entrado los gentiles, la 
insensibilidad prevalece en Israel. Pero después de su ingreso, el 
resto del pueblo, “aquel que sigue al verdadero Israel”, se salvará.99 
Aunque no explica del todo la entrada de los gentiles, es muy signi-
ficativo que en el contexto de este versículo haga referencia al 
“verdadero Israel”, porque parece relacionar ambos conceptos.  

Diodoro de Tarso (circa 392), considerado uno de los ma-
yores maestros de esta escuela,100 en su exégesis rechazó el uso de 
la alegoría que realizaba la escuela de Alejandría.101 Sin embargo, 
en su comentario sobre Ro 9:6 interpreta el concepto de Israel en 
un sentido espiritual y amplio.102 Más adelante, no obstante, 
cuando comenta Ro 11:26 da a entender que la salvación no se 
refiere a todos y cada uno de los judíos, sino que es una afirma-

                                                
97 S. Ephraem Syri, Commentarii in Epistolas D. Pauli (Venetiis, 1893), 2-46. 

Sobre los judíos únicamente señala “et aperuit pisis protam ad vitam, ad eam, 
de qua praedictum fuerat: ‘Veniet ex Sion Salvator, et avertet impietaten a Ja-
cob’ (Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 131-
132).  

98 Drobner, Manual de patrología, 291. 
99 K. Staab, Paulus Kommentare aus der Griechischenkirche, aus Katenen-

hadschriften gesammelt und herausgegeben (Münster: Neutestamentliche Ab-
handlungen, XV, 1933). Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, 
Ro XI, 26”, 132-133. 

100 Quasten, Patrología I: Hasta el concilio de Nicea, 415. 
101 Bray, Biblical Interpretation, 87. 
102 “Puesto que había declarado que lo prometido a los israelitas había sido tras-

ferido a los gentiles, lo que precisamente constituía una acusación de que Dios 
engañaba en lo tocante a las promesas, ahora accede a demostrar la veracidad 
de Dios, en el sentido de que la Escritura manifestaba que podían ser llamados 
israelitas e hijos de Abrahán, no los israelitas según la carne. Fragmentos sobre 
la Carta a los Romanos. 15:96-97.  



 

32 

ción general que hace referencia al remanente anunciado por el 
profeta Elías, o a los que un día vengan a la fe.103 De esta forma, 
no llega a aclarar el referente de la expresión “todo Israel”, que 
podría ser tanto el remanente fiel como el conjunto de los judíos 
dispersos por el mundo. 
 Teodoro de Mopsuestia (350-428), discípulo de Diodoro 
de Tarso, es considerado por algunos autores el mayor represen-
tante de la escuela de Antioquía.104 La mayor parte de sus obras 
se perdieron al ser condenadas en el concilio de Constantinopla 
por su afinidad con el nestorianismo.105 Teodoro señala respecto 
a este versículo que vendrá un tiempo en que los judíos conoce-
rán también la verdad una vez que los gentiles la hayan admiti-
do, y así todo Israel será salvo.106 No llega a describir explícita-
mente en qué consiste ese “todo Israel”, sin embargo, en el 
comentario a Romanos interpreta este versículo en referencia a 
un “Israel espiritual”.107 
 Juan Crisóstomo (345-407), también discípulo de Diodoro, 
fue de las figuras más prominentes entre los antioquenos,108 y el 
padre griego del que se ha conservado la producción literaria más 
extensa.109 También reaccionó con fuerza contra la interpretación 
alegórica de Orígenes, defendiendo en sus escritos una estrecha 

                                                
103 “‘Todo Israel será salvo’ no significa todos en masa, sino ciertamente aque-

llos que, captados por Elías o procedentes de la dispersión de todas las partes 
del mundo entero, se acercarán a la fe”. Fragmentos sobre la Carta a los Ro-
manos 15.104.  

104 Asier y Watson, “Introduction”, 47; M. F. Wiles, “Theodore of Mopsuestia as 
Representative of the Antiochene School”, en The Cambridge History of the 
Bible, vol. 1 From the Beginnings to Jerome, ed. P. R. Ackroyd (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1970, 489). 

105 Drogner, Manual de patrología, 350. 
106 Patrologiae Graeca, 66.857 (Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus 

fieret, Ro XI, 26”, 134). 
107 In ep. Ad Romanos 11.26. Cf. Fitymyer, Romans, 624. 
108 Simonetti, Biblical Interpretation in the Early Church, 74; Laporte, Los Pa-

dres de la Iglesia, 655. 
109 Trevijano, Patrología, 218-221. 



 

33 

relación entre el AT y el NT.110 Respecto a Ro 11:26 señala que los 
judíos también serán llamados puesto que llegará un día en el que 
crean de nuevo y encuentren la absolución de sus pecados,111 tras la 
entrada en la iglesia de los gentiles que crean en el Hijo de Dios.  
 Teodoreto de Ciro (393-466) recibió en Antioquía una pre-
paración académica esmerada.112 Es considerado como uno de los 
exponentes menos radicales de esta escuela,113 su último gran exe-
geta,114 y el mayor biblista.115 En Ro 11:26 concibe el término Is-
rael en referencia a una categoría más amplia que la étnica.116 
Aunque establece una diferencia entre “los gentiles” y “aquellos”, a 
continuación explica que el término Israel se refiere tanto a judíos 

                                                
110 Christopher A. Hall, “John Chrysostom” en Reading Romans Through the 

Centuries, ed. Greenman, Jeffrey P.; Larsen, Timothy (Grand Rapids, Michi-
gan: Brazos Press, 2005), 42-43. 

111 “Esto de veras también lo dice aquí: que no todo el pueblo se ha apartado, 
sino que ya muchos creyeron, y han de creer de nuevo [...] cuando sean circun-
cidados, ni cuando sacrifiquen, ni cuando cumplan las otras normas, sino cuan-
do encuentren absolución de sus pecados. Si, pues, esto ha sido prometido, 
aunque todavía no ha surgido entre ellos, ni se han apartado mediante la abso-
lución de bautismo, tendrá lugar plenamente igual […] Porque, en efecto voso-
tros habéis sido llamados, ellos se volvieron más obstinados. Sin embargo, 
Dios no retiró por eso la llamada; sino que espera que entren todos de los genti-
les que van a creer, y entonces también ellos vendrán”. Homilías sobre la carta 
a los Romanos 19, 6-7. 

112 Viciano, Patrología, 181. 
113 Frances Young, “Alexandrian and Antiochene Exegesis” en A History of 

Biblical Interpretation, ed. Alan J. Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 2003), 334-354. 

114 Bray, Biblical Interpretation, 88 
115 Drobner, Manual de patrología, 487. 
116 “Una vez que los gentiles hayan escuchado la proclamación del evangelio, 

creerán también aquellos, pues Elías estuvo muy cerca presentándoles la ense-
ñanza de la fe. Esto, efectivamente, lo dijo el Señor en los santos Evangelios 
[…] A todos los que creen Pablo los llama ‘Israel’, ya sean judíos y tengan un 
parentesco físico con Israel, ya sean gentiles unidos a él por el parentesco de la 
fe”. Carta a los Romanos. Para un estudio completo sobre la interpretación de 
Teodoreto sobre este versículo véase Joel A. Weaver, “Theodoret of Cyrus on 
Romans 11:26: Recovering an Early Christian Elijah Redivivus Tradition” (Te-
sis doctoral, Baylor University, 2004). 



 

34 

como gentiles, ya que todos están unidos por el “parentesco de la 
fe”. 

Genadio de Constantinopla (circa 471) fue patriarca de esta 
ciudad entre el 458 y el 471 d.C.117 En su comentario a la epístola a 
los Romanos, señala sobre 11:26 que una vez que sus pecados son 
perdonados, no hay motivo para mantener a Israel alejado de la 
salvación.118 Sin embargo, no aclara suficientemente en qué consis-
te la entrada de los gentiles, ni la composición de ese “todo Israel”. 

Padres latinos 

 Los Padres de Occidente no desarrollaron escuelas compa-
rables a las de Alejandría y Antioquía, sin embargo, recibieron in-
fluencia de ambas.119 Gregorio de Elvira (325-392) fue uno de los 
primeros representantes de la homilética en la iglesia occidental.120 
En su obra describe una marcada separación entre la iglesia y “los 
de la sinagoga”. Para él, Ro 11:26 hace referencia a los judíos que 
crean en el nombre de Cristo, y que, de esta forma, llegarán a ser 
un gran pueblo junto con los gentiles, con lo cual obtendrán la sal-
vación en conjunto.121  
 Hilario de Poitiers (circa 315-367) bajo la influencia de 
Tertuliano, Cipriano y Novaciano, presenta un pensamiento im-

                                                
117 Quasten, Patrología II: La edad de oro de la literatura patrística griega, 549. 
118 “Quitados y perdonados los pecados, la salvación parece clara e incontrover-

tible”. Genadio, Frag. Carta a los Romanos, 15:401.  
119 William M. Green, “Patristic Interpretation of the Bible”, 232. 
120 Viciano, Patrología, 306. 
121 “Ya nuestro pueblo, el de los que ya nacimos de la libre Sara, es decir, de la 

noble Iglesia, reinaba antes de Cristo, cuando tenían que ser agregados todos 
aquellos provenientes de la sinagoga, que hubiesen creído en el nombre de 
Cristo, como de ellos mismos escribió el Apóstol, diciendo: No quiero que ig-
noréis, hermanos, este misterio, no sea que os creáis sabios; la reprobación de 
Israel ha tenido lugar para que se realice la total admisión de los gentiles; pero, 
cuando se haya cumplido esta admisión de los gentiles, el resto de Israel será 
salvo. Este es, por tanto, el resto de Israel, el que como he dicho muchas veces, 
con la venida de Elías ha de creer en Cristo, por lo que, junto con nosotros, lle-
gará a ser un gran pueblo y obtendrá la misma gloria del reino celestial”. Gre-
gorio Elvira, Tratados sobre los libros de las Santas Escrituras, trat III, 30,31. 
(Cursiva añadida) 



 

35 

pregnado de una fuerte orientación soteriológica y escatológica, de 
elevada calidad exegética.122 Hilario considera a “Israel” como una 
categoría espiritual, no étnica, formada por aquellos que no andan 
según la letra sino según el espíritu, es decir, los que caminan en la 
ley de Cristo.123 En su interpretación de 11:26, conecta este ver-
sículo con la descripción de “enemigos” de 11:28 y sostiene que, 
como tales, serán sujetados bajo los pies de Cristo.124 Sin embargo, 
no describe la naturaleza de esa sujeción.  
 Ambrosio de Milán (340-397), aunque destacó por su labor 
pastoral,125 escribió numerosas obras de carácter exegético según el 
modelo de exégesis bíblica de Filón, e influenciado por Oríge-
nes.126 Ambrosio se refiere a Ro 11:26 para explicar de forma ale-
górica el milagro de la mujer que padecía de flujo en Lucas 8:43-
48, concluyendo que por el delito de los judíos vino la salvación a 
los gentiles, hasta que hayan entrado las naciones.127 Ambrosio 
enfatiza la discontinuidad del pueblo judío y la iglesia de forma 
dicotómica. En esta argumentación introduce la entrada de los gen-
tiles, pero no explica dónde tiene lugar ni qué ocurre con Israel. Por 
                                                
122 En especial, destaca por su lucha contra el arrianismo en De trinitae (cf. 

Drobner, Manual de patrologia, 284-285).  
123 Hilario, Exposición Juan de Damasco, De trinitae, 11. 28.  
124 Hilario, De Trinitae, 11.35; véase también De Trinitae 11, 34; Mat.Com 10, 

14; Psalm 58, 11; 126,10; 59,7; 121,4; 126,8. 
125 Drobner, Manual de patrología, 339; Laporte, Los Padres de la Iglesia, 206. 
126 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 10; Trevijano, 

Patrología, 235. 
127 “¿Qué quiere decir que la hija del jefe de la sinagoga se moría a los doce años 

y que esta mujer sufría un flujo de sangre durante doce años? ¿No es para dar-
nos a entender que, mientras la Sinagoga estuvo en vigor, la Iglesia sufría? El 
defecto de una es la virtud de la otra, pues por su delito vino la salvación a los 
gentiles (Ro 11:11), y el fin de una es el comienzo de otra; principio no en or-
den a la naturaleza, sino en cuanto a la salvación, pues la ceguera ha venido 
parcialmente a Israel, hasta que la totalidad de las naciones haya entrado (Ro 
11:25). La sinagoga es, pues, más antigua que la iglesia, no en el tiempo, sino 
desde el punto de vista de la salvación; pues mientras la primera ha creído, esta 
no creía y languidecía, presa de diversas enfermedades del alma y del cuerpo, 
sin remedio que la pudiese curar.”Ambrosio, Trat. Evang lucas, 6, 57. Véase 
también Abr 2, 11, 89; Ep 19, 1; 21, 8; Ep A 69,26; Ep B 14, 57; Iob. Dav 
3,5,12; Joseph 14, 84; Patr 3, 14; Ps. 118 19,4; Psalm 36,16; 40,33; 61,29. 



 

36 

ello, es difícil reconstruir de modo claro su interpretación acerca de 
la salvación de “todo Israel”. 
 Ambrosiaster (s. IV), gran desconocido,128 sostiene que la 
situación de ceguera y rechazo de los judíos es temporal, y que su 
situación de penitencia es consecuencia de haber rechazado a Cris-
to.129 Por ello, un día, su situación cambiará, volverán a recuperar 
su capacidad de elegir libremente y se reconciliarán con Dios.130  
 Jerónimo (347-420), considerado uno de los cuatro grandes 
doctores de la iglesia latina,131 realizó un enorme aporte al campo 
de la exégesis bíblica a lo largo de su prolífica obra, sobre todo en 
el campo de las traducciones de la Biblia con su Vulgata,132 que 
llegó a ser el texto oficial de la Biblia para la Iglesia Occidental 
durante casi mil años.133 Su método exegético riguroso, mostró un 

                                                
128 Últimamente parece que se le ha asociado a un tal Décimo Hilariano Hilario 

que vivió durante el pontificado del papa Damaso I (366-384). Gerald Bray, 
“Ambrosiaster” en Reading Romans Through the Centuries, ed. Jeffrey P. 
Greenman,; Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005), 
21-22. 

129 Gerald Bray, “Ambrosiaster”, en Reading Romans Through the Centuries, ed. 
Jeffrey P. Greenman y Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos 
Press, 2005), 36-37. 

130 “Apartando de sus corazones el espíritu de temor, que les hace estar ciegos, 
Dios les devolverá el libre arbitrio de su voluntad; y porque su incredulidad no 
procedía de la maldad sino del error, se convertirán y después serán salvados. 
‘Como está escrito’ Pablo pone el ejemplo del profeta Isaías para probar el don 
reservado por Dios para ellos, y enseñar que los judíos creyentes pueden ser 
liberados con la misma gracia con la que nos libera a nosotros, porque la gracia 
de Dios no se ha extinguido, sino que siempre es abundante […] porque son 
hijos de las personas buenas, por cuyos privilegios y méritos han recibido mu-
chos beneficios de Dios, serán recibidos con alegría al volver a la fe.” Ambro-
siaster, Comentario de la carta a los Romanos, 81:383. Véase también: Ep. 
Pavl 380, 15; 384, 4; 340, 1; 382, 21; B 41,6. QV.1 44, 3; 47, 2. 

131 Bray, Biblical Interpretation, 91. 
132 Respecto a si toda la obra puede atribuirse a él, véase discusión en B. M. 

Metzger, The Early Versions of the New Testament (Oxford: Clarendon Press, 
1977), 356-362. También resultó una figura relevante en la determinación del 
Canon del NT (cf. F. F. Bruce, El Canon de la Escritura, trad. Elena Flores. 
Hermeneutica y exégesis, 4 (Terrassa: Clie, 2002), 228-229.  

133 Christopher Ocker, “Biblical Interpretation in the Middle Ages”, 79.  



 

37 

especial interés por la filología,134 plasmado en su interés por la 
versión original del Antiguo Testamento —la hebraica veritas— 
transmitida por los judíos. Aunque se encuentran parecidos con el 
método alegórico y la influencia de Orígenes es notable,135 su uso 
de la tipología queda probablemente más cerca de la retórica greco-
latina.136 Jerónimo tuvo en una alta consideración los escritos del 
apóstol Pablo,137 y aunque no comenta explícitamente Ro 11:26, lo 
menciona varias veces. Por ejemplo, en el comentario al Eclesiastés 
describe que hay tiempo para todo, incluso para Israel: “tiempo de 
batalla” y tiempo en el que toda la nación se salvará.138 Aquí Jeró-
nimo parece interpretar Romanos 11:26 en referencia a una situa-
ción final de paz y salvación para los judíos. En el comentario a 
Mateo establece también una extraña relación entre Romanos 11:26 
y el milagro de la mujer hemorroisa.139 Más adelante explica que la 
mujer se refiere al pueblo pagano de los gentiles que son sanados 
justo cuando los judíos comienzan a creer. Parece aplicarlo a una 
situación temporal de pérdida de privilegios de Israel por causa de 
los gentiles hasta que se produzca la restauración final. Sin embar-

                                                
134 Christoph Markschies, “Jerome”, The Encyclopedia of Christianity, 3:17. 
135 Trevijano, Patrología, 244-255. 
136 Cf. Michael Graves, Jerome’s Hebrew Philology: A Study Based on his 

Commentary on Jeremiah (Leiden-Boston: Brill, 2007). 
137 L. J. Van der Lof, “L’apôtre Paul dans les lettres de Saint Jérôme”, Novum 

Testamentum (NovT) 19, nº 2 (1967): 150-160. 
138 “Tiempo de buscarlos y de conservarlos, tiempo de perderlos y tiempo de 

expulsarlos. Tiempo de desgarrar Israel y tiempo de coserlo de nuevo […] 
tiempo del amor con que [Dios] los amó en tiempo de los padres y tiempo de 
odio puesto que pusieron sus manos sobre Cristo. Tiempo ahora de batalla por-
que no hicieron penitencia y tiempo de paz en el futuro, cuando, al llegar la 
plenitud de las gentes, toda Israel será salvada.” Jerónimo, Comentario al Ecle-
siastés, 3.2.  

139 “El octavo milagro es el del magistrado que pide la resurrección de su hija, no 
queriendo que sea excluida del misterio de la verdadera circuncisión; pero se 
interpone una mujer que padecía hemorragias y es sanada en octavo lugar, de 
modo que la hija del magistrado pierde su puesto y pasa al noveno, conforme a 
la palabra del salmo: Se adelantará Etiopía tendiendo sus manos a Dios, y: 
Hasta que entre la totalidad de los gentiles, y así todo Israel será salvo”. Jeró-
nimo, Comentario al evangelio de Mateo, 9.18. 



 

38 

go, no explica suficientemente ni la entrada de los gentiles, ni quién 
conforma el “todo Israel” que será salvo. 
 Agustín de Hipona (354-430) es probablemente el más des-
tacado Padre de la iglesia y el teólogo más influyente de la Iglesia 
Occidental.140 Sus obras, en las que se percibe la influencia de Hi-
lario de Poitiers y Ambrosio de Milán,141 fueron las más citadas 
entre los teólogos durante la Edad Media.142 Agustín subrayó la 
importancia del conocimiento de las lenguas bíblicas para hacer 
una correcta interpretación de las Escrituras,143 y en su exégesis 
domina una visión cristocéntrica.144 Comenzó un comentario a 
Romanos, pero abandonó el proyecto en el versículo 7 del primer 
capítulo.145 Aunque ha sido pasado por alto en algún estudio sobre 
Romanos 11:26,146 su interpretación cristocéntrica señala que el 
Israel del que habla Pablo en este versículo no es el Israel según la 
carne, sino el verdadero Israel,147 a quien identifica con el pueblo 
de Dios a lo largo de la historia.148  
                                                
140 Bray, Biblical Interpretation, 92; Drogner, Manual de Patrología, 417. 
141 Kannengiesser, “Biblical Interpretation in the Early Church”, 10. 
142 González, Historia del Cristianismo, 1:231. 
143 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 532. 
144 Drobner, Manual de Patrología, 445, señala que en su obra se perciben dos 

constantes: “la búsqueda de Cristo y el alto aprecio de la Biblia como fuente 
básica de la revelación”. 

145 Pamela Bright, “Agustine” en Reading Romans Through the Centuries, ed. 
Jeffrey Greenman; Timothy Larsen (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 
2005), 60. 

146 Reasoner en el análisis que hace sobre Agustín no describe suficientemente su 
pensamiento y no reconoce que en este versículo habla del verdadero Israel, 
simplemente recoge que Agustín no menciona la “salvación futura de los ju-
díos” (Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 123). 

147 “Dice ‘en parte’, porque no todos los israelitas quedaron ciegos, ya que había 
quienes habían creído en Cristo. Y entra la plenitud de los gentiles cuando en-
tran aquellos que han sido llamados según el propósito divino. Así se salvará 
todo Israel, pues de los judíos y de los gentiles que fueron llamados según el 
propósito divino se forma el verdadero Israel, del que dice el Apóstol: ‘Y sobre 
el Israel de Dios’”. Agustín, Carta a Paulino, 149.2.19 

148 Gerard O’Daly, “Augustine’s Theology”, The Encyclopedia of Christianity, 
1:164. 



 

39 

 Pelagio (380-450) es uno de los comentaristas de Pablo más 
polémicos. Aunque por la confusa historia de sus obras se hace 
difícil determinar cuáles son auténticas, no se duda de la autentici-
dad de su comentario a las epístolas de Pablo.149 En dicha obra se-
ñala que el endurecimiento de Israel ocurrió hasta que llegó el 
tiempo de admitir a los gentiles a la salvación, de forma que Israel 
pudiese ser salvo en el futuro.150 Pelagio menciona “Israel en su 
totalidad” justo después de señalar la admisión de los gentiles a la 
salvación. Aunque no es muy explícito, parece considerar una dife-
rencia entre “Israel en su totalidad” y el “Israel” que menciona an-
teriormente. De ser así, estaría considerando a “Israel en su totali-
dad” como una categoría más amplia que el Israel nacional en la 
que entran los gentiles “admitidos a la salvación”.  
 Cesáreo de Arlés (470-543) se distinguió por su labor pasto-
ral151 y de legislador monástico.152 No explica directamente Ro 
11:26 pero en uno de sus escritos en el que hace referencia a los 
144.000, menciona el injerto de Ro 11:24 en referencia a todos los 
creyentes —judíos y gentiles— que han sido integrados en la raíz, 
el Señor.153 Esta referencia y la mención explícita a tanto judíos 
                                                
149 Viciano, Patrología, 122-123. 
150 “Y todo esto para que los gentiles no se enorgullezcan contra ellos ‘este mis-

terio’. Es un arcano desconocido para los hombres, que los gentiles hayan sido 
salvados porque la ceguera de Israel les brindó la ocasión para la salvación. 
‘Pues no quiero que ignoréis’. Ni digáis al modo humano: ‘Por el endureci-
miento parcial que sobrevino a Israel’. Los pecados y las deslealtades (perfi-
dias) imperaron en Israel, hasta que llegó el tiempo de que los gentiles todos 
fueran admitidos a la salvación, y de esta forma Israel en su totalidad fuera sal-
vada por la sola fe […] Algunos consideran todo esto como futuro; a los cuales 
se ha de responder: luego también este testimonio: ‘Vendrá de Sion el Liberta-
dor’ de Israel, todavía pertenece al futuro, y también Cristo vendrá para liberar, 
y si fueron cegados temporalmente por Dios, y no por sí mismo ¿qué será de 
aquellos, que ahora perecen sin creer?” (Pelagio, Comentario a la Carta a los 
Romanos, 129-130). 

151 Di Berardino, Patrología IV, 365. 
152 Laporte, Los Padres de la Iglesia, 297. 
153 “Ciento cuarenta y cuatro millares es la Iglesia toda entera […]. No dijo: 

después de esto yo vi a otro pueblo, sino yo vi al pueblo, es decir, al mismo 
que él había visto en el misterio de los ciento cuarenta y cuatro mil; él lo vio 
innumerable de toda tribu, lengua y nación, porque todas las naciones han sido 
injertadas, creyendo, en la raiz…El Señor, en el Evangelio, muestra que toda la 



 

40 

como gentiles parece una clara alusión al pasaje de Ro 11, sin em-
bargo, no se puede afirmar a ciencia cierta si sostenía otra interpre-
tación del versículo 26. 
 Gregorio Magno (540-604) fue un erudito relevante en su 
tiempo, aunque su obra no destacó tanto por la exégesis profunda 
de los textos como por la separación de los tres sentidos de la Es-
critura,154 y el desarrollo su sentido moral (moralitatis gratia).155 
Tuvo una importante influencia en la Edad Media y en cierta forma 
sentó las bases de la exégesis del período subsiguiente.156 En el 
prefacio a los Libros Morales comienza explicando la historia de 
Job y al señalar su final bendecido por Dios, afirma que la Iglesia 
también recibirá un día el doble, ya que los judíos se convertirán al 
final de la historia.157 Más adelante, señala que la madre del Reden-
tor según la carne es la sinagoga, por eso al comentar el versículo 
de Job 1:21 “¡Desnudo salí del vientre de mi madre y desnudo vol-
veré allá!”, entiende que se refiere a que los judíos dejaron escapar 
desnudo a Jesús y así se mostró a los gentiles. Y a continuación 
sostiene que la salvación de Israel tendrá lugar cuando el Señor 
aparezca visible a “la sinagoga” al fin de los tiempos.158 Respecto a 

                                                                                                          
Iglesia, tanto de los judíos como de los gentiles, está en las doce tribus de Is-
rael”. Cesáreo de Arlés, Comentario al Apocalipsis, 6.62.  

154 El literal, el tipológico y el moral (cf. Trevijano, Patrología, 261). 
155 E.g. Moralia in Iob. Véase al respecto John Rogerson, Christopher Rowland, 

y Barnabas Lindars, 2 vols. The Study and Use of the Bible (Basingstoke: Mar-
shall Pickering, 1988), 2:276.  

156 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:277; su 
metodología se separa que la que después de desarrollaría en la Edad Media, 
situándolo en la frontera con ese periodo histórico (Gerald Bray, “Medieval 
Biblical Interpretation”, en Dictionary of Theological Interpretation of the Bi-
ble, ed. Kevin J. Vanhoozer [Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 
2005], 502). 

157 “Ya incluso en esta vida, en virtud de los trabajos que soporta, recibirá como 
premio del doble, una vez que los gentiles sean acogidos en su totalidad y que 
los corazones de los judíos se conviertan, al final del mundo, hacia ella. De ahí 
que esté escrito: Cuando entre la plenitud de los gentiles, entonces también to-
do Israel se salvará.” Gregorio, Libros morales, 1.1.20.  

158 “¿Abandonó acaso la sinagoga por completo? ¿Dónde queda entonces lo que 
se dice por el profeta: Aunque el número de los hijos de Israel fuera como la 
arena del mar, sólo un resto se salvará? ¿Dónde lo que está escrito: Cuando en-



 

41 

la situación del pueblo judío —que según él ha abandonado la ver-
dad y está cegado— dice, sin embargo, que será acogido al final, en 
clara alusión a Ro 11:26.159 Gregorio señala una posibilidad de 
salvación para el pueblo nacional de Israel, porque al final de los 
tiempos volverá a ser acogido. Sin embargo, no explica de qué 
forma se salvará, ni si es necesaria primero su conversión o, sim-
plemente, serán aceptados y salvos en base a otros criterios. 
 Isidoro de Sevilla (560-636), uno de los mayores escritores 
occidentales de su época,160 dedicó a su hermana dos volúmenes 
muy conocidos: De Fide catholica contra Judaeos. En el segundo 
habla de Israel en el tiempo del fin y, aunque no hace un comenta-
rio explícito de Ro 11:26, concibe la existencia de un “Israel espiri-
tual” definido por la fe.161 Con este autor se llega al final de un 
periodo de rica interpretación bíblica, en el que se pusieron los 
fundamentos de gran parte de las interpretaciones desarrolladas 
posteriormente.162 

                                                                                                          
tre la plenitud de los gentiles, entonces también todo Israel se salvará? Será 
cuando el Señor aparezca visible también a la sinagoga. Será, sin duda, al final 
de los tiempos cuando se dé a conocer como Dios al resto de su pueblo.” Gre-
gorio, Libros morales, 1.2.59.  

159 “Del testimonio de la Sagrada Escritura aprendemos que también Judea, aho-
ra abandonada, será acogida en el seno de la fe al final de los tiempos. De ahí 
que se diga por Isaías: Aunque el número de los hijos de Israel fuera como la 
arena del mar, sólo un resto se salvará. Y por eso dijo Pablo: Cuando entre la 
plenitud de los gentiles, entonces también todo Israel se salvará.” Gregorio, Li-
bros morales, 2.9.9.  

160 Angelo Di Berardino, Patrología IV: del Concilio de Calcedonia (451) a 
Beda. Los Padres latinos (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000), 98. 

161 “Hoc in novissimis erit temporibus, quendo Elia praedicante, convertetur 
Juda ad Christum, ut sit unum cum Israel spiritualiter, toc est, cum populo 
pentium, iam Deum ex fide videntium ponentes (Al. ponent autem) sibimet ca-
put unum, quod est Christus, ascendentesque de terra, hoc est, a carnali terre-
naque spe ad promissa caelestia” P.L. 83, 449-538. Caubet por eso reconoce 
que este autor es de los pocos de la época que se desmarca de la interpretación 
de “todo Israel” en términos étnicos (Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, 
Ro XI, 26”, 149). 

162 También se puede añadir aquí la figura del llamado Pseudo-Constancio, del 
que no se tiene mucha información. Entiende el “todo Israel” como una entidad 
que se forma por la unión de los gentiles con el “complemento” de Israel, for-
mado por el resto de los judíos creyentes. “Con esto Pablo quiere demostrar 



 

42 

Edad Media  

 Los límites que separan la edad antigua de las épocas me-
dievales no estan nítidamente definidos,163 pero generalmente se 
acepta que los siglos VII-IX constituyen un periodo de transición 
—la llamada Edad Media temprana— hasta la entrada en la Edad 
Media propiamente dicha.164 Durante este largo periodo se fue fra-
guando un distanciamiento entre la teología bíblica y la teología 
dogmática,165 propiciando la dependencia de la tradición que mos-
traron los principales comentaristas.166 Aunque la Biblia fue el li-
bro más estudiado de este periodo,167 los escritores cristianos en 
esta época se dedicaron en gran medida a recopilar, organizar, co-
mentar y sistematizar la producción de autores anteriores. Las 
compilaciones que tuvieron lugar en el siglo VII y los cuatro si-
guientes quedaron recogidas primero en forma de catenae168 y lue-

                                                                                                          
que cuando entre en la fe de Cristo el complemento de los gentiles, entonces el 
resto de Israel, creyente en Cristo, acuciado por el celo y la envidia, se salva-
rán.” Pseudo-Constancio, Comentario sobre la carta a los Romanos, 120a. 

163 Para un resumen del período véase Joseph H. Dahmus, The Middle Ages 
(Garden City, New York: Doubleday, 1968); Carl A. Volz, The Medieval 
Church (Nashville, Tennessee: Abingdon, 1997). 

164 Por ello la Edad Media en términos de historia eclesiástica abarca del siglo 
VII a comienzos del XVI d.C. para algunos autores (e.g. Eckman, Exploring 
Church History, 39). Otros consideran que la teología medieval comienza con 
el decaimiento de la patrística visigótica tras la muerte de Juan Damasceno en 
749 d.C., y coincidiendo con el surgimiento de la dinastía carolingia (cf. José 
Luis Illanes y Josep Ignasi Saranyana, Historia de la Teología [Madrid: Biblio-
teca de Autores Cristianos, 2002], 6).  

165 Grant Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 83. 
166 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 42. 
167 Beryl Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages (Oxford: Clarendon 

Press, 1941), xxvii. Este estudio marcó una hermenéutica que afectó a los sig-
los posteriores (cf. C. Ocker, “Medieval Exegesis and the Origin of Hermeneu-
tics”, Scotish Journal of Theology [SJT] 52, nº 3 [1999]: 328-345). 

168 Las catenae son antologías exegéticas que contienen series de citas de las 
obras de los Padres sobre varios textos de la escritura. Se desarrollaron a partir 
del siglo VI (Ekkehard Mühlenberg, “Catena”, Encyclopedia of Christianity, 
1:368; Drobner, Manual de Patrología, 549. 



 

43 

go en las glosae,169 que tuvieron su estadarizaciaón en la llamada 
glosa ordinaria hacia el siglo XII.170 La glosa, al recoger los co-
mentarios de los eruditos más importantes anteriores, fue tomando 
poco a poco la entidad de un comentario exegético aparte muy va-
lorado.171 Así, diversos factores contribuyeron a un avance teológi-
co pobre y muy lento,172 con poco más que algunos destellos de la 
exposición patrística, en clara decadencia.173 Con esta forma de 
recopilación no se realizaron grandes contribuciones a la exégesis 
ni a la teología bíblica,174 pues el estudio del texto se fue reempla-

                                                
169 Frederic W. Farrar, History of Interpretation (Grand Rapids, Michigan: Baker 

Book House, 1961), 248. La catenae había sido en general marginal, pero la 
glosa era a veces marginal, a veces interlineal, y a veces separada y continua. 
(Grant y Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 83). El ori-
gen de las glosas es un tanto incierto (cf. Smalley, The Study of the Bible in the 
Middle Ages, 46), aunque se convirtió en el comentario medieval estándar (G. 
T. Kurian, Nelson’s New Christian Dictionary: The authoritative Resource on 
the Christian World [Nashville, Tennessee: Thomas Nelson, 2001], 100). 

170 Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, 366; Klein et al., Intro-
duction to Biblical Interpretation, 43. 

171 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:281. Tanto 
en sus variantes de glosa ordinaria como glosa interlineal, en sus comentarios 
se recogen numerosas expresiones que contemplan la conversión final de los 
judíos al fin de los tiempos Glossa ord. in Mat 2: 14-15 (P.L. 114, 75); ibíd., 
Mat 2:19 (P.L. 114, 77); ibíd., In epist. ad Rom 11: 11, 12, 25 ,27 (P.L. 114, 
507). Cf. Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 148-149. 

172 McNally señala cuatro factores explicativos al respecto: 1) una seria preocu-
pación con la interpretación espiritual en vez de literal de la escritura; 2) poco 
sentido de curiosidad en la atmósfera intelectual de la época; 3) ultraconserva-
durismo con un excesivo respeto a la tradición, y finalmente 4) la ausencia de 
conflictos exegéticos que dio lugar a una uniformidad basada en la aceptación 
de la tradición, en vez de en el estudio profundo de la Escritura (Robert E. 
McNally, The Bible in the Early Middle Ages [Atlanta: Scholars Press, 1986], 
63). No obstante, hubo tenues aproximaciones al AT utilizando acercamientos 
propios de la exégesis hebrea y rabínica, en renovado interés por la hebraica 
veritas (cf. Jeremy Cohen, “Scholarship and Intolerance in the Medieval Aca-
demy: The Study and Evaluation of Judaism in European Christendom”, Ame-
rican Historical Review 91 [1986]: 599). 

173 Farrar, History of Interpretation, 245. 
174 Phillip Schaff, History of the Christian Church (Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans, 1920), 3: 587-588. 



 

44 

zando por una exégesis basada en la tradición.175 Dado que desde el 
siglo V al XII se recopilaron y rescataron algunas propuestas pa-
trísticas básicas, la interpretación de Ro 11:26 en referencia a “todo 
Israel” como una categoría más amplia que la étnica y nacional 
siguió siendo mantenida.176  
 Juan Damasceno (675-750) se basó para sus comentarios a 
Romanos en autores como Teodoreto y Cirilo de Alejandría. En el 
caso de la interpretación de 11:26 sigue de forma casi literal a Cri-
sóstomo y entiende por tanto que tras la entrada del conjunto de los 
gentiles, finalmente también entrarán los judíos.177 Sin embargo no 
explica dónde se produce esa integración ni si “todo Israel” se re-
fiere a los judíos o a la comunidad en la que estos entren. 
 A. Haymon (778-853), obispo de Halberstadt, en su Exposi-
ción de las Epístolas de San Pablo, parece sugerir que “todo Israel” 
se refiere a los judíos, pero luego explica que la composición de ese 
“todo Israel” es más amplia que una formación nacional o étnica, y 
parece dar a entender que en última instancia es una comunidad 
formada por los que se conviertan y se salven.178 

                                                
175 Peter Gorday, Principles of Patristic Exegesis: Romans 9-11 in Origen, John 

Chrysostom, and Augustine (New York: Edwin Mellen Press, 1983), 15; véase 
también Henri de Lubac, Medieval Exegesis: The Four Senses of Scripture, 
vol. 1 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999). Sin embargo, aunque de 
forma poco brillante, la epístola a los Romanos siguió siendo estudiada y co-
mentada, ya que los mayores leccionarios de este período contenían una lec-
ción sobre Romanos y su predicación fue frecuente en la iglesia (Karlfried 
Froehlich, “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medieval Interpretation” en 
Faith and History: Essays in Honor of Paul W. Meyer, ed. John T. Carroll, 
Charles H. Cosgrove y E. Elizabeth Johnson [Atlanta: Scholars Press, 1990], 
240-241). 

176 Fitzmzyer, señala que esta interpretación de un “Israel” espiritual fue mayori-
taria (Romans, 624), pero esta afirmación podría ser matizada. Es cierto que tal 
interpretación tuvo mayor número de seguidores en los primeros siglos, y que 
en la Edad Media se mantuvo en cierta medida esa tradición interpretativa, pe-
ro la proporción de autores que la proponen no es ni mucho menos tan alta en 
este periodo como en la Reforma. 

177 Patrologiae Graeca, 95.535. 
178 “Ipse redimet Israel ex omnibus iniquitatibus suis; et cum plenitudo pentium 

intraverit, tunc ovnis Israel salvus fiet” Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cur-
sus Completus. Series Latina. Paris: Apud Garnier Frates, 1862, 117, 465.  



 

45 

 Rabano Mauro (748-856), abad de Fulda y obispo de Ma-
guncia, inspirador de diversos estudios religiosos en su época,179 
escribió unas Explicaciones de las Epístolas de San Pablo, que no 
son más que una transcripción de obras anteriores. Excepto alguna 
cita de Ambrosio, Agustín, Casiodoro y Gregorio, toda la obra 
está tomada del comentario de Orígenes, por tanto lo señalado 
sobre Orígenes en relación a Ro 11:26 se aplica también a Rabano 
Mauro.180  
 Sedulio Escoto (circa 858) es otro ejemplo de la erudición 
de la época puesto que su obra Colletanea in omnes B. pauli epis-
tolas es un conjunto de citas explicatorias tomadas de comentaris-
tas latinos anteriores y de los comentarios de Orígenes. En el caso 
de Ro 11:26 este autor también hace suya la interpretación de 
Orígenes. 

Escolástica 

 El método alegórico de interpretación con sus cuatro senti-
dos de la escritura dominó el período medieval,181 mientras que el 
sentido literal de la Escritura solo fue rescatado y desarrollado por 
algunos precursores del Renacimiento.182 El desarrollo de la Esco-
lástica supuso otra merma de las producciones exegéticas indepen-
dientes.183 Este movimiento intentó recurrir a la filosofía grecolati-

                                                
179 Illanes y Saranyana, Historia de la teología, 7. 
180 Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 144. 
181 Estos sentidos fueron llamados: literal/histórico, alegórico/doctrinal, mo-

ral/tropológico, y finalmente el anagógico/escatológico. Aunque en la práctica, 
muchos autores se limitaron solo a dos sentidos, como mucho a tres (Grant y 
Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 86). Y en el caso de 
Romanos, ni siquiera se evocaron estos sentidos, porque los exegetas de la 
Edad Media consideraron al apóstol, por un lado, como uno de los últimos es-
critores canónicos y, por tanto, el final de una línea de inspiración. Y por otro, 
consideraron a Pablo como el primero de los expositores bíblicos (Cf. Froeh-
lich, “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medieval Interpretation”, 243). 

182 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 533.  
183 La Escolástica surge en el siglo XII como un movimiento teológico y filosófi-

co que dominó en las escuelas de las catedrales que posteriormente derivaron 
en las universidades europeas (Beryl Smalley, “The Bible in the Medieval 
Schools”, en The Cambridge History of the Bible, vol. 2. The West from the 



 

46 

na clásica para interpretar el mensaje bíblico,184 tratando de armo-
nizar la fe cristiana con la razón filosófica.185 El énfasis en la expli-
cación racional de la fe produjo que la investigación exegética se 
viera relegada a un segundo plano, fomentando, en cambio, el desa-
rrollo sistemático de las doctrinas.186 
 Lanfranc (1005-1089), arzobispo de Canterbury, reputado 
erudito bíblico ya antes de ocupar ese puesto, también depende de 
fuentes anteriores en su comentario a las epístolas paulinas. De 
hecho, su comentario a Romanos y Corintios está basado en los 
comentarios de Ambrosiaster,187 por lo que su interpretación de Ro 
11:26 repite la del documento fuente.  
 Teofilacto (circa 1050-1107) escribe unos comentarios a las 
Epístolas Paulinas, inspirados en su mayor parte en Juan Crisós-
tomo, a veces con citas literales de él.188 Respecto a Ro 11:26 sos-
tiene que Israel como etnia ha sido predestinado a ser salvo, aunque 
luego matiza que se refiere a todos los que creyeren,189 contradi-
ciendo en cierta forma la declaración anterior. 
 Pedro Abelardo (1079-1142) fue el primer teólogo escolás-
tico importante.190 Fiel al método exegético de la ordenación de 

                                                                                                          
Fathers to the Reformation, ed. G. W. H. Lampe [Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1969], 198-199). 

184 La filosofía Aristotélica fue una de las herramientas más importantes (cf. 
Kenneth Scott Latourete, A History of Christianity, vol. 1 [New York: Harper 
& Row, 1975], 496-497; Orlandis, Historia de la Iglesia, 369).  

185 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 44; González, Historia 
del cristianismo, 1:421-437. 

186 Encontrando su máxima expresión en la Summa Theologica de Tomás de 
Aquino (cf. Eckman, Exploring Church History, 45). 

187 Epistola b. Pauli apostoli ad Romanos, Patrologiae Latina, 150.105; cf.  
Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:280. 

188 Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26”, 145. 
189 “Excaecati sunt Israelitae, donec ethinici omnes praedestinati salvi facti sint: 

et tunc ovnis Israel salvus erit, qui crediderit videlicet […] Si crediderint, reci-
piet eos”. P.G. 124. 494. Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, 
Ro XI, 26”, 145. 

190 Illanes y Saranyana, Historia de la teología, 27. 



 

47 

citas de los Padres de la iglesia en las catenae,191 escribió un co-
mentario a Romanos titulado Comentariorum super S. Pauli episto-
lam ad Romanos libri quinque. En él, aunque recoge mayormente 
textos patrísticos, realiza en ocasiones aportes originales. Abelardo 
es uno de los que más categóricamente afirma que todos los judíos 
no se van a convertir ni salvar al final.192 Respecto a este versículo, 
no obstante, como su interpretación contrasta con la de muchos 
escritores anteriores a los que cita en sus obras, resuelve la cuestión 
haciendo referencia a la universalidad de las tribus, no en referen-
cia a las personas.193  
 William of St. Thierry (1085-1158) señala respecto a Ro-
manos 11:26 que para que los gentiles no cayesen en orgullo espiri-
tual, el apóstol les reveló el misterio de la salvación final de los 
judíos. Para William, la plenitud de los gentiles no puede alcanzar-
se sin la conversión general de los judíos, ya que la ceguera afectó 
a los judíos por su propio pecado para que entraran los gentiles, y 
cuando hayan entrado, esta ceguera cesará.194 No obstante, un poco 
más adelante objeta que el número de la plenitud de los gentiles, y 
quién constituye ese “todo Israel” son elementos ocultos del miste-
rio que el apóstol deseó que quedaran velados. Añade que la salva-
ción de “todo Israel” tendrá lugar en la segunda venida de Cristo, 
cuando Elías les explique espiritualmente la ley a los judíos antes 
de la llegada del juicio.195 
 Herveo Burgidolense (circa 1150) en su Comentario a las 
epístolas de San Pablo, y siguiendo la tradición interpretativa de la 
época, se limita a copiar párrafos completos de autores como Orí-

                                                
191 McNally, The Bible in the Early Middle Ages, 32. 
192 “Illae repromissiones reparationis, quas earum sermo complectitur illi parti 

promittuntur, quae ex Judaeis creditura est. Nam nec omnes Judaei redimendi 
sunt, nec omnes salvi erunt, sed qui fide electi fuerint salvabuntur.” Patrologi-
ae Latina, 178, 933-934.  

193 Ibíd. “Et sic omnis Israel salvus siet, aut secundum universitatem tribuum, 
non personarum”.  

194 William of St. Thierry, Exposition on the Epistle to the Romans, 216. 
195 Ibíd., 217. 



 

48 

genes, Rufino y Ambrosiaster. En el caso de Ro 11:26, sostiene que 
“todo Israel” se refiere a los judíos que hayan creído.196  
 Pedro Lombardo (1100-1160), en su serie de glosas sobre 
Pablo titulada Collectanea in omnes D. Pauli apostoli epistolas, 
afirma que este versículo hace referencia a la salvación de todo 
Israel en general. Sin embargo no entra en detalles respecto a cómo 
ocurrirá o si la referencia es diacrónica o sincrónica, además de no 
definir con claridad qué entiende por “todo Israel”.197  
 Eutimio Zigabeno (circa 1118-1200) escribió una Interpre-
tación de las 14 Epístolas del apóstol Pablo, en la que se percibe la 
influencia de Juan Crisóstomo. Respecto a Ro 11:26, Eutimio en-
tiende que el “todo Israel” que se salvará será el que se encuentre y 
viva todavía, después de entrar la plenitud de los gentiles.198 
 Tomás de Aquino (1225-1274) es uno de los mayores expo-
nentes del escolasticismo199 ya que su obra resume practicamente 
tres siglos de discusión teológica.200 En su reflexión teológica se 
percibe cierta dependencia de Agustín de Hipona,201 pero aporta 
novedades hermenéuticas ya que clarifica la distinción entre los 
sentidos de la Escritura al mostrar que las alegorías, metáforas y 
símiles que responden a la intención del autor pertenecen, en última 
instancia, al sentido literal de la Escritura.202 Escribió un Comenta-

                                                
196 “Terminus enim caecitatis Israel erit, ubi plenaria multitudo ex omnibus 

gentibus ingressa fuerit, quia tunc Judaei qui inventi fuerint credent, et lumen 
oculorum mentis recipient ad praedicationen Eliae et Henoch”. Patrologiae 
Latina, 181, 757.  

197 “Inserentur Iudaei. Et vere quia et interim quidam et tandem in fine pleni-
tud…Et sic sciliet potsquam intraverit (plenitudo Pentium, omnis Israel, 
praedicante Elia et Enoc, salvus sieret…quasi dicta: Israel salvus siet…”, 
Patrologiae Latina, 1488-1499.  

198 “Kai. meta. to. ei.selqein to` plh,roma twn e.qnwn paj vIsrah.l o, catalhqei.j 
cai. Zwn e.ti swqh,setai”. Citado en Caubet, “Et sic omnis Israel salvus fieret, 
Ro XI, 26”, 145. 

199 Illanes y Saranyana, Historia de la teología, 64. 
200 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 44. 
201 Farrar, History of Intepretation, 270. 
202 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2: 287; Bray, 

Biblical Interpretation, 152-153. 



 

49 

rio sobre Romanos 9-11, en el que sostiene una teología positiva 
del judaísmo que contrasta con algunas ideas heredadas de la tradi-
ción.203 En él explica que la identidad de los predestinados está 
determinada por Dios, y los reprobados lo son en beneficio de los 
elegidos, ya sean judíos o gentiles.204 Sin embargo respecto a Ro 
11:26 entiende que Pablo describe la salvación futura de todos los 
judíos sin excepción.205  
 Al llegar al siglo XIV hay un silencio misterioso para los 
investigadores de Romanos porque no se produce ningún comenta-
rio durante casi siglo y medio.206 Esto cambia radicalmente al en-
trar el período de la Reforma, en el que el estudio de Romanos ad-
quiere una relevancia excepcional.  

Resumen 

 En numerosas ocasiones resulta difícil deducir la interpreta-
ción de Ro 11:26 que plantean algunos autores, ya que hay inter-
pretaciones que no coinciden entre sí y afirmaciones sobre el ver-
sículo que son matizadas en obras diferentes. Además, dado el 
sentido ambiguo de algunas explicaciones, no siempre se percibe 
con claridad el pensamiento de los comentaristas, sin embargo es 
posible extraer algunas pautas de interpretación de este versículo en 
este periodo. 
 Las primeras interpretaciones de Ro 11:26 encontradas (Jus-
tino, Clemente de Alejandría, Orígenes, Apolinar de Laodicea, 
Teodoro de Mopsuestia, Teodoreto de Ciro, etcétera) entienden 
“todo Israel” en referencia a una categoría de carácter no étnico, 
sino espiritual. Esta explicación es relativamente frecuente hasta el 
siglo V. A partir del siglo VI, decae el estudio exegético y los co-
mentarios se limitan a recopilar opiniones vertidas por autores ante-

                                                
203 Steven Boguslawsky, “Thomas Aquinas” en Reading Romans Through the 

Centuries, ed. Jeffrey P. Greenman y Timothy Larsen (Grand Rapids, Michi-
gan: Brazos Press, 2005), 81. 

204 Aquino, Comentario ad Romanos, 880. 
205 Tomás de Aquino, "Expositio in omnes sancti Pauli epistolas: Epistola ad 

Romanos," Opera omnia, 25 vols. (Parma: P. Fiaccadori, 1852-73; reimpresión 
New York: Musurgia, 1949), 13: 133-156. 

206 Nestinger, “Major Shifts in the Interpretation of Romans”, 379. 



 

50 

riores.207 Aunque no definen muy bien cómo va a ocurrir, los auto-
res que conciben una salvación futura de Israel parecen relacionarla 
con la aceptación de Cristo por parte de los judíos. Es decir, incluso 
entre los autores que conciben un “todo Israel” en sentido étnico o 
nacional, no se contempla un tipo de salvación “especial” al final 
de los tiempos desvinculada de la fe en Cristo. Por otra parte, casi 
ningún autor explica con detalle quién conforma ese “todo Israel”, 
ni la entidad a la se unen los gentiles antes de que “todo Israel sea 
salvo”. En general se percibe poca preocupación por el estudio 
exegético de las expresiones clave. Sin embargo Agustín de Hipo-
na, el autor que más énfasis pone en el estudio exegético del texto 
bíblico propone explícitamente una interpretación de “todo Israel” 
en términos espirituales, no meramente étnicos. 
 No se pueden atribuir las diferencias de interpretación de 
Ro 11:26 al tipo de escuela de interpretación, ya que hay autores de 
la escuela de Antioquía que lo interpretan en sentido espiritual (cf. 
Teodoro de Mopsuestia, Teodoreto de Ciro) y autores de la escuela 
de Alejandría que lo interpretan en un sentido étnico literal (cf. 
Atanasio, Cirilo de Alejandría). Tampoco se puede concluir que la 
interpretación de “todo Israel” en referencia a judíos y gentiles en-
cuentre explicación plena en motivaciones antisemitas, ya que si 
bien los primeros siglos vivieron una confrontación con el judaís-
mo, hasta el siglo V el término judío no toma un sentido peyorativo 
en los escritos de los Padres de la iglesia.208 

                                                
207 En esta investigación no se ha corroborado la hipótesis que plantea Caubet 

según la cual los escritores orientales tienden a seguir la interpretación de Juan 
Crisóstomo sobre el pasaje, y la mayor parte de los occidentales sigue las ideas 
de Pelagio, Orígenes, y el Ambrosiaster (Caubet, “Et sic omnis Israel salvus 
fieret, Ro XI, 26”, 149-150). El motivo es que tanto la intepretación del Am-
brosiaster como la de Crisóstomo resuelven el versículo en términos étnicos. 

208 Carlo María Martini, “Christianity and Judaism: A Historical and Theological 
Overview” en Jews and Christians: Exploring the Past, Present, and Future, 
ed. James H. Charlesworth (New York: Crossroad, 1990), 20. Para un estudio 
sobre el origen del antisemitismo a partir de la era cristiana véase John T. 
Townsend, “The New Testament, the Early Church, and Anti-Semitism” en 
From Ancient Israel to Modern Judaism: Intellect in Quest of Understanding 
(Atlanta: Scholars Press, 1989), 1: 171-186; John G. Pager, The Origins of An-
ti-Semitism: Attitudes towards Judaism in Pagan and Christian Antiquity. Ox-
ford: Oxford University Press, 1983; véase también Robert Michael, “Antisem-
itism and the Church Fathers” en Jewish-Christians Encounters Over the 



 

51 

De la Reforma al siglo XVIII 

 A pesar de la importancia histórica que representó la Re-
forma, la historia de la interpretación bíblica durante este periodo 
no ha sido tan bien trabajada como la de otros periodos.209 Esta 
época se caracteriza por un retorno al estudio del texto bíblico po-
tenciado por el conocimiento de las lenguas originales que rescata-
ron los humanistas.210 Esta vuelta a las fuentes,211 liberó en gran 
medida a la interpretación bíblica de la carga de la tradición,212 en 
una tarea que unió a reformadores y humanistas en el estudio de la 
Biblia.213 El resultado fue un progresivo abandono de la perspecti-
va alegórica que dominó la interpretación medieval, hacia una in-
terpretación más literal.214 Este nuevo impulso a la ciencia de la 
interpretación bíblica posibilitó que los intérpretes de la Reforma 
abandonaran la cuádruple interpretación —en especial la alegóri-
ca— sostenida hasta entonces, y se decantaran por una interpreta-

                                                                                                          
Centuries: Symbiosis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, ed. Marvin Perry y Fred-
erick M. Schweitzer (New York: Peter Lang, 1994), 101-130 

209 Cf. Richard A. Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation: 
The View from the Middle Ages”, en Biblical Interpretation in the Era of the 
Reformation, ed. Muller, Richard A., y John L. Thompson (Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 1996), 3. 

210 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2: 296; Mul-
ler, bib. Inter. 12. Aunque Muller señala que también hubo precedentes en las 
obras del hebraísta Nicolas de Lira en el siglo XIV d.C. o la escuela victoriana 
en el siglo XII d.C. El conocimiento del griego, no obstante, no fue predomi-
nante hasta el siglo XV, cf. Bray, Biblical Interpretation, 130.  

211 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 45. 
212 Donald McKim, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th Centuries”, en 

Historical Handbook of Major Biblical Interpreters, 124. Bloomfield señala 
como ejemplo que las glosas a algunos textos bíblicos fueron tomadas en estos 
siglos como chistes, más que como comentarios pertinentes (Morton W. 
Bloomfield, “Symbolism in Medieval Literature”, Modern Philology (MoPhi) 
56, nº 2 (1958): 80. 

213 Dean P. Lockwood; Roland H. Bainton, “Classical and Biblical Scholarship 
in the Age of the Renaissance and Reformation”, Church History (CH) 10, nº 2 
(1941): 138. 

214 Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation”, 14. 



 

52 

ción literal del texto bíblico.215 Todo este proceso marcó el periodo 
con un intenso debate teológico,216 en el que la epístola a los Ro-
manos desempeñó un papel crucial, haciendo de este probablemen-
te, el periodo de la historia más influenciado por la epístola. Se ha 
estimado que desde 1529 a 1542 el promedio de comentarios pu-
blicados sobre la epístola llegó a ser de uno por año.217 

Autores destacados 

 Erasmo de Rotterdam —el más conocido de los humanistas 
de esta época— reactivó el estudio de los clásicos y fue el primer 
estudioso sistemático de la crítica textual.218 Es uno de los escrito-
res de esta época que más independencia mostró respecto a la tradi-
ción anterior.219 Publicó una traducción, paráfrasis y comentario a 
Romanos en 1519. Respecto a Ro 11:26 Erasmo señala que la ce-
guera no afectó a todos los judíos para siempre, sino que cuando 
vean que toda la tierra se convierte a la fe cristiana y que ellos si-
guen esperando al Mesías en vano, finalmente tomarán conciencia 
de su error y comprenderán que Cristo es el verdadero Mesías. De 
esta forma todos los israelitas serán restaurados para salvación por-
que serán verdaderamente dignos del nombre de israelitas al reco-

                                                
215 Farrar, History of Interpretation, 327. 
216 Los temas principales que estaban en juego consistían básicamente en: encon-

trar un principio de autoridad sobre el que basarse; exponer la Biblia de forma 
que fuese clara para la gente y se percibiera su sentido simple; defender cual-
quier posición teológica basándose en la enseñanza de la Escritura (cf. Bray, 
Biblical Interpretation, 190). 

217 Para un estudio sobre los principales comentaristas en estos años véase el 
estudio de T. H. L. Parker, Commentaries on the Epistle to the Romans: 1532-
1542 (Edinburgh: T&T Clark, 1986). 

218 Bray, Biblical Interpretation, 170. 
219 Louis Bouyer, “Erasmus in Relation to the Medieval Biblical Tradition”, en 

Cambridge History of the Bible, vol. 2, The West from the Fathers to the 
Reformation (Cambridge: Cambridge University Press, 1969), 504; Farrar, 
History of Interpretation, 316. Para un estudio sobre el acercamiento herme-
néutico de Erasmo a la interpretación bíblica véase M. Hoffman, Rhetoric and 
Theology: The Hermeneutic of Erasmus (Toronto: Toronto University Press, 
1994), 95-167, 211-227. 



 

53 

nocer a Cristo como hijo de Dios.220 Erasmo enseña que todo el 
pueblo de Israel, sin calificativos, será finalmente salvo. Al empla-
zar este acontecimiento en el futuro, y precedido de una conver-
sión, es evidente que lo toma en un sentido sincrónico al fin de los 
tiempos, previa conversión y aceptación de Cristo. 
 Martín Lutero (1483-1546), la figura más relevante de la 
Reforma,221 acercó la Biblia al pueblo y estableció sólidos métodos 
de interpretación, devolviéndole su autoridad frente al magisterio 
de la Iglesia y la tradición.222 Gran parte de sus obras tienen un 
carácter exegético. En ellas se aprecia una de sus reglas hermenéu-
ticas más determinante, que consistió en buscar a Cristo en toda la 
Escritura y emplearlo así como clave interpretativa.223 En su co-
mentario a Romanos, cuando llega al capítulo 11 critica duramente 
a los autores de su época que insultaban y atacaban a los judíos en 
vez de considerarlos un pueblo desdichado. Respecto a Ro 11:26 
Lutero señala: “De este texto se deduce comúnmente que en los 
tiempos postreros del mundo, los judíos retornarán a la fe verdade-
ra. Sin embargo, lo que aquí se dice es demasiado oscuro para que 
pueda servir de base segura a tal idea, a no ser que uno quiera adhe-
rir al juicio de autoridades como son los Padres de la iglesia que 
interpretaron al apóstol en este sentido”.224  
 Sin embargo, después considera que “el Señor mismo con-
cuerda con las palabras de Pablo” y cita el texto de Lucas 21:23,24 
haciendo coincidir la cláusula “hasta que se cumpla el tiempo de 

                                                
220 Collected Works of Erasmus. New Testament Scholarship Paraphrases on 

Romans and Galatians, ed. Robert D. Sider. Trad John B. Payne, Albert Rabil 
Jr, y Warren S. Smith Jr (Toronto: University of Toronto Press, 1984), 67. 

221 David W. Lotz, “Martin Luther”, The Encyclopedia of Christianity, 3:345-
348. 

222 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 47. 
223 Farrar, History of Interpretation, 333; Rogerson, Rowland y Lindars, The 

Study and Use of the Bible, 2:307; Klein et al., Introduction to Biblical Inter-
pretation, 46. En el proceso, el Espíritu Santo desempeña un papel esencial, 
permitiendo una “interpretación espiritual” (véase al respecto R. C. Gleason, 
“‘Letter’ and ‘Spirit’ in Luther’s Hermeneutics”, Bibliotheca Sacra (BSac) 157 
[2000]: 468-485). 

224 Lutero, Martín. Carta del apóstol Pablo a los Romanos, trad. Erich Sexauer 
(Terrassa: Clie, 1998), 362. 



 

54 

los gentiles” con “hasta que entre el número total de los gentiles” 
(Ro 11:25b), citando luego Deuteronomio 4:30-31 “mas en los pos-
treros días te volverás al Señor tu Dios”.225 Posiblemente condicio-
nado por la argumentación que tuvo que desarrollar para defender 
la doctrina de la justificación por la fe ante la enseñanza católica, 
Lutero pasó por alto muchos elementos tipológicos de unión entre 
el AT y Jesús,226 no siendo siempre consistente en su argumenta-
ción. Sin embargo resulta evidente que percibe la complejidad del 
texto al señalar que su interpretación es oscura, y en todo caso, no 
está de acuerdo con la interpretación de los Padres de la iglesia que 
basaban en este versículo su creencia en la conversión global de los 
judíos.  
 John Colet (1466-1519) escribió comentarios sobre las epís-
tolas de Pablo sin hacer referencia a la glosa, lo cual muestra una 
cierta independencia de la exégesis medieval. En sus obras las epís-
tolas no se tratan como textos de teología sistemática sino como 
cartas circunstanciales.227 Respecto a Ro 11:26, sostiene que Pablo 
profetiza el arrepentimiento y conversión de los judíos por la gracia 
de Dios, aunque entiende que nadie sabe cómo o cuándo tendrá 
lugar este acontecimiento.228 
 Martin Bucero (1491-1551), uno de los líderes de la Refor-
ma en el sur de Alemania y uno de los reformadores alemanes más 
influyentes después de Lutero y Melanchton, estudió en la univer-
sidad de Heildelberg y fue seguidor de Erasmo. Escribió varios 
comentarios a libros de la Biblia, entre ellos uno a Romanos publi-
cado en 1536, en el que sostiene que la expresión “todo Israel” ha-
ce referencia al pueblo de Dios, compuesto tanto por judíos como 
por gentiles creyentes.229  

                                                
225 Lutero, Carta del apóstol Pablo a los Romanos, 362. 
226 Cf. Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 539-540. 
227 Rogerson, Rowland y Lindars, The Study and Use of the Bible, 2:296. 
228 John Colet, An Exposition of St. Paul’s Epistle to the Romans, Delivered as 

Lectures in the University of Oxford about the Year 1497. Trad J. H. Lupton 
(London, 1873; reimp. Ridgewood: Gregg Press Incorporated, 1965), 54 

229 Martinum Bucerum, In epistolam d. Pauli apostoli ad Romanos (Basilea: 
1562), 517. 



 

55 

 Felipe Melanchton (1497-1560), considerado el “profesor 
de la Reforma”,230 produjo una obra más sistemática que la de Lu-
tero.231 Su exégesis e interpretación bíblica se caracterizan por el 
estudio del texto a nivel retórico, desentrañando patrones de argu-
mentación mediante categorías retóricas.232 Otorgó una importancia 
capital a la epístola a los Romanos, a la que consideró un carta re-
dactada por Pablo usando métodos retóricos para llegar a un único 
punto teológico, el llamado scopus de la carta, que identificó con la 
justificación por la fe (culminación de los temas de pecado, ley y 
gracia).233 Esto trajo consigo dos efectos: por un lado interpretó 
brillantemente pasajes difíciles de la epístola a la luz del scopus de 
la misma y por otro, dejó de lado en su comentario pasajes que no 
consideró importantes en relación con el mismo scopus.234 En sus 
Anotaciones sostiene que Romanos 11:1-36 constituye, según su 
análisis retórico, una consolatio dentro del discurso de 9-11 sobre 
la predestinación.235 En su interpretación de Ro 11:26, Melanchton 
rechaza toda interpretación étnica del pasaje, y sostiene que la ex-
presión “todo Israel” hace referencia a la salvación final de la igle-
sia.236  

Juan Ecolampadio (1482-1531), discípulo de Erasmo, se 
desempeñó como profesor en Basilea donde trabajó por extender la 
Reforma. En su comentario a Romanos publicado en 1525, sostiene 

                                                
230 Farrar, History of Interpretation, 341. 
231 Bray, Biblical Interpretation, 173. 
232 Muller, “Biblical Interpretation in the Era of the Reformation”, 16. 
233 Timothy J. Wengert “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on Romans and 

the Lutheran Origins of Rhetorical Criticism”, en Biblical Interpretation in the 
Era of the Reformation, ed. Richard A Muller y John L. Thompson (Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996), 118, 130. 

234 Wengert, “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on Romans and the Lu-
theran Origins of Rhetorical Criticism”, 130-131. 

235 Ann. Rom., fols, 60r y 60v. Citado en Wengert “Philip Melanchthon’s 1522 
Annotations”, 134. 

236 Philippo Melanthone, Epistolae Pauli Scriptae ad Romanos Enarratio (Vi-
tebergae: 1556), 137. 



 

56 

que la expresión “todo Israel” hace referencia a la iglesia, consti-
tuida por judíos y gentiles unidos en una sola congregación.237 
 Johann Bugenhagen (1485-1558) también fue un autor muy 
influenciado por Erasmo de Rotterdam. Entre sus obras exegéticas 
figura un comentario a Romanos publicado en 1527, en el que se-
ñala que la expresión “todo Israel” hace referencia a todos los ele-
gidos, ya sean judíos o gentiles, que crean en el hijo de Dios.238 
 Calvino (1509-1564) es el primer teólogo que sistematiza la 
teología protestante.239 Es considerado el mayor teólogo y exegeta 
de la Reforma,240 e incluso uno de los mayores intérpretes de la 
Biblia que han existido.241 Gran parte de su trabajo se centró en el 
desarrollo de la exégesis bíblica.242 A diferencia de Lutero, Tyndale 
u otras figuras relevantes de la Reforma, Calvino aprendió su mé-
todo hermenéutico en La Sorbona (París) entre los humanistas más 
importantes de su tiempo. Por eso su obra es más lógica y sistemá-
tica, y recurre más al texto original.243 Calvino se consideró a sí 
mismo primariamente un intérprete de la Biblia y pretendió que su 
obra más importante Instituciones de la Religión Cristiana fuese un 
manual para ayudar al estudio del texto mismo de la Biblia.244 
                                                
237 Johannes Oecolampadius, In Epistolam B. Pauli apostol ad Rhomanos: Ad-

notationes (Basilea, 1525), 90. “Id est, ecclesia, es Gentibus et Iudais in unum 
ouile congretatur”. 

238 Iohanis Bugenhagii,, Epistolam Pauli ad Romanos interpretatio (Basel: 
1527), 133. 

239 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 550. 
240 Farrar, History of Interpretation, 342; Bray, Biblical Interpretation, 177. 
241 Farrar, History of Interpretation, 343. Señala “The neatness, precision, and 

lucidity of his style, his classic training and wide knowledge, his methodical 
accuracy of procedure, his manly independence, his avoidance of needless and 
commonplace homiletics, his deep religious feeling, his careful attention to the 
entire scope and context of every passage, and the fact that he has commented 
on almost the whole of the Bible, make him tower above the great majority of 
those who have written on Holy Scripture” (ibíd., 343-344). 

242 McKim, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centuries”, en Historical 
Handbook of Major Biblical Interpreters, 133. 

243 Bray, Biblical Interpretation, 201. 
244 David C. Steinmetz, “Calvin and Abraham: the Interpretation of Romans 4 in 

the Sixteenth Century”, CH 57, nº 4 (1988): 443. 



 

57 

 En su comentario a Romanos argumenta que el contenido 
del misterio al que se refiere 11:25 es la conversión de un cierto 
número de judíos al final de los tiempos.245 Sin embargo, al llegar 
al versículo 26 señala: 

“Muchos creen que estas palabras se refieren al pueblo judío, 
como si San Pablo dijese que la religión de éste sería restablecida 
como antes. Pero yo creo que esta palabra Israel, indica todo el 
pueblo de Dios, de esta manera: Después que los paganos hayan 
entrado, entonces los judíos, apartándose de su rebeldía, se uni-
rán en obediencia a la fe y de esta manera se cumplirá la salva-
ción del Israel de Dios, el cual debe congregar a todos […] por 
eso, siguiendo este modo de hablar, en Gálatas 6:16, él llama Is-
rael de Dios a la iglesia integrada por judíos y paganos”.246 

Para Calvino, por tanto, “todo Israel” hace referencia al pue-
blo de Dios, al verdadero “Israel de Dios” formado por todos aque-
llos que creen, ya sean judíos o gentiles.247 
 Johannes Brenz (1499-1570), formado en Heidelberg y se-
guidor de Lutero desde 1521, fue un prolífico comentarista de los 
libros bíblicos.248 En su comentario a la epístola a los Romanos, 
sostiene que en este pasaje el apóstol Pablo se refiere a Israel en 
términos espirituales, englobando a los gentiles y a los judíos en 
conjunto.249 
 Pedro Mártir (1499-1562) escribió un influyente comentario 
a Romanos titulado In Epistolam S. Pauli ad Romanos. A pesar de 
conformarse a la opinión de numerosos autores de su época,250 res-
                                                
245 Para un estudio sobre el concepto y tratamiento de los judíos en Calvino 

véase Mary Potter Ángel, “Calvin and the Jews: A Textual Puzzle”, PSBSup 1 
(1990): 106-123. 

246 Juan Calvino, La Epístola del apóstol Pablo a los Romanos, trad. Claudio 
Gutiérrez (Grand Rapids, Michigan: Subcomisión Literatura Cristiana de la 
Iglesia Cristiana Reformada, 1977), 305-306. 

247 Cf. John Hesselink, “Calvin’s Understanding of the Relation of the Church 
and Israel Based Largely on His Interpretation or Romans 9-11”, ExAud 4 
(2001): 68. 

248 Bray, Biblical Interpretation, 174. 
249 Ioanne Brentio, In epistolam quam apostolus Paulus ad Romanos (Basel: 

1565), 758. 
250 Dan Shute, “And All Israel Shall Be Saved: Peter Martyr and John Calvin on 

the Jews according to Romans, Chapters 9, 10 and 11” en Peter Martyr Vermi-



 

58 

pecto a Romanos 11:26, señala que en este pasaje el apóstol sitúa la 
restauración de los judíos en un tiempo indefinido en el futuro, con 
la condición de que abandonen su estado de incredulidad.251  

Periodo Posreforma  
 Los años posteriores a la Reforma sufrieron cierta inercia en 
el desarrollo de la exégesis y de la filología bíblicas. Pasados los 
años de controversia más duros, se observó un mayor desarrollo de 
la sistemática.252 Este periodo es especialmente interesante en In-
glaterra, ya que la Reforma desestabilizó la religión del país, y con 
ella la política.253 En el terreno de la interpretación profética, el 
miedo al poder militar de los turcos condujo a los teólogos euro-
peos en general, y a los británicos en particular, a creer que la con-
quista de Palestina sería precedida por una victoria sobre el Islam y 
el catolicismo. En este sentido, la interpretación sobre la salvación 
de Israel jugó un papel importante ya que como señala N. I. Matar, 
los teólogos vieron en el concepto de restauración de Israel un apo-
                                                                                                          

gli and the European Reformations: Semper Reformanda, ed. Frank A. James 
III (Leiden: Brill, 2004), 168. 

251 Peter Maryr, Predestination and Justification, 165. Otro teólogo que destaca 
en esta época es Teodoro de Beza (1519-1605). Un material especialmente in-
teresante para conocer su interpretación sobre Ro 11:26, si estuviese completo, 
sería el conjunto de notas tomadas por un alumno de las clases sobre Romanos 
que dictó Teodoro de Beza en la Academia de Ginebra entre 1564-1567 
(Theodore de Beze, Cours sur les Épîtres aus Romains et aux Hébreux: 
D’aprés les notes de Marcus Widler, ed. Pierre Fraenkel y Luc Perrotet [Gene-
ve: Librairie Droz, 1988], 193-194). El texto resulta útil para interpretar el au-
tor, sin embargo cuando llega al capítulo 11 el comentario de la epístola se in-
terrumpe en el versículo 15 y se retoma en el versículo 29, con lo cual se omite 
el comentario de estos versículos clave. Es complicado definir si Teodoro de 
Beza no tenía una clara interpretación sobre ellos y por eso evitó comentarlos o 
bien el alumno que redactó las notas de clase optó por obviarlos. 

252 McKim, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centuries”, en Major 
Biblical Interpreters, 135. 

253 John Spurr, The Post-Reformation: Religion, Politics and Society in Britain 
1603-1714 (London: Pearson, 2006), 2. Este autor señala: “The Post-
Reformation was a phase of British history shaped by competition over the 
meaning and legacy of the Reformation. The context was about completing, 
defining, redefining, defending or even reversing the Reformation. These were 
highly political arguments”. 



 

59 

yo para conseguir un fin político. De hecho, muchos de los religio-
sos británicos creyeron que dicha restauración conduciría al mile-
nio, y la restauración de los judíos en Palestina inauguraría la era 
mesiánica. Basándose en la interpretación de Romanos 11, conclu-
yeron que tenían una deuda con los judíos que solo se podía saldar 
convirtiéndolos al cristianismo y restaurando Israel en Palestina.254 
Este llamado judeocentrismo escatológico que implicaba la victoria 
del protestantismo sobre el catolicismo y de Israel sobre el Imperio 
Otomano, así como la redención futura de Israel, se extendió entre 
los puritanos ingleses y americanos y se convirtió en símbolo de su 
escatología.255 Sin embargo, los comentarios más relevantes a Ro-
manos no son de Inglaterra, sino del continente.  
 Charles Ferme (1565-1617) escribió notas sobre Romanos 
11:26 que figuraron en la Biblia de Ginebra de 1560 y aparecieron 
en el comentario de Pedro Mártir publicado ocho años después. 
Ferme explica que tanto la interpretación del “Israel espiritual” 
como la que lo entiende en términos étnicos son posibles, aunque 
sostiene que lo más probable es que “todo Israel” se oponga a la 

                                                
254 Nabil Matar, “The idea of the restoration of the Jews in English protestant 

thought, 1661-1701”, HTR 78 (1985): 115. La restauración de Israel en Pales-
tina implicaba para Inglaterra una victoria militar contra sus enemigos, una vic-
toria del protestantismo sobre el catolicismo, y la conversión de los judíos al 
cristianismo, lo que inauguraría el milenio. Cf., ibíd. 125. Para un estudio sobre 
el fenómeno del llamado “filosemitismo” de esta época en Inglaterra y su in-
fluencia en la aceptación de los judíos en territorio inglés, véase David Katz, 
Philosemitism and the Readmisión of the Jews to England, 1603-1655 (Oxford: 
Clarendon, 1982). Blaising señala que ya en el siglo XVII comenzaron a surgir 
revisiones al supersesionismo, conforme surgieron nuevas visiones milenaris-
tas que sostenían un futuro para la nación de Israel en el reino de Cristo. 
Blaising, “The Future of Israel as a Theological Question”, 436, señala dos 
obras que estudian esta época. Es evidente que durante estos siglos de contro-
versia sobre el milenarismo, Ro 11:26 estuvo en el campo de batalla de la in-
terpretación sobre la “salvación de Israel” (Batey, “So All Israel Will Be Sa-
ved”, 218). La importancia de los judíos para el milenarismo queda reflejada 
en las obras de autores como Brightman, Alsted y Mede (cf. Katz, Philo-
Semitism, 91 

255 Richard W. Cogley, “The Fall of the Ottoman Empire and the Restoration of 
Israel in the ‘]udeo-centric’ Strand of Puritan Millenarianism”, CH 72, nº 2 
(2003): 304-305, 328. 



 

60 

expresión “en parte” y por tanto haga referencia a la mayor parte de 
la nación de los descendientes de Israel.256  
 Entre los católicos, Tomás Cayetano (1469-1534), cardenal 
en Roma durante la época de la Reforma, comenzó su trabajo exe-
gético en 1523 tratando de contrarrestar la influencia de la Refor-
ma. En su comentario a la epístola a los Romanos, sostiene que 
11:26 se refiere a la futura salvación de todos los israelitas, y no 
solo de algunos.257 Sin embargo no especifíca si lo plantea desde 
un punto de vista sincrónico o diacrónico ni cómo tiene lugar esa 
salvación. 
 Su correligionario Cornelio Lapide (1567-1637), prolífico 
exégeta, considerado el mayor comentarista de la época,258 escribió 
comentarios de todos los libros de la Biblia, excepto Job y Salmos. 
En su comentario a las epístolas paulinas rechaza la interpretación 
de la expresión “todo Israel” en referencia a un Israel espiritual y 
sostiene que se refiere a todas las tribus de Israel (excepto Dan) que 
se convertirán y se salvarán al fin del mundo.259 Sin embargo, al 
final de su exposición matiza que no se refiere a todos los judíos,260 
pero no explica cómo armoniza sus afirmaciones. 
 Hugo Grotius (1583-1645), niño prodigio, entró a la univer-
sidad de Leiden con tan solo once años de edad. Allí recibió una 
educación esmerada en leyes, filosofía humanista y filología. A 
partir de la publicación de la obra De Veritate Religionis Christia-
nae (1627) tuvo una activa participación en el mundo académico 

                                                
256 Charles Ferme, A Logical Analysis of the Epistle of Paul to the Romans, trad. 

William Skae (Edinburgh: Wodrow Society, 1850), 231-233. 
257 Thomae de Vio Caietani, In Omnes D. Pauli et aliorum apostolorum epistolas 

commentarii (Lugduni, 1639), 67. 
258 J. Crehan, “The Bible in the Roman Catholic Church from Trent to the Pre-

sent Day”, en Cambridge History of the Church, vol. 3, The West from the 
Reformation to the Present Day, ed. S. L. Greenslade (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1963), 216. 

259 Cornelio Lapide, Comentaria in Omnes Divi Pauli Espistolas (Antverpiae, 
Apud Iacobum Mevrsivm, 1679), 154, “Id est, pene omnes, plurimi ex singulis 
tribubus Israel, excepta una tribu Dan, in fine mundi convertentur & salvabu-
tur”.  

260 Ibíd., “Ergo omnes omnino Iudaei in fine mundi non convertentur ad Chri-
stum”. 



 

61 

como apologeta cristiano. En su obra Annotationes in Epistolas 
Pauli interpretó Ro 11:26 como una referencia a la salvación del 
“verdadero Israel”, definido como el “Israel de Dios”, tal y como 
Pablo mismo lo definió en Gal 6:16.261 
 Johannes Cocceius (1603-1669), teólogo alemán de la Igle-
sia Reformada, fue profesor de exégesis y filología hebrea en Ho-
landa. Respecto a este pasaje, Cocceius entendió que el “todo Is-
rael” hacía referencia a una futura conversión de los judíos cuando 
fuesen provocados a celos por la salvación de la iglesia. Por tanto, 
lo emplaza como un acontecimiento escatológico.262 
 Turretin (Johannis Alphonsi Turrettini 1623-1687) fue un 
activo defensor de la unión entre la Iglesia Reformada y la luterana. 
Escribió desde Ginebra numerosas obras teológicas, erigiéndose 
como la figura más destacada del llamado “escolasticismo protes-
tante”.263 En In Pauli apostolic ad Romanos epistolae, comenta una 
posible interpretación a este pasaje según la cual la revelación del 
misterio hace referencia a la futura salvación de los judíos cuando 
se conviertan a la fe, y de esta forma ingresen a la iglesia.264  
 J. A. Bengel (1687-1752), teólogo luterano alemán, pionero 
de la exégesis crítica del NT, lanzó el principio de crítica textual de 
la lectio difficilior. Sus principales contribuciones son el texto grie-
go crítico Novum Testamentum Graecum (1734), y el comentario 
exegético Gnomon Novi Testamenti (1742). En esta última obra 
interpreta brevemente la expresión “todo Israel” en referencia al 
“Israel” del versículo 25, separado de los gentiles, pero restaurado 

                                                
261 Hugo Grotius, Annotationes in Epististolas Pauli (Amstelaedami, 1679), 743. 
262 Johannes Cocceji, Diagramata quibus summam rerum in Pauli Epistolam ad 

Romanos (Amstelodami, 1706), 168. 
263 Cf. Richard A. Muller, “Scholasticism Protestant and Catholic: Francis Tur-

retin on the Object and Principles of Theology” CH 55, nº 2 (1986): 195; 
Latourette, History of Christianity, 1:739-740. 

264 Johannis Alphonsi Turretinni, In Pauli apostolic ad Romanos epistolae capita 
XI: Praelectiones. Criticae, theologicae et concionatiorae (Lausanne: Marci-
Michaelis Bousquet, 1741), 365-366. 



 

62 

y convertido,265 aunque no explica suficientemente cómo tiene lu-
gar esa conversión ni el tiempo en el que ocurre. 
 John Wesley (1703-1791), considerado el padre del meto-
dismo,266 no escribió un comentario a Romanos pero tiene algunas 
referencias explicativas sobre pasajes controvertidos del NT. Res-
pecto a Ro 11:26 Wesley entiende que el endurecimiento de Israel 
ha sido parcial, pero cuando entren los gentiles y haya una gran 
cosecha entre los pueblos paganos, “todo Israel” entrará al ser con-
vencido por la venida de los gentiles. Posteriormente habrá una 
cosecha aún mayor entre los gentiles una vez que haya entrado Is-
rael.267 Por el comentario se percibe que habla del pueblo judío, y 
aunque no explica suficientemente en qué consiste la entrada de los 
gentiles ni la entrada posterior de Israel, parece que supone una 
conversión masiva del pueblo judío al final de la historia. 

Resumen 

 La Reforma produjo un renovado interés por el estudio de 
los textos originales, tratando de liberar la interpretación de la Bi-
blia de la interpretación tradicional, o al menos de fundamentarla 
exegéticamente. Los comentarios sobre la epístola a Romanos se 
multiplicaron, apoyados en un valioso esfuerzo metodológico. Fru-
to del estudio exegético profundo del texto bíblico en general, y de 
la epístola a los Romanos en particular, la mayoría de los reforma-
dores (Bucero, Melanchton, Ecolampadio, Bugenhagen, Calvino, 
Brenz, Grotius) entendieron la expresión “todo Israel” en sentido 
espiritual y rescataron la interpretación de Ro 11:26 en términos 
espirituales en referencia a la salvación del conjunto de los creyen-
tes. De especial relevancia son Melanchton y Calvino, considera-
dos como los mejores exegetas de la Reforma.  
                                                
265 Alberti Bengelii, Gnomon Novi Testamenti (Tubingen: 1742), 600. “Omnis 

Israel: Israel gentibus contradistinctus, de quo v.25. Dicuntur […] respectu 
oerum, qui preriere: sed ipsum Residuum, in se copiosum, totum converterur”. 

266 Para un análisis del movimiento wesleyano y sus consecuencias véase J. 
Kent, Wesley and the Wesleyans (Cambridge: Cambridge University Press, 
2002). 

267 John Wesley, “Notes on St. Paul’s Epistle to the Romans”, en Explanatory 
Notes upon de New Testament (Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 
1981), 2:42. 



 

63 

 Conforme los autores se separan en el tiempo del periodo de 
la Reforma, y coincidiendo con el estancamiento exegético del es-
colasticismo protestante, vuelve a ser frecuente la interpretación 
étnica de la expresión “todo Israel”. Sin embargo, incluso entre los 
que interpretan el texto en términos étnicos, no se contempla una 
forma de salvación del pueblo judío al margen de la fe en Jesús. 

Posiciones modernas y contemporáneas (siglos XIX-XXI) 

 El progresivo desarrollo de la filosofía como ciencia inde-
pendiente en los tiempos modernos y su gradual separación de la 
teología propiciada por el racionalismo —revertiendo la fusión 
promovida en el escolasticismo— propiciaron una reevaluación 
crítica del significado y la interpretación de la Escritura.268 Así, en 
el siglo XIX comenzaron a tomar fuerza los métodos liberales de 
interpretación y el llamado método histórico-crítico se afianzó en-
tre los eruditos.269 Sin embargo, el grado en que estos métodos 
afectaron a la interpretación de Ro 11:26 no es muy relevante pues-
to que la autoría de Pablo no fue seriamente disputada y el texto no 
se presta a un análisis crítico en esta línea.  

Más importancia tuvo a fines del siglo XIX y comienzos del 
XX la creencia en un futuro para Israel basado en un cumplimiento 
literal de las profecías del AT, que se extendió debido a la pujanza 
del premilenarismo y el dispensacionalismo.270 Hacia 1850, se pro-
                                                
268 W. Neil, “The Criticism and Theological Use of the Bible, 1700-1950”, en 

Cambridge History of the Church, vol. 3 The West from the Reformation to the 
Present Day, ed. S. L. Greenslade (Cambridge: Cambridge University Press, 
1963), 238. Ya en el siglo XVII Bacon y Descartes habían alzado dudas res-
pecto a la autoridad de la Biblia frente a la supremacía de la razón, pero el re-
chazo a lo sobrenatural de la Ilustración marcó de forma definitiva el liberalis-
mo teológico del siglo XIX (cf. Eckman, Exploring Church History, 75). 

269 Grant y Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 110-11; 
Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 52-53. Para un resumen 
introductorio sobre el surgimiento de este método véase Edgar Krentz, The 
Historical-Critical Method (Philadelphia: Fortress, 1975), 6-32. 

270 Blaising, “The future of Israel as a Theological Question”, 437. El dispensa-
cionalismo es un enfoque hermenéutico a la Biblia, más que un teología en sí 
(Harold H. Rowdon, “Dispensationalism” en The Dictionary of Historical 
Theology, ed. Trevor A. Hart [Grand Rapids, Michigan: Paternoster Press, 
2000], 162. Se convirtió en movimiento dentro del evangelicalismo americano 
tras 1870. La creencia principal es la división del tiempo en dispensaciones, 



 

64 

dujo una especie de cisma entre los eruditos europeos (principal-
mente anglosajones) protagonizado por los que creían que los ju-
díos debían convertirse antes de ser restaurados como nación, y los 
que pensaban que los judíos serían convertidos masivamente al 
final de los tiempos.271 Esta última postura, basada en la interpreta-
ción de Ro 11:26, y expandida sobre todo por Charlotte Elizabeth 
Tonna,272 implicaba que la nación judía debía conservar los benefi-
cios del pacto antiguo hasta sus últimas consecuencias. Esta idea 
entró en conflicto con los intentos de algunos cristianos por evan-
gelizar la nación de Israel antes de la venida del Mesías y se puede 
considerar como precursora de la llamada teología del “doble pac-
to” (two-covenant theology), que tiempo después propuso precisa-
mente la salvación especial del Israel étnico mediante la fidelidad 
al pacto sinaítico, en paralelo al pacto de Dios con la iglesia.273 
Entre estas teorías y la interpretación de Ro 11:26 se ha creado una 

                                                                                                          
que se conciben como diferentes etapas en la revelación progresiva de Dios. 
John Nelson Darby fue el primero en crear un sistema completo de interpreta-
ción, sobre todo con su Scofield Referente Bible. Hacia 1920 ya había eclipsa-
do otros tipos de premilenarismo y se identificó estrechamente con el movi-
miento fundamentalista. Actualmente el dispensacionalismo es el tipo de 
escatología más común en las escuelas e iglesias fundamentalistas. Concise 
Dictionary of Christianity in America, ed. Daniel G. Reid (Downers Grove, 
Illinois: InterVarsity Press, 1995), 106. Para una crítica a la escatología dispen-
sacionalista premilenarista véase David P. Gullón, “An Investigation of Dis-
pensational Premillennialism: An Analysis and Evaluation of the Eschatology 
of John F. Walvoord” (Tesis doctoral: Andrews University, 1992). 

271 William D Rubinstein y Hilary L. Rubinstein, Philosemitism: Admiration and 
Support in the English-Speaking World for Jews, 1840-1939 (London: Mac-
Millan Press, 1999), 133. 

272 Ídem. 
273 Véase por ejemplo Krister Stendahl, Paul Among Jews and Gentiles (Phila-

delphia: Fortress Press, 1976); L. Gaston, Paul and the Torah (Vancouver: 
University of British Columbia Press, 1987). Para una crítica a esta teoría, que 
no se puede sustentar basándose en el NT, véase por ejemplo John J. Johnson, 
“A New Testament Understanding of the Jewish Rejection of Jesus: Four The-
ologians on the Salvation of Israel”, JETS 43, nº 2 (2000): 229-246. Para una 
historia de la polémica entre el premilenarismo, el postmilenarismo y el debate 
de la “restauración de Israel” en tales planteamientos desde el siglo XIX hasta 
mediados del siglo XX, véase Victor McCracken, “The Restoration of Israel”, 
ResQ 47, nº 4 (2005): 207-220. 



 

65 

relación de simbiosis en la que este versículo se invoca para ali-
mentar las creencias sobre la restauración de Israel, y al mismo 
tiempo, estos sistemas teológicos producen nuevos esfuerzos inter-
pretativos sobre el versículo en esta línea ideológica. 
 Moses Stuart (1832), profesor de literatura bíblica en el 
Seminario Teológico de Andover, sostiene en su comentario que 
“todo Israel” se refiere al pueblo antiguo del pacto. Entiende que 
cuando haya entrado la plenitud de los gentiles “todo Israel” será 
reclamado como pueblo. Sin embargo reconoce que es difícil de-
terminar si esto implica cada individuo, y deja la cuestión abier-
ta.274  
 Friedrich August Gottreu Tholuck (1856) profesor de teolo-
gía protestante en la Universidad de Berlín fue consagrado con su 
comentario a Romanos como un exegeta respetable en su tiempo. 
En él señala la posibilidad de que la expresión “todo Israel” haga 
referencia a un concepto amplio, en términos espirituales, consti-
tuido por el conjunto de los justos.275 

Johan Tobias Beck (1884),276 erudito conservador luterano, 
profesor de teología sistemática en la Universidad de Tübingen, en 
su comentario a Romanos interpreta el pasaje en referencia al “Is-
rael espiritual” como remanente fiel, en los mismos términos en los 
que Filipenses 3:3 define a la comunidad cristiana como “la circun-
cisión”.277  
 Heinrich August Wilhelm Meyer (1886), pastor protestante 
alemán, publicó numerosas obras teológicas, entre ellas un comen-
tario exegético al NT. En su comentario a la epístola a Romanos 
entiende que la expresión “todo Israel” se refiere al pueblo judío 

                                                
274 Moses Stuart, A Commentary on the Epistle to the Romans (London: J. Had-

don, 1836). 
275 F. A. G. Tholuck, Comentar zum Brief and die Römer (Salle: Eduard Anton, 

1856), 627-628. 
276 A partir de esta sección las fechas indican la fecha de publicación del comen-

tario principal a Romanos del autor correspondiente. 
277 Johann Tobias Beck, Erklärung de Briefes Pauli on die Römer (Gütersloh: 

Bertelsmann, 1884), 183-184. 



 

66 

“como un todo”, definido en términos del linaje patriarcal, aunque 
permanezca en incredulidad.278  
 Frédéric Godet (1893), pastor protestante suizo ampliamen-
te leído y apreciado todavía en círculos conservadores, escribió un 
comentario a Romanos en el que señala respecto a Ro 11:26 que la 
expresión hace referencia a todos los israelitas de forma indivi-
dual.279 Sin embargo no explica suficientemente si la referencia es 
en sentido diacrónico o sincrónico, y si debe mediar la conversión 
primero.  
 Handley Moule (1893) fue director del Ridley Hall en 
Cambridge y posteriormente obispo de Durham. En su comentario 
expresa que no es posible interpretar Israel aquí en un sentido “mís-
tico”, sino que se refiere a la nación escogida de Israel a la que le 
espera una “bendición espiritual, divina, de toda gracia, del todo 
individual en su acción sobre cada miembro de la nación, pero na-
cional en la escala de sus resultados”. No entiende “todo Israel” 
como necesariamente cada uno de los miembros del Israel nacio-
nal, pero sí una “vasta mayoría”, lo que resultará un “milagro espi-
ritual en una escala antes desconocida”.280 
 Sanday y Headlam (1895) sostienen que Pablo describe la 
salvación de todo Israel “como un todo, y no necesariamente inclu-
yendo a cada individuo israelita”, una vez que se pase su endure-
cimiento temporal y los gentiles hayan entrado en el reino de Cris-
to. Para ellos, la expresión “todo Israel será salvo” significa que el 
pueblo de Israel como nación, y no una parte de ellos, se unirá a la 
iglesia cristiana. Eso no significa que cada israelita se vaya a sal-
var. Según ellos Pablo se refiere a la “salvación final” pero no se 
refiere a los judíos que ya habían muerto, o a los que habrían de 
morir, sino que simplemente está considerando la forma que Dios 
tiene de tratar a la nación “como un todo”. El Mesías traerá el per-

                                                
278 Heinrich August Wilhelm Meyer, Handbuch über den Brief des Paulus an die 

Römer (Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht Verlag, 1886), 555-556. 
279 Frédéric Godet, Comentar zu dem Brief an die Römer (Hannover: Verlag von 

Karl Meger, 1893), 225. 
280 Handley C. G. Moule, Exposición de la Epístola de San Pablo a los Romanos 

(Buenos Aires: Juan H. Kidd y Cia., 1924), 258-260. 



 

67 

dón de los pecados y la purificación de Israel para cumplir así su 
pacto con su pueblo.281  
 Henry P. Liddon (1897) entiende en este pasaje que el endu-
recimiento de Israel durará hasta que los gentiles se hayan incorpo-
rado a la iglesia de Dios. Solo después Israel como nación se unirá 
a la iglesia de Cristo y de esta forma será salvo.282 Sin embargo no 
explica si tendrá lugar una conversión masiva de todos y cada uno 
de los judíos, o será un evento institucional en sentido general. 
 Karl Barth (1922), considerado uno de los teólogos más 
influyentes del siglo XX,283 es de los autores que más se esforzó 
por recuperar la autoridad de la Biblia.284 Dejó como legado su 
monumental obra Die Kirchliche Dogmatik (Dogmática de la igle-
sia), y escribió tres comentarios distintos a Romanos, aunque la 
versión más extendida fue la de 1922. Se trata, mucho más que de 
un comentario exegético, de un comentario teológico sistemático, 
en el que Barth emplea pocas referencias lingüísticas y exegéticas 
para construir su teología. Interpreta “Israel” en el capítulo 11 co-
mo un símbolo de la iglesia.285 No hace ninguna alusión al Israel 
histórico, y no señala diferencia entre los judíos y los gentiles con-

                                                
281 Sanday y Headlam, Romans, 335, 336. Schreiner dice que aquí Sanday y 

Headlam se refiere a la salvación de todos los judíos a través de la historia, in-
cluso los endurecidos por Dios (Schreiner, Romans, 618), sin embargo, esto no 
parece corresponder con el comentario de Sanday y Headlam. Munck tampoco 
lo ve así, sino que ellos hablan de Israel como un todo (Johannes Munck, Paul 
and the Salvation of Mankind, trad. Frank Clarke [Richmond: John Knox, 
1959], 136).  

282 Henry Parry Liddon, Explanatory Analysis of St. Paul’s Epistle to the Romans 
(London: Longmans Green, 1897), 215-222. 

283 Godsey, “The Interpretation of Romans in the History of the Christian Faith”, 
15. 

284 Grant y Tracy, A Short History of the Interpretation of the Bible, 133. 
285 Ha sido señalado el uso dialéctico del término Israel que hace Barth en sus 

obras (cf. Stephen R. Haynes, “‘Recovering the Real Paul’: Theology and Exe-
gesis in Romans 9-11”, ExAud 4 (2001): 74). En esta sección del comentario la 
referencia es predominantemente a la iglesia como conjunto de creyentes. 
Véase al respecto Angus Paddison, “Karl Barth’s Theological Exegesis of Ro-
mans 9-11 in the Light of Jewish-Christian Understanding”, JSNT 28, nº 4 
(2006): 471-472. 



 

68 

vertidos, ya que todos forman parte de la iglesia.286 Al llegar al 
versículo 26 interpreta la expresión “todo Israel” en referencia a la 
salvación del creyente como concepto soteriológico, sin hacer nin-
guna mención a los judíos.287 Aunque es cierto que se percibe un 
cambio en la posición de Barth sobre el pueblo judío entre su co-
mentario a Romanos y la publicación de Die Kirchliche Dogma-
tik,288 en todo caso en esta última sigue identificando a “todo Is-
rael” como el conjunto de los elegidos sin referencias étnicas.289  
 Adolf Schlatter (1935), uno de los eruditos conservadores 
más notables de su tiempo,290 en su comentario sobre este pasaje 
reconoce la existencia de un “Israel espiritual” con el cual Pablo se 
identifica en la epístola. Sin embargo sostiene que en este versículo 
Pablo está haciendo referencia a los judíos. Entiende que conforme 
el endurecimiento sea quitado de ellos, los que son llamados por 
Dios se apartarán de la comunidad judía y dejarán de ser judíos. 
Así, cuando comience la salvación de Israel, el mensaje de Jesús 
hará que todos se “sujeten a él”. Sin embargo, el que por una parte 
se refiera a Israel como el pueblo étnico, y por otra sostenga que el 
llamado de Jesús a los judíos una vez cese el endurecimiento hará 
que “dejen de ser judíos”,291 parece un razonamiento contradicto-
rio. 
 R. C. H. Lenski (1936) rechaza las explicaciones anteriores 
sobre este versículo. Sostiene que la expresión “todo Israel” no 
puede referirse al Israel físico entero, y que tampoco tiene sentido 
                                                
286 “Esta salvación concierne a todo Israel, la Iglesia entera, toda iglesia. Y así, la 

Iglesia es la figura del que había de venir, el cumplimiento de la profecía, el 
canal a través del cual fluye el agua viviente de salvación” (Karl Barth, Carta a 
los Romanos, trad. Abelardo Martínez de la Pera (Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 1998), 485.  

287 Ibíd., 486-488. 
288 Katherine Sonderegger, That Jesus Christ Was Born a Jew: Karl Barth’s 

“Doctrine of Israel” (University Park: Pennsylvania State University Press), 
1992, 163-164.  

289 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 2.2:330. 
290 Bray, Biblical Interpretation, 339. 
291 Adolf Schlatter, Romans: The Righteousness of God, trad. Siegfried S. 

Schatzmann (Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1995), 221-226. El 
comentario original fue publicado en alemán en 1935. 



 

69 

entender una conversión futura de todo el pueblo judío. Por tanto 
Lenski interpreta que este versículo señala la salvación de todos los 
“elegidos” de Israel, los que son dignos de su nombre, los que for-
man el “Israel de Dios” en el mismo sentido que en Gálatas 6:16. 
Sin embargo discrepa de la interpretación de Calvino y entiende 
que su propuesta es diferente a la que contempla un “Israel espiri-
tual” formado por judíos y gentiles.292  
 Anders Nygren (1944) en un breve comentario a este ver-
sículo, sostiene que el endurecimiento de una parte de Israel dura 
hasta que entren los gentiles, y después “le tocará el turno a Israel 
como pueblo”, de forma que “todo Israel” como pueblo se salvará. 
Sin embargo no explica ni la entrada de los gentiles, ni cómo va a 
ocurrir esa salvación del conjunto de Israel como pueblo.293 

Tras el Holocausto 
La Segunda Guerra Mundial marcó profundamente la con-

ciencia occidental, e impactó notablemente en la teología.294 El 
Holocausto en particular, originó un cambio de mentalidad general 
respecto a los judíos y a Israel.295 Desde entonces, para algunos 
autores, “términos como Auschwitz ejercen una función hermenéu-

                                                
292 R. C. H. Lenski, The Interpretation of St. Paul’s Epistle to the Romans (Min-

neapolis: Augsburg Publishing House, 1961), 936. Lenski parece contradecirse 
en su intento por desmarcar su postura de la de Calvino, porque en la página 
727 sostiene que el endurecimiento “en parte” ocurre al Israel físico, mientras 
que “todos” los que serán salvos son el Israel espiritual, al que solo Dios consi-
dera como Israel. Parece que la clave de su interpretación es no aplicar la cate-
goría “Israel” a los gentiles, sino solo a los judíos elegidos, que Dios considera 
como el verdadero Israel.  

293 Anders Nygren, La Epístola a los Romanos, trad. Carlos Witthaus y Greta 
Mayena (Buenos Aires: La Aurora, 1969), 335. El comentario original fue pub-
licado en 1944. 

294 Klein et al., Introduction to Biblical Interpretation, 58. 
295 Cf. Glenn David Earley, “The Radical Hermeneutical Shift in Post-Holocaust 

Christian Theology”, Journal of Ecumenical Studies 18, nº 1 (1981): 16-32. 
Para un estudio sobre las repercusiones del Holocausto en el resto del siglo XX 
y la actualidad a nivel social y político véase Tony Kushner, “Offending de 
Memory? The Holocaust and Pressure Group Politics”, en Philosemitism, Anti-
semitism and “the Jews”, ed. Tony Kushner y Nadia Valman (Burlington: 
Ashgate Publishing Company, 2004), 246-262. 



 

70 

tica, que implica una nueva manera de comprensión”.296 Las atro-
cidades cometidas contra el pueblo judío han producido que un 
número creciente de autores perciban en Israel una entidad nacional 
teológicamente relevante y distinta de la iglesia.297 Este cambio de 
mentalidad, originado por la reflexión sobre la barbarie desplegada 
contra los judíos,298 ha producido frutos muy variados en el terreno 
eclesial y teológico,299 y ha tenido una influencia directa en el estu-
dio de Pablo.300 Simon Schoon señala que en las últimas décadas 
han cambiado más las relaciones entre los judíos y los cristianos 
que en dos mil años.301 Los efectos en la percepción de la religión 
han sido notables.302 Como consecuencia, se ha despertado una 
simpatía espiritual por el pueblo de Israel,303 y el mundo teológico 
protestante se ha transformado de un medio en el que el antisemi-
                                                
296 Mussner, Tratado sobre los judíos, 15. 
297 Hoehner, “Israel in Ro 9-11”, 145. 
298 E. Elizabeth Johnson, “Romans 9-11: The Faithfulness and Impartiality of 

God” en Pauline Theology: Romans, vol. III, ed. David M. Hay y E. Elizabeth 
Johnson (Minneapolis: Fortress Press, 1995): 211-239.  

299 Mussner, Tratado sobre los judíos, 12. 
300 Como señala Räisänen señala, por ejemplo: “No one can study Paul today 

without being aware of the challenge of the Holocaust to biblical interpreta-
tion” (Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”, 
179. 

301 Simon Schoon, “Christians and Jews after the Shoa and the Mission to the 
Jews” en The Image of the Judaeo-Christians in Ancient Jewish and Christian 
Literature, ed. Peter J. Tomson y Doris Lambers-Petri (Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2003), 301. 

302 Rubinstein señala: “since the Second World War Judaism as a religion has 
increasingly been seen as just another Western faith, dissimilar to Christianity 
only because it is older, and the ancestral religion of the other Western faiths. 
Almost without exception, Judaism’s rejection of the divinity of Jesus is no 
longer seen as execrable, but as irrelevant: the traditional Jewish position, that 
God granted His revelation to the Jewish people at Mount Sinai, and that this 
revelation, and God’s election of the Jewish people, has not been negated by 
the life of Jesus, is now almost universally accepted in the Christian main-
stream” (Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in 
the English-Speaking World for Jews, 1840-1939, 190). 

303 George A. F. Knight, Jews and Christians: Preparation for Dialogue (Phila-
delphia: Westminster Press, 1965), 140. 



 

71 

tismo era aparentemente la norma y el filosemitismo la excepción, 
en uno en el que el filosemitismo es la norma y el antisemitismo es 
la excepción.304 Este nuevo paradigma ha dado distintos frutos a lo 
largo de los años tanto en la exégesis como en la sistemática.305 

Aunque las teologías anteriores a la Segunda Guerra Mun-
dial no se podían considerar en general como antijudías, los siste-
mas teológicos y doctrinales previos a este evento raramente asig-
naban algún rol teológico relevante al pueblo judío contemporáneo 
o al Israel étnico.306 Sin embargo, en el nuevo contexto de sensibi-
lización posterior al Holocausto, la creación del estado moderno de 
Israel en 1948, así como un resurgimiento del movimiento sionis-
ta,307 atrajo las miradas de todo el mundo a Israel como un pueblo 
especial y generó una intensa reflexión teológica bíblica en este 
sentido.308  

El actual estado de Israel fue fundado oficialmente el 14 de 
mayo de 1948 en virtud de una resolución de la ONU del año ante-
rior,309 como conquista mayor del movimiento sionista, que ya ha-
                                                
304 Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the Eng-

lish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 189. 
305 Una de las principales características de ese cambio fue una reevaluación 

crítica del supersesionismo (Soulen, The God of Israel and Christian Theology, 
2). 

306 Douglas Harink, Paul Among the Postliberals (Grand Rapids, Michigan: 
Brazos Press, 2003), 151. 

307 Edward H. Flannery, “Zionism, the State of Israel, and the Jewish-Christian 
Dialogue”, Judaism 27, nº 3 (verano 1978): 313, incluido el llamado “sionismo 
cristiano”, que ha encontrado una especial expresión en Norteamérica, donde el 
sionismo encarna las expectativas políticas y religiosas de los judíos de la diás-
pora, y es presentado como un concepto religioso tanto entre judíos como no 
judíos (David Ellenson, Between Tradition and Culture: The Dialectics of Mo-
dern Jewish Religion and Identity [Atlanta: Scholars Press, 1994], 177). 

308 Edward H. Flannery, “Israel Reborn: Some Theological Perspectives” en 
Jewish-Christians Encounters Over the Centuries: Symbiosis, Prejudice, Holo-
caust, Dialogue, ed. Marvin Perry y Frederick M. Schweitzer (New York: Pe-
ter Lang, 1994), 369; O. Palmer Robertson, The Israel of God: Yesterday, To-
day, and Tomorrow (Phillipsburg, New Jersey: P&R, 2000), 167; Blaising, 
“The Future of Israel as a Theological Question”, 436. 

309 Diccionario del judaísmo, “Israel”, ed. Johan Maier y Meter Schäfer, trad. 
Dionisio Mínguez Fernández (Estella, Navarra: Verbo Divino, 1996), 214. 



 

72 

bía ganado fuerza durante el siglo XIX.310 La reconstrucción del 
estado político de Israel fue interpretada por muchos como una 
prueba inequívoca de la dirección especial de Dios sobre el pueblo 
judío, y como un cumplimiento profético de la restauración final de 
Israel.311 Mussner señala: “La existencia del estado de Israel le re-
cuerda a diario al mundo y a la iglesia que los judíos existen y que 
Dios no ha dejado de dirigirlos. En todo caso el estado de Israel 
constituye un signo inexcusable de esa realidad.”312 A partir de 
estas circunstancias, una gran cantidad de teólogos comenzaron a 
revisar sus teologías sobre Israel. Un interés renovado por la rela-
ción entre Israel y la iglesia ha desembocado en un gran consenso 
—basado principalmente en el estudio de los Ro 9-11— respecto a 
que Israel sí tiene un futuro en el plan de Dios.313 Aunque ya exis-
tían ese tipo de interpretaciones, el cambio hermenéutico ocurrido 
en estos años fue determinante para que diversos sectores cristianos 

                                                
310 Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the Eng-

lish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 149. 
311 Irving Greenberg, “Judaism and Christianity after the Holocaust” Journal of 

Ecumenical Studies 12 (1975): 546. 
312 Mussner, Tratado sobre los judíos, 32. Torrance señala también: “The     

establishment of the new State of Israel, following hard upon the most narrow-
ing ordeal of suffering the Jews have known, is surely the most significant sign 
given by God in his providential dealings with his covenanted People since the 
destruction of Jerusalem in A.D. 70, for now Israel as a complete entity has 
been openly thrust into the very centre of world history where it must bear wit-
ness to the sovereign rule of the living God and give an account of its divine 
vocation among the nations and peoples of mankind”. Torrance, Divine Mean-
ing: Studies in Patristic Hermeneutics, 94-95. 

313 Blaising señala: “After the awful tragedy of the Holocaust, many Biblical 
scholars have reassessed the anti-Jewish bias by which Scripture has been read, 
with the consequences being a major shift of opinion on the NT expectation of 
a future for Israel. Key to this has been the development of a consensus regard-
ing Paul’s teaching in Romans 9-11 that there is indeed a future in the plan of 
God for Israel ―not a redefined Israel, but ethnic-national Israel” (Blaising, 
“The Future of Israel as a Theological Question”, 437). Hoehner también con-
sidera que la mayoría de intérpretes, especialmente después del holocausto, ven 
a Israel como una entidad nacional distinta de la iglesia (Hoehner, “Israel in 
Romans 9-11”, 145). 



 

73 

supusieran la restauración final del pueblo étnico de Israel basán-
dose en estos pasajes de Romanos.314  
 Un ejemplo de estos cambios hermenéuticos lo constituye la 
llamada teoría del sonderweg para Israel, que surge fruto de esta 
“necesidad” de dar a Israel un lugar teológico en la historia.315 Co-
mo comenta John J. Johnson, muchos teólogos a partir del Holo-
causto consideran que cualquier vínculo que se establezca entre la 
salvación de los judíos y Cristo resulta inaceptable.316 De ahí sur-
gen opciones de salvación al margen de la fe en Jesús, en cualquie-
ra de sus variantes. Sin llegar a entender del mismo modo esta “vía 
especial de salvación”, los eruditos evangélicos y católicos han 
alcanzado una buena medida de consenso respecto a Israel en lo 
que se denomina la “teología del doble pacto”, que propone la exis-
tencia de dos pactos de salvación independientes, uno para Israel y 

                                                
314 Brendan Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s 

Gospel (Delaware: Michael Glazier, 1986), 205; Nicholas T. Wright, The Cli-
max of the Covenant: Christ and the Law in Pauline Theology (Minneapolis: 
Fortress Press, 1991), 233. 

315 Sonderwerg es una palabra alemana que significa “vía especial” y propone 
que la salvación final del pueblo judío ocurrirá de forma independiente a la fe 
en Jesús en un pacto especial entre Dios e Israel. Cf. Stendahl, Paul Among 
Jews and Gentiles; “Paul at Prayer”, Int 34 (1980): 240-249. Otros autores que 
han defendido esta posición son Pager, J. G. The Origins of Anti-Semitism: At-
titudes toward Judaism in Pagan and Christian Antiquity. New York: Oxford 
University Press, 1983, 252, 161; Gaston, L. Paul and the Torah. Vancouver: 
University of British Columbia Press, 1987; S. K. Stowers, A Rereading of 
Romans: Justice, Jews, and Gentiles. New Haven: Yale University Press, 1994. 
Mussner, Tratado sobre los judíos, 30-35. Para una crítica a esta postura espe-
cialmente en relación con Ro 11:26 véase Hvalvik, “A Sonderweg for Israel”, 
87-107; para una crítica sobre la postura de Stowers, véase Bruce Longenecker, 
“On Israel’s God and God’s Israel: Assessing Supersessionism in Paul”, Jour-
nal of Theological Studies (JTS) 58, nº 1 (2007): 27-33.  

316 Johnson, “A New Testament Understanding of the Jewish Rejection of Je-
sus”, 230. Más adelante señala con una claridad meridiana: “Christian theology 
must be based on revelation, not on human experience, however tragic and far-
reaching that experience may be. To assume that Christian theology must 
change as a result of the Holocaust is to base our theological thought on the 
tragedy of human evil rather than on the revelation of God. And while the Hol-
ocaust is a particularly obscene example of human depravity, it is different on-
ly in degree, not in kind, from all the sins of mankind throughout the centu-
ries.” (Ibíd.). 



 

74 

otro para los cristianos.317 Una consecuencia lógica de este plan-
teamiento es que la labor de evangelización entre los judíos se 
vuelve totalmente innecesaria.318 Si la forma de salvación para el 
pueblo judío es diferente e independiente de la fe cristiana, el men-
saje cristiano resulta irrelevante para el pueblo judío.319  
 En general los elementos más prosionistas del protestantis-
mo occidental están representados en la derecha cristiana norte-
americana, en especial en la llamada Moral Majority.320 A partir de 
los años 70, las iglesias evangélicas se han pronunciado de forma 
creciente a favor de que el pacto de Dios con el pueblo judío es 
válido todavía.321 Por su parte el catolicismo ha mantenido sobre sí 
mismo una sospecha de antisemitismo como reliquia del catolicis-
mo medieval.322 Pero algo comenzó a cambiar a partir del Concilio 

                                                
317 Véase Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the Rela-

tionship between the Jewish People and Jesus Christ (London: SPCK, 1949), 
315-322. 

318 Aunque esta conclusión es aceptada incluso por eruditos no partidarios nece-
sariamente de la teoría del Sonderweg. Fleischner refleja la opinion de comen-
taristas para los que el diálogo entre judíos y cristianos comienza cuando ter-
mina el propósito evangelizador de los cristianos a los judíos. Véase Eva 
Fleischner, Judaism in German Theology Since 1945: Christianity and Israel 
Considered in Terms of Mission. American Theological Library Association 
Monograph Series 8 (Metuchen, New Jersey: Scarecrow Press, 1975), 119. 

319 Esta conclusión ha sido criticada duramente por ser totalmente incoherente 
desde el punto de vista bíblico. Como señala Blaising: “To suggest that Chris-
tianity and Judaism see each other as validly separate religions insults both 
Christianity and Judaism at their fundamental, that is Biblical, levels” 
(Blaising, “The Future of Israel as a Theological Question”, 441). 

320 Rubinstein y Rubinstein, Philosemitism: Admiration and Support in the En-
glish-Speaking World for Jews, 1840-1939, 197, señalan que una encuesta de 
1995 mostró que los mayores defensores del estado de Israel, detrás de los ju-
díos americanos, eran los protestantes evangélicos de raza blanca. 

321 Paul M. Van Buren, “The Chuch and Israel: Romans 9-11.” PSBSup 1 (1990): 
8. 

322 Que, según algunos autores, se vio acrecentada por su papel pasivo en el 
Holocausto, la negativa del papa Pio XII a condenarlo públicamente y el apoyo 
a miembros del partido nazi para abandonar Alemania e instalarse en algunos 
países de América Latina predominantemente católicos (cf. Rubinstein y Ru-
binstein, Philosemitism: Admiration and Support in the English-Speaking 
World for Jews, 1840-1939, 197). Por eso algunos llegan al extremo de insi-



 

75 

Vaticano II,323 que definió al judaísmo como “cercano a Dios” y el 
papa Juan Pablo II declaró explícitamente que el pacto antiguo en-
tre Dios y los judíos “nunca había sido derogado”.324 El acerca-
miento católico no fue un hecho aislado, ya que la mayoría de igle-
sias protestantes también habían proclamado llamados a la 
reconciliación.325 El análisis de los comentarios a la epístola a los 
Romanos a partir del Holocausto da muestras de este cambio her-
menéutico, en el que la interpretación que otorga a “todo Israel” un 
significado diferente del étnico ha desaparecido casi por comple-
to.326 
 A. M. Hunter (1955) señala en este pasaje que el endureci-
miento de Israel durará hasta que el mundo gentil como un todo 
entre en la iglesia, y así, movidos por una envidia salvadora, Israel, 
también como un todo, será salvo.327 
 Vincent Taylor (1955) se limita a comentar brevemente que 
Romanos 11:26 no habla de una salvación universal de todos y 
cada uno de los judíos, sino que es una expresión que implica Israel 
como un todo, y no necesariamente cada individuo.328 No precisa 

                                                                                                          
nuar que la iglesia fue indirectamente responsable del Holocausto (Jocz, The 
Jewish people and Jesus Christ after Auschwitz, 43). 

323 Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ after Auschwitz: A Study in 
the Controversy between Church and Synagogue (Grand Rapids, Michigan: 
Baker Book House, 1981), 63, señala el Concilio Vaticano II como el comien-
zo de un proceso de curación y reconciliación. 

324 Palabras del papa Juan Pablo II a los representantes de la comunidad judía de 
Mainz, ex Alemania Occidental. Citado en Rubinstein y Rubinstein, Philosemi-
tism: Admiration and Support in the English-Speaking World for Jews, 1840-
1939, 198. Mussner señala: “El fruto mayor dentro del terreno católico lo cons-
tituyó la sección dedicada a los judíos en la declaración conciliar Nostra aeta-
te” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 12). También señala este documento 
como un hito en las relaciones entre judíos y cristianos Schoon, “Christians and 
Jews after the Shoa and the Mission to the Jews”, 302. 

325 Jocz, The Jewish People and Jesus Christ after Auschwitz, 63. 
326 A excepción del erudito católico N. T. Wright, como será señalado. 
327 Archibald M. Hunter, The Epistle to the Romans (London: SCM Press, 1973), 

104. 
328 Vincent Taylor, The Epistle to the Romans (London: Epworth Press, 1955), 

77. 



 

76 

cuándo ocurrirá o si la referencia Israel “como un todo” tiene senti-
do sincrónico o diacrónico. 
 C. K. Barrett (1957) sostiene que Pablo se refiere al Israel 
étnico, pero no a cada uno de los israelitas, sino al pueblo en con-
junto.329 Para ello cita el tratado Sanedrín de la Misnah, en el que 
se describe lo que la tradición judía entiende por “todo Israel”. 330 
 John Murray (1959) también sostiene que Romanos 11:26 
hace referencia al Israel étnico, y la salvación de este “Israel” es la 
revelación del misterio del versículo anterior. Para él, es exegéti-
camente imposible otra interpretación del término Israel. Esta sal-
vación ocurre porque los judíos vendrán a la fe cristiana y se arre-
pentirán. Sin embargo, la frase “todo Israel” no se refiere a cada 
uno de los israelitas, sino al pueblo de Israel en conjunto.331 

Howard Rhys (1961) después de presentar las diferentes in-
terpretaciones posibles se decanta por entender que aquí “todo Is-
rael” hace referencia a la nación de Israel en términos corporativos, 
sin necesariamente incluir a cada uno de sus individuos. Sin em-
bargo ni argumenta suficientemente su posición, ni explica por qué 
rechaza las otras opciones.332 
 F. F. Bruce (1963) sostiene que la frase “todo Israel” no se 
refiere simplemente a un remanente fiel, sino a la nación como un 
todo. Para él, el nuevo pacto no se completa hasta que incluye al 
pueblo del antiguo pacto. Señala que Romanos 11:26 no habla de la 
restauración terrenal de un reino davídico sino que hace referencia 
a la salvación final. Bruce sostiene para su argumentación que “to-
do Israel” es una expresión recurrente en la literatura judía que no 
implica cada uno de los judíos sin excepción, sino Israel como un 
todo, y para ello también cita la Misnah (San 10:1).333 Esta cita que 

                                                
329 Barrett, The Epistle to the Romans, 222-223. 
330 San 10:1 “Todo Israel tiene parte en la vida del mundo futuro”. Más adelante, 

en el capítulo 2, esta cita será comentada. 
331 Murray, The Epistle to the Romans, 96-97.  
332 Howard Rhys, The Epistle to the Romans (New York: The Macmillan com-

pany, 1961). Se echa en falta una mayor reflexión sobre las posibilidades de 
interpretación de este pasaje y de las implicaciones de cada una de ellas. 

333 F. F. Bruce, The Epistle of Paul to the Romans: An Introduction and Com-
mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1963), 221, 222. 



 

77 

traen a colación Barrett y Bruce es utilizada frecuentemente por los 
comentaristas que convergen en su interpretación para explicar la 
salvación del pueblo de Israel “como un todo”, y no como un asun-
to afectando a cada uno de los miembros de la nación.334 
 Kart H. Schelke (1964) no es muy explícito en su comenta-
rio sobre estos versículos y se limita a decir que Pablo argumenta 
con el AT la promesa de la salvación de Israel en clara referencia al 
pueblo judío histórico. Sin embargo no detalla cómo ocurre la sal-
vación, ni si se refiere al pueblo judío al fin de la historia o en sen-
tido diacrónico.335 
 W. M. S. Plumer (1971) cita la interpretación de Calvino 
sobre el pasaje, pero finalmente se decanta por entender la expre-
sión “todo Israel” en referencia a los judíos que aceptarán al Mesías 
al fin de la historia.336 
 Ernst Käsemann (1973) trata de identificar varios tipos de 
tradiciones prepaulinas en su comentario a Romanos, y considera 
que los versículos 25-27 contienen elementos de tradiciones apoca-
lípticas judías. Por ello sostiene que la última parte del versículo 25 
alude a la condición anterior a la parousia, y que el 26 presenta la 
consiguiente conversión de todo Israel al final de la historia. Con-
sidera que “todo Israel” no implica la suma de cada uno de los in-
dividuos, sino el pueblo étnico en general.337  
 Para Matthew Black (1973) la expresión “todo Israel” en Ro 
11:26 parece implicar todo el Israel nacional o étnico, y su salva-
ción no tiene lugar en esta tierra, sino en el juicio final.338 No obs-
tante no especifica de qué forma tiene lugar esa salvación, si es por 
la fe tras una conversión, o por una vía especial. Tampoco señala si 
se refiere a la nación en sentido diacrónico, o sincrónico al fin de la 
historia. 

                                                
334 Será analizada en el capítulo siguiente. 
335 Kart H. Shelkle, The Epistle to the Romans (New York: Herder and Herder, 

1964), 184-185. 
336 William M. S. Plumer, Commentary on Romans (Grand Rapids, Michigan: 

Kregel Publications, 1979), 553. 
337 Käsemann, Romans, 312-314.  
338 Mathew Black, Romans (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1989), 160. 



 

78 

 J. C. O’Neill (1975) dedica un breve comentario a este pa-
saje en el que sostiene que el endurecimiento de Israel es parcial, y 
cuando termine tendrá lugar su salvación plena.339 Aunque no lo 
menciona de forma explícita se percibe una referencia a Israel en 
términos étnicos o nacionales. Sin embargo, O’Neil sostiene que 
partes considerables de la epístola a los Romanos son interpolacio-
nes posteriores a la obra de Pablo, y considera la sección 10:16-
11:32 como una de ellas.340 
 Otto Kuss (1976) sostiene que para Pablo la salvación de 
“todo Israel” implica que el pueblo judío se convertirá después de 
que “el número de gentiles, establecido por Dios, haya encontrado 
el camino de la fe”, y lo hará en conjunto, como pueblo. Sin em-
bargo, aclara que esto no implica que se vayan a convertir todos los 
judíos sin excepción.341 
 Heinrich Schlier (1977), profesor de Nuevo Testamento en 
la Universidad de Bonn, sostiene que la entrada de los gentiles se 
refiere al reino de Dios, y la salvación de Israel es el último evento 
escatológico. Entiende que la expresión designa al pueblo judío en 
su totalidad, en referencia al Israel según la carne, y en contraste 
con el remanente que Pablo señala anteriormente.342 

Con la publicación del libro Paul and Palestinian Ju-
daism,343 Sanders abrió lo que más tarde se ha denominado la 
“nueva perspectiva sobre Pablo”.344 Esta “nueva perspectiva” pro-

                                                
339 J. C. O’Neill, Paul’s Letter to the Romans (Harmondsworth: Penguin Books, 

1975), 188. 
340 O’Neill, Paul’s Letter to the Romans, 189. 
341 Kuss, Carta a los Romanos, 142-143. 
342 Heinrich Schlier, Der Römerbrief: Kommentar (Freiburg: Herder, 1977), 339. 
343 Ed Parish Sanders, Paul and Palestinian Judaism (Philadelfia: Fortress Press, 

1977). Dos de los objetivos del libro eran: “To destroy the view of Rabbinic 
Judaism which is still prevalent in much, perhaps most, New Testament scho 
larship […] and to establish a different view of Rabbinic Judaism” (ibíd., xii). 

344 La expresión “nueva perspectiva” fue acuñada por James G. Dunn, “The New 
Perspective on Paul”, Bulletin of the John Rylands University Library of Man-
chester 65, nº 2 (1983): 95-122, aunque tuvo más relevancia el artículo: “The 
New Perspective on Paul: Paul and the Law”, en The Romans Debate, ed. Karl 
P. Donfried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 299-308. Para un análisis sobre la 
“nueva perspectiva” véase James. D. G. Dunn, The Theology of Paul the Apos-



 

79 

pone que Pablo en realidad no criticó en sus escritos la actitud lega-
lista de los judíos, porque el judaísmo del periodo del segundo 
templo no creía en la justificación por las obras, sino mediante la 
gracia de Dios manifestada en su pacto. Para el judaísmo del se-
gundo templo, según Sanders, el pueblo era salvo por la gracia 
permaneciendo en el pacto, y guardar la Ley era simplemente una 
forma de permanecer en él. Por eso la observancia de la Ley no 
concierne la “entrada” en la comunidad de salvación, sino la “per-
manencia” en ella.345 Este paradigma ha sido denominado como 
covenantal nomism (nominalismo del pacto) y su impacto es visible 
sobre todo en dos áreas: la reinterpretación de la soteriología de 
Agustín y Lutero, y la conceptualización de la naturaleza del ju-
daísmo del primer siglo.346 Sin embargo, un estudio detallado de la 
propuesta de Sanders y sus seguidores muestra que esta “nueva 
perspectiva” se trata más bien de una nueva perspectiva sobre el 
                                                                                                          

tle (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1998), 335-340; D. J. Moo, “Paul and 
the Law in the Last Ten Years” SJT 40 (1987): 287-307; J. M. G. Barclay, 
“Paul and the Law: Observations on Some Recent Debates”, Themelios 12 
(1986-1987): 5-15; M. B. Thompson, The New Perspective on Paul (Cam-
bridge: Grove Books, 2002); Brendan Byrne, “Interpreting Romans: The New 
Perspective and Beyond”, Int 58, nº 3 (2004): 241-252; Rich Hagopian, “‘To 
Be Right with God: an Exploration of the New Perspective View on Paul”, 
Ashland Theological Journal 37 (2005): 19-37; F. David Farnell, “The New 
Perspective on Paul: Its Basic Tenets, History, and Pressupositions”, MSJ 16, 
nº 2 (2005): 189-243; Jack Hughes, “The New Perspective’s View of Paul and 
the Law”, MSJ 16, nº 2 (2005): 261-276; Nicholas T. Wright, Paul in Fresh 
Perspective (Minneapolis: Fortress Press, 2005). Para una revision de la litera-
ture de la “nueva perspectiva”, véase artículo de Dennis M. Swanson, “Bibli-
ography of Works on the New Perspective on Paul” MSJ 16, nº 2 (2005): 317-
324. 

345 Véase descripción en Stephen Westerholm, Israel’s Law and the Church’s 
Faith: Paul and His Recent Interpreters (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1988), 143-150.  

346 Thomas, Robert L. “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, MSJ 16, 
nº 2 (2005): 294. Según los defensores de esta perspectiva, los escritores de la 
reforma malinterpretaron al apóstol en su crítica al judaísmo ya que identifica-
ron la justificación por las obras del pueblo judío, con la justificación por las 
obras de la Iglesia Católica que trataban de combatir. Esta interpretación, según 
ellos, se ha perpetuado hasta hoy, tachando el judaísmo de una religión que se 
basaba en la justificación por la obediencia a la ley, en vez de por la gracia del 
pacto.  



 

80 

judaísmo del siglo I que una nueva perspectiva sobre Pablo.347 
Aunque este planteamiento ha mejorado las relaciones entre erudi-
tos judíos y cristianos,348 su planteamiento no parece del todo acer-
tado.349 La crítica más importante que se le ha hecho es que el con-
junto de pruebas recogidas por Sanders sobre el judaísmo rabínico 
no demuestran que el judaísmo contemporáneo de Pablo fuese un 
sistema basado en la gracia.350 Además, sus fuentes de literatura 
rabínica son insuficientes para reconstruir una imagen representati-
va de todo el judaísmo del siglo I.351  
                                                
347 Stephen Westerholm, Perspectives Old and New on Paul: The “Lutheran” 

Paul and His Critics (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2004), 178. Uno de 
los líderes oponentes de la “nueva perspectiva” es Seyoon Kim, en especial su 
Paul and the New Perspective: Second Thoughts on the Origin of Paul’s Gos-
pel (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002).  

348 Lloyd Gaston, “The Impact of the New Perspectives on Judaism and Im-
proved Jewish-Christians Relations on the Study of Paul”, Biblical Interpreta-
tion 13, nº 3 (2005): 250-254.  

349 Actualmente algunas revisiones contemplan la “nueva perspectiva” como un 
punto de vista a superar (cf. Michael F. Bird, “When the Dust Finally Settles: 
Coming to a Post-New Perspective Perspective”, Criswell Theological Review 
2, nº 2 (2005): 57-69. 

350 Guy Prentiss Waters, Justification and the New Perspectives on Paul: A Re-
view and Response (Phillipsburg, New Jersey: Presbyterian and Reformed, 
2004), 55. Véase también la crítica de Mark Adam Elliott, The Survivors of Is-
rael: A Reconsideration of the Theology of Pre-Christian Judaism (Grand Ra 
pids, Michigan: Eerdmans, 2000); Mark A. Seifrid, “The ‘New Perspective on 
Paul’ and its Probles”, Them 25, nº 2 (2000): 4-18. Otro de los problemas de 
esta teoría es que debe obviar la información de los evangelios al retratar al ju-
daísmo como legalista, y para ello disminuye su fiabilidad histórica e incluso 
su inspiración (Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, 299-
301). Farnell la considera un asalto contra el evangelio de la gracia de Dios (cf. 
Farnell, “New Perspective on Paul”, 192). 

351 Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, 303. De esta forma 
los orígenes del llamado covenantal nomism parecen remontarse a Sanders, y 
no necesariamente hasta el judaísmo del segundo templo (ibíd., 294). Es evi-
dente que la “nueva perspectiva” sobre Pablo no es un fenómeno uniforme, y 
diferentes autores se han apropiado de algunos elementos y los han desarrolla-
do algunos elementos en base a esta conceptualización del judaísmo del siglo I 
(Byrne, “Interpreting Romans: The New Perspective and Beyond”, 245). No 
obstante, a pesar de las críticas, esta nueva perspectiva ha abierto nuevas e in-
teresantes líneas de investigación, como las desarrolladas por N. T. Wright, que 
serán tenidas en cuenta en la exégesis del capítulo 11 de Romanos 



 

81 

 Guillermo Hendricksen (1980) sostiene que el endureci-
miento de Israel es parcial y durará hasta que la plenitud de los 
gentiles haya entrado al rebaño de Dios. En cuanto a la composi-
ción de “todo Israel” Hendricksen sostiene que se refiere al número 
total de los escogidos. Es decir, a la suma de todos los “remanen-
tes” de Israel durante la historia.352 Sin embargo, el razonamiento 
de Hendricksen no parece del todo coherente porque mientras in-
terpreta “todo Israel” en un sentido étnico también sostiene que el 
olivo simboliza un solo organismo formado por la plenitud de los 
gentiles y por “todo Israel”. Posteriormente añade que la expresión 
“todo Israel” debe entenderse en un sentido limitado, es decir, que 
no hace referencia a todos y cada uno de sus miembros.353  
 Cornelius S. Stam (1981) se limita casi a parafrasear el pa-
saje y no llega a definir quién compone ese “todo Israel”, de qué 
forma tiene lugar su salvación, ni su naturaleza.354 Da la impresión 
de que lo interpreta en referencia al pueblo judío, pero no especifi-
ca si de forma sincrónica o diacrónica. 
 D. Stuart Briscoe (1982) señala que de la misma manera 
que el endurecimiento de Israel dio lugar a la entrada de los genti-
les al reino de Dios, llegará un día en el que todo Israel se salvará. 
Sin embargo sostiene que cuándo o cómo tendrá lugar esa salva-
ción no se puede extraer del texto, ni tampoco hay consenso res-
pecto a lo que indica “todo Israel”,355 por eso deja la cuestión abier-
ta.  
 William Newell (1984) es un caso particular porque a pesar 
de ser un autor dispensacionalista, sostiene que este versículo no 
hace referencia al Israel étnico. Para él, “todo Israel” hace referen-
cia “a la nación verdadera, elegida y reservada del futuro, ‘los que 
estaban escritos para vida’ (Dn 12:1; Is 4:3)”. Mantiene que el Is-
rael “según la carne” es la generación que pasará, para dejar su 
lugar a una generación creyente, que forma el verdadero “Israel de 

                                                
352 Hendricksen, Exposición de Romanos, 420. 
353 Ibíd., 421.  
354 Cornelius R. Stam, Commentary on the Epistle of Paul to the Romans (Chica-

go: Berean Bible Society, 1981), 283-284. 
355 D. Stuart Briscoe. Romans (Waco: Word Books, 1982), 211. 



 

82 

Dios”,356 pero no aclara si esta generación creyente se forma a par-
tir del pueblo judío.  
 Paul J. Achtemeier (1985) no explica apenas Ro 11:26. 
Simplemente hace un comentario general y sostiene que el endure-
cimiento de Israel es temporal y un día terminará.357 Sin embargo, 
aunque se supone que entiende Israel como el pueblo étnico en 
general, no precisa la definición de Israel ni la forma en la que tie-
ne lugar el fin de su endurecimiento. 
 C. E. B. Cranfield (1985) expone las principales alternativas 
a este texto, y tras comentar brevemente los problemas de cada una 
se decanta por entender que la expresión “todo Israel” se refiere a 
la nación de Israel “como un todo” sin incluir necesariamente a 
cada individuo. Esta salvación, según él, se consumará al final de 
los tiempos como un evento escatológico, por eso rechaza cual-
quier tipo de referencia o apoyo al establecimiento del estado de 
Israel como un cumplimiento de este versículo.358 
 El jesuita Brendan Byrne (1986), en su breve comentario 
sobre este versículo, se limita a decir que la proclamación del re-
greso de “todo Israel” forma parte del plan escatológico de Dios. El 
misterio no es tanto que Israel vuelva, sino la forma en la que esto 
ocurre. Es decir, siendo endurecido primero y convirtiéndose des-
pués que los gentiles.359 Se sobreentiende que Byrne hace referen-
cia al Israel étnico, aunque no define el cómo de esa salvación, ni 
los límites de “todo Israel”. 
 J. E. Dunkin (1986) entiende que la expresión “todo Israel” 
no debe tomarse de forma literal haciendo referencia a cada indivi-
duo, sino de forma general “como un todo”. La salvación implica, 
por tanto, la conversión de una gran cantidad de judíos al cristia-
nismo al final de la historia.360 
                                                
356 William R. Newell, La Epístola a los Romanos (Los Angeles: Casa Bíblica de 

Los Angeles, 1984), 342. 
357 Paul J. Achtemeier, Romans, Interpretation (Louisville, Kentucky: John Knox 

Press, 1985), 188-189. 
358 Cranfield, Romans, 2:578-579. 
359 Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s Gospel, 

203. 
360 J. E. Dunkin, Commentary on Romans: For the Student and Teacher (Joplin, 

Missouri: College Press, 1986), 285-287. 



 

83 

 Leon Morris (1988) aborda sucintamente la complejidad 
que plantea la interpretación de este versículo, y expone las princi-
pales propuestas y sus debilidades. Sin embargo, no llega a criticar 
de forma concluyente ninguna de las interpretaciones expuestas y 
navega entre las posibilidades exegéticas de todas ellas. Se inclina 
por la idea de que “todo Israel” hace referencia a la nación de Israel 
“como un todo” y deja abierta la posibilidad de excepciones.361 Sin 
embargo no define en qué consiste la salvación, cuándo ocurre, ni 
si “todo Israel” tiene un sentido sincrónico o diacrónico.  
 Peter Stuhlmacher (1989) entiende que aquí Pablo está ex-
plicando el propósito redentor de Dios en la historia, que no es otro 
que la salvación de su pueblo. En su argumentación no señala ex-
plícitamente que se trate del pueblo judío, sino el pueblo de Dios. 
Stuhlmacher interpreta que este versículo anuncia la salvación de 
Israel en conjunto, como pueblo, después de que sea quitado su 
endurecimiento parcial, cuando los gentiles hayan entrado en la 
comunidad de salvación.362 Sin embargo, no define muy claramen-
te en qué consiste la entrada en la “comunidad de salvación” y 
quién forma finalmente parte de ella. 
 John Ziesler (1989), señala respecto a Romanos 11:26 que 
no importa lo dicho sobre Israel en los versículos anteriores, en este 
versículo emerge la confianza que tiene el apóstol en que en el día 
final Israel se salvará “como un todo”. Respecto al significado de 
“todo Israel” Ziesler interpreta que no puede referirse al “nuevo 
Israel” espiritual que Pablo define en la epístola sin componentes 
étnicos, por tanto debe referirse a todos los judíos, pero sostiene 
que no hay forma de ir más allá en la interpretación del versículo 
respecto a la composición de esa entidad. Finalmente añade que la 
salvación no tendrá lugar de una forma especial, sino mediante la 
fe en una conversión masiva al final de la historia.363 

Martin Bussey (1992) hace un breve comentario sobre el 
versículo en el que señala que la expresión “todo Israel” no se re-
                                                
361 Morris, The Epistle to the Romans, 418-421. 
362 Peter Stuhlmacher, Paul’s Letter to the Romans (Louisville, Kentucky: 

Westminster/John Knox Press, 1994), 170-174. El comentario original en ale-
mán fue publicado en 1989. 

363 John Ziesler, Paul’s Letter to the Romans (London: SCM Press, 1989), 284-
286. 



 

84 

fiere a todos y cada uno de los judíos, sino que se refiere al pueblo 
étnico de Israel como un todo, cuando se conviertan a Cristo en 
conjunto al final de la historia.364 
 James Edwards (1992) entiende que esta expresión es tan 
problemática ahora como lo fue en tiempos de Pablo. Después de 
analizar las principales propuestas se decanta por interpretar este 
versículo en referencia al pueblo étnico de Israel. También sostiene 
que no se refiere a todos y cada uno de los judíos, sino al pueblo de 
Israel “como un todo”, es decir, el remanente creyente más los ju-
díos que habían sido endurecidos. También sostiene que la salva-
ción será por gracia, cuando en el futuro el pueblo de Israel como 
un todo acepte el evangelio por la fe.365  
 Joseph Fitzmyer (1992) considera que “todo Israel” es un 
hebraísmo que significa el Israel histórico y étnico. Sostiene que 
Pablo aquí lo usa de forma diacrónica, ya que viene acompañado 
por el verbo futuro swqh,setai. Por tanto se refiere al pueblo judío 
“como un todo” a través de la historia pero no necesariamente in-
cluye a cada israelita. Para él, el Israel étnico será salvo de la con-
dición de endurecimiento a través de la fe en el evangelio.366  
 John Stott (1994) sostiene que a lo largo de Romanos, Israel 
hace referencia al pueblo étnico y por tanto en este versículo debe 
implicar lo mismo. Así, “todo Israel” hace referencia al conjunto de 
israelitas, tanto los endurecidos como los no endurecidos, que serán 
salvos del pecado mediante la fe en Jesucristo. Sin embargo, Stott 
luego apunta que no se trata de una salvación nacional o salvación 
especial, pero no los explica en profundidad.367 
 Clarence L. Bence (1996) comenta estos versículos de for-
ma ambigua sin definir con precisión las categorías que maneja. 
Así, sostiene que la mejor interpretación del pasaje es entender 
“Israel” como todos los creyentes del Dios de Abraham, Isaac y 

                                                
364 Martin K. Bussey, The Message of Romans: A Commentary for Today’s 

Church (Abak, Nigeria: Samuel Bill Theological College, 1992), 96. 
365 James R. Edwards, Romans, New International Biblical Commentary, 6 (Pea-

body, Massachusetts: Hendrickson, 1992), 274-276. 
366 Fitzmyer, Romans, 623. 
367 John Stott, Romans: God’s Good News for the World (Downer Grove, Illi-

nois: InterVarsity Press, 1994), 302-304. 



 

85 

Jacob que toman en serio sus mandamientos. Estas personas, según 
Bence, comparten un vínculo religioso con la religión del AT, pero 
no determina en qué consiste ese vínculo.368 Parece que entiende 
una definición de “todo Israel” en términos espirituales, pero no 
abandona del todo el componente étnico. 
 Douglas J. Moo (1996) revisa las principales opciones de 
interpretación que se han dado a Romanos 11:26 y aunque recono-
ce que Pablo a veces utiliza el término Israel con un sentido espiri-
tual, duda que aquí esté haciendo un cambio semántico respecto al 
versículo anterior. Por eso sostiene que aquí Pablo está hablando de 
la nación de Israel de forma genérica, dando a la expresión “todo 
Israel” un sentido corporativo. Finalmente sostiene que la expre-
sión no tiene un sentido diacrónico a lo largo de la historia (aunque 
lo reconoce como una opción posible), sino que se refiere a un 
momento puntual en el tiempo, que él sitúa en una gran conversión 
masiva de los judíos al fin de la historia. Sin embargo reconoce que 
no se puede determinar con exactitud el momento de ese evento.369 
 Mark D. Nanos (1996) sostiene que el misterio que revela 
Pablo no es tanto que “todo Israel” será salvo, sino el cómo “todo 
Israel” va a ser salvo. Israel ha sido dividido haciendo necesario un 
proceso en dos pasos: primero “una parte” es endurecida, y luego 
es salvado “el todo”. Por eso, para Nanos “todo Israel” está consti-
tuido por los judíos que han creído, y por los judíos endurecidos 
una vez dejen de estarlo.370 
 Senén Vidal (1996), en su breve comentario a este versícu-
lo, simplemente señala que la expresión debe traducirse por “el 
Israel completo”. Para él, se trata de un término técnico escatológi-
co que designa al número completo de los elegidos de Dios, y tiene 
una perspectiva colectiva, no individual, por lo que no designa la 
totalidad en cuanto suma de cada uno de los individuos. Vidal tam-
bién señala que esta expresión no puede entenderse de ningún mo-

                                                
368 Clarence L. Bence, Romans: A Bible Commentary in the Wesleyan Tradition 

(Indianapolis: Wesleyan Publishing House, 1996), 186. 
369 Moo, The Epistle to the Romans, 724-725. 
370 Mark D. Nanos, The Mistery of Romans: The Jewish Context of Paul’s Letter 

(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 256-268, 274-277. 



 

86 

do en el sentido de un camino especial de salvación para Israel al 
margen del evangelio y de Cristo.371 
 Samuel Bénétreau (1997) entiende que Israel hace referen-
cia al pueblo histórico, y acepta que dentro de esta opción hay al-
gunas variantes como la comprensión de ese Israel en sentido dia-
crónico o sincrónico al fin de la historia. Se limita a describirlas y 
dejar el tema abierto sin decantarse por ninguna.372 
 Luke T. Johnson (1997) señala que una vez que los gentiles 
hayan entrado, sin especificar en qué consiste esa entrada, todo 
Israel será restaurado como pueblo de Dios.373 No oexplica, no 
obstante, en qué consiste esa restauración, ni en qué términos tiene 
lugar. 
 Thomas S. Schreiner (1998) reconoce que puesto que Pablo 
señala en otros lugares que los creyentes son los “verdaderos ju-
díos” y la “verdadera circuncisión”, los “hijos e hijas de Abraham” 
y el “Israel de Dios”, es posible que en este versículo “Israel” se 
refiera tanto a los creyentes judíos como a los gentiles. Sin embar-
go considera altamente improbable que en Romanos 11:26 cambie 
de significado a algo diferente al versículo anterior, por eso, en-
tiende que hace referencia al Israel étnico. No incluye a todos y 
cada uno de los judíos pero sí a la mayoría. Y la forma de salvación 
no es otra más que la fe en Jesús, mediante la cual habrá una entra-
da de judíos en el pueblo de Dios hacia el final de la historia.374  
 Jack Cotrell (1998) entiende que cuando Pablo menciona la 
salvación de “todo Israel” en este versículo habla de todos los ju-
díos étnicos que pertenecen al Israel espiritual. Para él, la diferen-
ciación de 9:6 plantea un Israel espiritual dentro del Israel étnico, 
por eso él entiende que la salvación de todo Israel no se puede refe-
rir a una conversión masiva al final de la historia, ni de un doble 
pacto en el que los judíos se salvan sin la fe en Cristo en contra del 

                                                
371 Senén Vidal, Las cartas originales de Pablo (Madrid: Trotta, 1996), 456-460. 
372 Samuel Bénétreau, L’Epitre de Paul aux Romains, 2 vols. (Vaux-sur-Seine: 

Édifac, 1997), 2:116-117. 
373 Luke Timothy Johnson, Reading Romans: A Literary and Theological Com-

mentary (New York: Crossroad Publishing Company, 1997), 172. 
374 Schreiner, Romans, 419. 



 

87 

resto de la epístola, sino a la salvación de todos los judíos creyentes 
en Cristo en cada generación.375 
 N. T. Wright (2002) es el único comentarista a Romanos 
revisado posterior al Holocausto que interpreta claramente la ex-
presión “todo Israel” de 11:26 en términos espirituales. Para él, esta 
expresión es una redefinición polémica del pueblo de Dios, en línea 
con las que presenta la epístola (cf. 2:29; 4:11-12; 9:6), relacionada 
de forma directa con el “Israel de Dios” de Ga 6:16.376 
 Simon Légasse (2002) sostiene que en este versículo la ex-
presión “todo Israel” no se trata de una enumeración o un recuento 
preciso, sino que es una representación general y global del pueblo 
judío. Para él esta salvación tiene la misma naturaleza y condicio-
nes que para el resto de los cristianos, puesto que un planteamiento 
diferente no haría justicia al resto de declaraciones del apóstol en la 
epístola.377  
 Grant R. Osborne (2004) recoge en su comentario el debate 
contemporáneo sobre la interpretación de este versículo, y sostiene 
que la expresión “todo Israel” no se refiere al conjunto del pueblo 
judío a través de la historia, sino a la nación judía que será salva al 
final de la historia ya que las citas posteriores enlazan este evento 
con la parousia de Cristo.378 No explica en detalle cómo ocurre el 
proceso, pero rechaza una vía especial de salvación, ya que esta 
solo puede obtenerse mediante la fe en Cristo. 
 Ben Witherington (2004) en un estudio socio-retórico a la 
epístola sostiene que en ninguna parte en los capítulos 9-11 Pablo 
contempla la existencia de dos pueblos de Dios, sino de solo uno. 
Sin embargo, respecto a “todo Israel” dice que es problemático 
entender que Romanos 11:26 Israel haga referencia a algo diferente 
que en el versículo anterior. También rechaza la opción de que “to-
do Israel” esté haciendo referencia a los judíos creyentes, porque 
eso sería casi tautológico, y representaría un razonamiento absurdo. 

                                                
375 Cotrell, Romans, 2:283-285. 
376 Wright, “The Letter to the Romans”, 690.  
377 Simon Légasse, L’épître de Paul aux Romains (Paris: Éditions du Cerf, 

2002), 724-729. 
378 Grant R. Osborne, Romans (Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 

2004), 306. 



 

88 

Por eso concluye que la expresión “todo Israel” hace referencia a 
una conversión “masiva” de judíos al cristianismo al fin de la histo-
ria en la parusía.379  

Leander E. Keck (2005) reconoce la importancia que ha ad-
quirido este versículo en el diálogo entre los cristianos y los judíos. 
Tras analizar brevemente algunas opciones se decanta por entender 
que aquí Pablo se refiere al Israel étnico como un todo, pero no a 
cada uno de los israelitas.380 

Robert Jewett (2007) entiende que la declaración de Pablo 
es el tercer elemento del misterio que el apóstol está revelando. A 
continuación rechaza la opción de que “Israel” haga referencia tan-
to a judíos como gentiles porque, según él, todas las referencias en 
la epístola tienen componentes étnicos. Señala que, aunque la ma-
yoría de eruditos proponen que la expresión se refiere a Israel “co-
mo un todo” de forma corporativa sin necesidad de incluir a todos 
y cada uno de los individuos, la expresión en Pablo no permite ex-
cepciones. Por eso, concluye que la frase implica la salvación de 
todos los miembros de la “casa de Israel” sin excepción.381 Sin em-
bargo no llega a definir quién forma parte de la “casa de Israel”. 

Resumen  
 En general, los comentarios sobre Ro 11:26 de la época 
moderna y contemporánea no ofrecen una explicación detallada del 
pasaje ni exploran suficientemente las implicaciones de las diferen-
tes propuestas. La mayoría de autores sigue a Sanday y Headlam en 

                                                
379 Ben Witherington III, Paul’s Letter to the Romans: A Socio-Rhetorical Com-

mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2004), 274-275. 
380 Leander E. Keck Romans, Abingdon New Testament Commentaries (Nash-

ville, Tennessee: Abingdon Press, 2005), 279-280. A continuación, para no 
contradecir el versículo 9:6, Keck acepta que Pablo establezca una distinción el 
Israel de la historia y el Israel que será salvo, y acepta la posibilidad de que se 
refiera al olivo, pero termina por no aceptar esta opción porque entiende que 
Pablo no está describiendo quién será salvo, sino el modo en que ocurrirá: 
“This Israel may also be the olive tree into which the pleroma of the Gentiles 
have been grafted, joining the regrafted Jews, though Paul does not say so be-
cause he is not explaining who will be saved, but the manner in which Israel 
will be saved” (cf. ibíd., 280).  

381 Jewett, Romans: A Commentary, 701-702.  



 

89 

su interpretación de que “todo Israel” hace referencia al pueblo 
histórico “como un todo”, sin incluir “a todos y cada uno de sus 
miembros”. Sin embargo no suelen definir con claridad la compo-
sición de ese “todo Israel”. 
 Las posibilidades de interpretación del versículo se han 
multiplicado y han surgido en los últimos años intentos para tratar 
de conciliar el contenido y el razonamiento de los capítulos 9-11 
con una futura restauración de Israel, o una salvación especial del 
pueblo judío mediante la fidelidad al antiguo pacto.  

La interpretación del versículo como referencia a “todos los 
creyentes”, a partir del Holocausto, ha sido abandonada casi por 
completo entre los comentaristas a Romanos estudiados.  

Conclusión del capítulo 

 Como se puede apreciar en la siguiente tabla, de los más de 
cien autores estudiados —y tras excluir a aquellos cuya definición 
del versículo haya resultado ambigua— la proporción de propues-
tas de interpretación en términos espirituales o étnicos dependiendo 
del periodo histórico resulta muy significativa:382  
 

Todo Israel 
Padres 
de la 

Iglesia 

Edad Media 
y Escolástica Reforma Posre-

forma 
Posiciones 
modernas 

Post-
Holocausto 

Términos 
espirituales 43% 22% 66% 12% 25% 2,5% 

Términos 
étnicos 57% 78% 34% 88% 75% 97,5% 

 

                                                
382 Esta tabla tiene un propósito meramente ilustrativo, porque al no incluir todos 

los comentarios a Romanos en cada época, los resultados podrían variar lige-
ramente con otra muestra. Sin embargo, puesto que los criterios de inclusión de 
los comentarios en esta investigación han sido su representatividad y su dispo-
nibilidad bibliográfica, y teniendo en cuenta que a partir del s. XX la muestra 
obtenida es bastante completa, la tendencia que se aprecia en la tabla no deja 
de ser reveladora. 



 

90 

 La interpretación de la expresión “todo Israel” en Romanos 
11:26, en términos espirituales tuvo bastantes seguidores en los 
primeros siglos del cristianismo. Y aunque no es la propuesta ma-
yoritaria, la proporción con las interpretaciones étnicas —en cual-
quiera de sus variantes— en los primeros siglos se mantiene equili-
brada.  
 Durante la Edad Media y la Escolástica, coincidiendo con 
una disminución del estudio exegético de primera mano y un estan-
camiento en el estudio teológico, la proporción de interpretaciones 
en términos espirituales disminuye, aunque perdura en las tradicio-
nes de los Padres. Sin embargo, con la Reforma y el despertar re-
novado del estudio exegético del texto en las lenguas originales, 
vuelve a surgir con fuerza la interpretación de “todo Israel” en tér-
minos espirituales. De hecho, es el periodo histórico en el que más 
comentaristas —y entre ellos los mejores exegetas—suscriben tal 
interpretación. A partir del siglo XVII, con el estancamiento teoló-
gico del escolasticismo protestante y el surgimiento de las teologías 
liberales, la interpretación en términos espirituales vuelve a perder 
fuerza (quizá por influencia del filosemitismo surgido en Inglaterra 
en el siglo XVII, la aparición del premilenarismo dispensacionalis-
ta y el auge del sionismo cristiano), para recuperarla un poco a co-
mienzos del siglo XX. Sin embargo, a partir del Holocausto, las 
interpretaciones que entienden Romanos 11:26 en términos étnicos 
se han multiplicado. Han surgido nuevas formas de interpretación 
que tratan de preservar un futuro escatológico para Israel —aun a 
costa de sacrificar la coherencia del mensaje de Romanos— hasta 
hacer caer la proporción de interpretaciones en términos espiritua-
les a un único autor entre los comentaristas a Romanos estudiados.  
 Es preciso a continuación evaluar si este abandono tiene 
suficiente base exegética o responde a necesidades teológicas di-
versas. Para ello, hay que averiguar si un adecuado análisis exegé-
tico teológico del concepto de Israel y de los capítulos 9-11 de la 
epístola permite rescatar la interpretación de Ro 11:26 en referencia 
al conjunto de creyentes en los términos espirituales que la misma 
epístola propone.  

 



 

91 

 
 

Capítulo II  
ISRAEL: NOMBRE DEL PUEBLO DE DIOS 

 
 

Con el fin de explorar los posibles significados del término 
Israel en Ro 11:26, se impone examinar los diferentes referentes 
que este término adoptó dentro del contexto literario accesible al 
apóstol Pablo. Dicho ámbito estaba formado en primera instancia 
por la Torah, la literatura judía del periodo del segundo templo, los 
principales autores de su época y las tradiciones orales del judaís-
mo del siglo I d.C. posteriormente plasmadas en la Misnah. Un 
análisis del uso del término en el conjunto de estas obras, puede 
ofrecer un panorama suficiente para mostrar la comprensión del 
término en el siglo I. Por ello, el presente capítulo pretende rastrear 
el uso del término Israel desde sus orígenes en el Génesis hasta el 
uso teológico en el NT, abarcando el conjunto del Antiguo Testa-
mento, la literatura apócrifa y pseudoepigráfica, Qumrán, Filón de 
Alejandría, Flavio Josefo y una sección representativa de la litera-
tura rabínica temprana. También se analizarán brevemente las im-
plicaciones tipológicas más relevantes del término Israel mediante 
el estudio de las imágenes pertinentes del Antiguo Testamento y su 
aplicación neotestamentaria al Mesías. El objetivo de este ejercicio 
será determinar el rango de referentes que adopta “Israel” y diluci-
dar cuales son útiles como pautas o criterios hermenéuticos aplica-
bles a Ro 11:26.  
 Estudios anteriores ya han analizado los usos del término 
Israel en este tipo de literatura. Gustaf A. Danell realizó una inves-
tigación al respecto que se ha convertido en un clásico del género,1 
y su aporte será tenido en cuenta. El trabajo realizado por Harvey 

                                                
1 Gustaf A. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament (Uppsala: 

Appelbergs, 1946).  



 

92 

Graham,2 sin embargo, al no agrupar la investigación por tipo de 
literatura, ha recibido críticas por ser poco analítico.3  
 Dado que el objetivo de esta investigación es otro, y el aná-
lisis de los referentes no pretende ser exhaustivo, no se seguirá la 
metodología empleada por estos autores consistente en analizar 
principalmente las diversas expresiones que acompañan al término 
Israel (tales como “hijo de”, “casa de”, etcétera), sino que se prio-
rizará el análisis de las diferentes acepciones que adopta dicho tér-
mino en los diferentes tipos de literatura. Esta tarea no resulta sen-
cilla porque en muchas ocasiones los términos que acompañan a 
Israel son los que precisan los matices de significado. En algunos 
casos no es fácil determinar categorías o patrones de uso bien defi-
nidos. Por otra parte, resulta difícil la clasificación de las citas por-
que la literatura es muy heterogénea, los géneros literarios en los 
que insertan las menciones a Israel (histórico, poético, profético, 
apocalíptico, etcétera) son muy diferentes y en ellos, las diferentes 
acepciones se intercambian fácilmente. Por ello, se tratarán de se-
guir los registros generales y los patrones objetivos más seguros.4  
 

                                                
2 Harvey Graham, The True Israel: Uses of the Names Jew, Hebrew and Israel in 

Ancient Jewish and Early Christian Literature (Leiden: E. J. Brill, 1996). 
3 John M. G. Barclay, recensión a Graham Harvey, The True Israel: Uses of the 

Names Jew, Hebrew, and Israel in Ancient Jewish and Early Christian Litera-
ture, JBL 117 (1998): 530, critica precisamente que no se haya agrupado el es-
tudio de estos términos por autor o tipo de obra: “Unfortunately, this project is 
likely to impress more for its courage in conception than for its skill in execu-
tion. Since it is structured around the three chosen names, rather than by author 
or literary corpus, we are taken through the use of these names one after the 
other and are not able to see their mutual relations within their literary and  
theological contexts”. Además, Harvey no incluye las obras de Flavio Josefo.  

4 Ya ha sido mencionado el estudio de Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of 
‘All Israel’ in Romans 11:26”, que incluye el análisis de la literatura intertes-
tamentaria para tratar de dilucidar el significado de la expresión “todo Israel” 
en Ro 11:26. Sin embargo, su enfoque no parece convenir porque en vez de 
determinar a qué está haciendo referencia Pablo con el término Israel, opta por 
tomar “todo Israel” como una expresión idiomática y analizarla como tal en la 
literatura precedente. Su conclusión es acertada, respecto a que “todo” combi-
nado con “Israel” es una expresión corporativa, pero no arroja necesariamente 
luz respecto a qué entiende Pablo por “Israel” en Ro 11:26. 



 

93 

Origen y significado del nombre Israel 

  El término Israel ya es mencionado, como nombre perso-
nal, dos veces en restos arqueológicos de Ebla (2500 a.C.); en una 
tablilla de Ugarit (siglos XIII-XIV a.C.); en la inscripción de Sal-
manasar III (853 a.C.); en la estela de Mesa (840 a.C.) y en un 
fragmento de estela encontrado en Tel Dan (850 a.C.).5 Sin embar-
go, parece que la primera referencia extrabíblica a Israel como en-
tidad colectiva se registra en el cántico de triunfo de la llamada 
“Estela de Mernepta”, datada en 1207 a.C.6  
 En el AT, el nombre de Israel (larXy) aparece por primera 
vez en el Génesis, en el relato de la lucha entre Jacob y el ángel en 
Peniel (Gn 32:22-32), pasaje enigmático al que se le han atribuido 
numerosas dificultades hermenéuticas.7 El relato comienza enfati-
zando que Jacob se queda solo (Gn 32:25), hasta que aparece un 
“varón” desconocido y comienza una lucha que se prolonga toda la 
noche. Finalmente ―cuando percibe que su contrincante no es un 
ser humano― Jacob desiste de la victoria y demanda únicamente la 
bendición de quien resulta ser el ángel de YHWH.8  
                                                
5 Michael G. Hasel, “Israel in the Merneptah Stela” Bulletin of the American 

Schools of Oriental Research 296 (1994): 46. 
6 G. Gerleman, “Israel”, Diccionario teológico manual del Antiguo Testamento, 

ed. Jenni, Ernst y Claus Westermann, trad. J. Antonio Múgica (Madrid: Cristi-
andad, 1978), 1073. 

7 Edward M. Curtis, “Structure, Style and Context as a Key to Interpreting Ja-
cob’s Encounter at Peniel” JETS 30, nº 2 (1987): 133. Para un estudio sobre las 
dificultades exegéticas del pasaje, véase Robert Martin-Achard, “Un exégète 
devant Genèse 32:23-33”, en Permanence de L’ancien testament: Recherches 
d’exégèse et de théologie, ed. R. Barthes y F. Bovon. Cahiers de la Revue the 
Théologie et de Philosophie (Genève: Delachaux et Niestlé, 1984), 187-208, 
aunque las dificultades aumentan para Marin-Achard al adoptar un acercamien-
to crítico al texto. Así, autores como John L. McKenzie, “Jacob at Peniel: Gen 
32: 24-32”, CQB 25, nº 1 (1963): 71, y Jerome Kodell, “Jacob Wrestles with 
Esau”, Biblical Theology Bulletin (BTB) 10, nº 2 (1980): 65, señalan la aparen-
te “irrupción” de este pasaje en la narración, dando a entender que es una in-
serción posterior. Para un estudio literario del pasaje, aunque desde una per-
spectiva crítica, véase Stephen A. Geller, “The Struggle at the Jabbok: The 
Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, Journal of the Ancient Near Eastern 
Studies (JANES) 14 (1982): 37-60. 

8 Cf. M. Gertner, “The Masorah and the Levites. An Essay in the History of a 
Concept. Appendix. An Attempt at an Interpretation of Hosea 12”, Vetus Tes-



 

94 

 Es la primera vez en el relato bíblico que alguien reclama a 
Dios una bendición. No deja de ser significativo que quien al nacer 
se agarraba del talón de su hermano (Gn 25:26), ahora se aferre a 
Dios para que lo bendiga. En ese momento el ángel de YHWH con-
fronta a Jacob y le pregunta su nombre. Años atrás Jacob había 
escuchado la misma pregunta de labios de su padre y en las dos 
ocasiones había mentido (cf. Gn 27:18, 24). Esta vez, sin embargo, 
Jacob acepta su realidad de “engañador” con todas las consecuen-
cias. Es entonces cuando se le anuncia un radical cambio de identi-
dad: “Ya no se dirá tu nombre Jacob, sino Israel, por cuanto has 
luchado con Dios y con hombres y has vencido” (Gn 32:28). La 
bendición reclamada es asociada con un nuevo nombre,9 que ratifi-
ca la transformación ocurrida en la personalidad de Jacob.10 

                                                                                                          
tamentum (VT) 10 (1960): 277-278). En general la literatura rabínica no llega a 
identificar al “varón” como Dios. La literatura targúmica lo identifica simple-
mente como un ángel (TgO Gn 32:31; TgPsJ Gn 32:25, 27, 29, 31; TgN Gn 
32:25, 27, 29, 31). En GnR 77, en cambio, se lo identifica con el ángel guar-
dián de Esaú. Holmgren señala que la variación de referencias entre “varón”, 
“ángel” y “Dios” no debe tomarse como una contradicción, pues ocurre en 
otras ocasiones en el texto bíblico, como en el relato de Manoa en Jue 13 (Fre-
drick C. Holmgreen, “Holding Your Own Against God!: Genesis 32:22-32 [In 
the Context of Genesis 31-33]”, Int 44 [1990]: 8). Otros autores recurren a in-
terpretaciones cabalísticas y folklóricas poco rigurosas para identificar al va-
rón, como Kessler y Deurloo quienes señalan que la perícopa tiene exactamen-
te 143 palabras —una menos de las esperadas en un relato que describe el 
surgimiento de Israel (12 x 12)— y precisamente la palabra que falta para 
completarlas, es la palabra impronunciable: el nombre de Dios, dando así una 
pista sobre la identidad del contrincante (Martin Kessler y Karel Deurloo, A 
Commentary on Genesis: The Book of Beginnings [New York: Paulist Press, 
2004], 169). Sin embargo, no es necesario recurrir a este tipo de interpretacio-
nes para identificar al “varón” pues el texto mismo ofrece la explicación de que 
el varón es el “ángel de YHWH”, cuando Jacob mismo nombra ese lugar como 
“Peniel”, y en Oseas 12:3 se identifica el oponente como Dios (~yhla).  

9 Kessler y Deurloo, A Commentary on Genesis, 168-169. Roland Barthes, Ima-
ge,	Music,	Text (London: Fontana Press, 1977), 136, señala que Jacob en reali-
dad ya había recibido la bendición, por eso cuando la pide, lo que recibe es un 
nuevo nombre. Jeffrey M. Cohen, “Struggling with Angels and Men”, Jewish 
Bible Quarterly (JBQ) 31, nº 2 (2003): 126-128, 126, en cambio, señala que la 
bendición es la confirmación de la bendición de la primogenitura por la que 
habían disputado Jacob y Esaú. Sin embargo el relato no muestra que esa si-
guiese siendo la preocupación de Jacob. Para Hatzopoulus, la bendición que 
recibe es la preservación de su propia vida (Athanasios Hatzopoulos, “The 



 

95 

 En el texto, la explicación del cambio de identidad que ex-
perimenta el patriarca se señala en el propio significado del nom-
bre: “has luchado (tyrX) con Dios (la) y con hombres y has venci-
do”. De esta forma, la experiencia de lucha de Jacob con YHWH 
queda grabada para siempre en el nombre del patriarca. De ser un 
“suplantador” (bq[),11 Jacob se convierte “en el que lucha con Dios 
y vence”.  
 En este pasaje se asocia el nombre Israel con la raíz hebrea 
hrX que significa “luchar” o “pelear”.12 Gn 35:10 vuelve a mencio-
nar el cambio de nombre, pero no ofrece otra explicación, no lo 
relaciona con ninguna raíz ni adelanta ninguna otra etimología.13 
Es decir, el relato bíblico no da ninguna otra conexión lingüística 

                                                                                                          
Struggle for a Blessing: Reflections on Genesis 32: 24-31”, Ecumenical Review 
(EcR) 48 [1996], 507), pero tal interpretación no parece hacer justicia a la tras-
cendencia del pasaje, y su profundo mensaje teológico. 

10 El nombre era mucho más que un apelativo en la época de los patriarcas, ya 
que estaba tan ligado a la identidad de la persona que a menudo contenía ele-
mentos del carácter y revelaba su esencia más profunda (Kodell, “Jacob 
Wrestles with Esau”, 69). 

11 L. Koehler; W. Baumgartner; M. Richardson y J. J. Stamm, The Hebrew and 
Aramaic lexicon of the Old Testament (HALOT) (New York: Brill, 1999), 
3:873.  

12 Luis Alonso Schökel, Diccionario bíblico hebreo-español (Madrid: Editorial 
Trotta, 1999), 738. 

13 Algunos eruditos partidarios de la crítica de las fuentes han supuesto en este 
pasaje de Gn 35 un episodio diferente al del capítulo 32 (e.g. John Skinner, A 
Critical and Exegetical Commentary on Genesis. The International Critical 
Commentary v. 1 [Edinburgh: T&T Clark, 1980], 425; Ephraim A. Speiser, 
Genesis. The Anchor Bible 1 [Garden City, New York: Doubleday, 1964], 
271), debido a que en Gn 35 no se ofrece una explicación del nombre. Sin em-
bargo, entra dentro de la lógica entender que la ausencia de explicación pueda 
deberse a que se acaba de dar un poco antes, no necesariamente a que se trate 
de una fuente diferente. Para una crítica metodológica a la hipótesis documen-
taria, véase Duane A. Garret, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship 
of the First Book of the Pentateuch (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 
1991), 13-90, quien sostiene “The Documentary Hypotesis must be abandoned. 
Regardless of the theological presuppositions with which one approaches the 
text, and regardless of whether one wishes to affirm the tradition of Mosaic au-
thorship or move in new directions, one must recognize the hypothesis to be 
methodologicaly unsound” (ibíd., 32). 



 

96 

asociada al nombre. Sin embargo, a partir de autores como Gunkel, 
par quien las etimologías eran vestigios de leyendas etiológicas,14 
pocos eruditos consideran la explicación del texto como una etimo-
logía válida,15 por lo que continúa la disputa entre los especialistas 
del AT sobre el verdadero significado del nombre Israel. 16  

Hipótesis planteadas hasta la fecha  
 La mayoría de los especialistas suponen un desarrollo dia-
crónico del significado del nombre Israel,17 a pesar de ser metodo-
                                                
14 Para un resumen de su planteamiento véase Herbert Marks, “Biblical Naming 

and Poetic Etymology”, JBL 114, nº 1 (1995): 21-23. 
15 Geller lo considera un asunto irrelevante (“The Struggle at the Jabbok: The 

Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, 53). 
16 Para una introducción al debate ver R. J. D. Knauth, “Israelites”, en Dictionary 

of the Old Testament: Pentateuch, ed. T. Desmond Alexander y David W. 
Baker (Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 2003), 454.  

17 A veces, este desarrollo incluye la forma final del pasaje de Génesis en el que 
se inserta la explicación del nombre. Gordon Wenham, aunque no comparte el 
mismo acercamiento, señala que autores como Gunkel, Von Rad y Wester-
mann creían que originalmente este relato del encuentro de Jacob con un ser 
divino, con la necesidad del varón de partir antes del amanecer, era un elemen-
to típico del folklore cananeo (Gordon J. Wenham, Genesis, 2 vols., Word Bi-
blical Commentary 1-2 [Dallas: Word Books, 1994], 2:295). Para estos auto-
res, el “espíritu” del río lucha con Jacob para que no lo cruce, pero le pide que 
le deje marcharse, porque los espíritus deben irse antes de que amanezca (Flo-
rence B. Lovell, “Biblical and Classical Myths”, 275). James G. Frazer, en 
Folk-lore in the Old Testament: Studies in Comparative Religion, Legend and 
Law, 2, The Collected Works of J. G. Frazer 13 (Richmond: Curzon Press, 
1994), 412, señala que en las leyendas folklóricas hay referencias a los espíri-
tus de los ríos y que en el relato original Jacob busca la lucha con el espíritu 
para conseguir su bendición. Como ejemplos, sin embargo, no encuentra más 
que relatos de la mitología clásica griega como la lucha entre Menelao y Proteo 
en la noche; o la de Peleo y la diosa del mar Tetis, entre otros (cf. ibíd., 414). A 
continuación cita algunos “espíritus de los ríos” en otros relatos de culturas in-
dígenas, sin embargo, los relatos se alejan del texto de Génesis y únicamente 
reflejan la existencia de dichos “espíritus de los ríos” en el folclore (ibíd., 416-
422). Finalmente señala un paralelo con el rey Tezcatlipoca de México, que 
también debía partir antes del amanecer cuando un hombre valiente luchaba 
con él (ibíd., 424). Theodor Gaster analizando el trabajo de J. G. Frazer, añade 
que la idea de que los demonios, como “príncipes de las tinieblas”, pierden su 
fuerza al amanecer y deben marcharse, es un concepto extendido en al Antiguo 
Cercano Oriente. Como ejemplos cita un ritual de encantamiento egipcio que 



 

97 

lógicamente inverificable.18 H. J. Zobel señala que la explicación 
que descompone el término como un nombre compuesto por un 
verbo y una partícula en referencia a la divinidad, se basa en una 
forma de etimología popular.19 Danell también mantuvo la misma 
                                                                                                          

data del siglo XVI a.C. en el que se avisa a la “hechicera” de que se marche 
antes del amanecer; un relato Lamashtu (Labartu) de Babilonia; un relato má-
gico cananeo del siglo VIII a.C. y numerosos ejemplos de la literatura clásica 
griega y del folklore europeo (Theodor H. Gaster, Myth, Legend, and Custom 
in the Old Testament: A Comparative Study with Chapters from Sir James G. 
Frazer’s Folklore in the Old Testament [New York: Harper & Row, 1969], 
211). También lo señala así Frances Manly, “Jacob at the Jabbok: An Exegesis 
of Genesis 32: 22-32”, Unitarian Universalist Christian 48, 1 (1993): 38, aun-
que no menciona leyendas cananeas, sino posteriores. Es preciso señalar, no 
obstante, que no se puede probar la dependencia del relato del Génesis para 
con ninguna de estas fuentes. La única referencia cronológicamente anterior a 
la redacción del Génesis, desde una perspectiva conservadora, sería la del ritual 
egipcio que señala Gaster. Sin embargo, en el relato no se trata de una figura 
espiritual —un demonio o un ser divino— sino una “hechicera” que roba niños 
y que por tanto debe refugiarse en la oscuridad de la noche. De hecho, en nin-
guna de las obras especializadas en la cultura cananea consultadas se han en-
contrado paralelos semejantes a Gn 32 que justifiquen una dependencia litera-
ria (cf. Godfrey R. Driver, Canaanite Myths and Legends. Old Testament 
Studies III [Edinburgh: T&T Clark, 1956]; Frank Moore Cross, Canaanite 
Myth and Hebrew Epic: Essays in the History of the Religion of Israel [Cam-
bridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1973]; John C. L. Gibson, 
Canaanite Myths and Legends [Edinburgh: T&T Clark, 1977]; Luis Cunchi-
llos, Cuando los ángeles eran dioses, Biblioteca Salmanticensis XIV, Estudios 
12 [Salamanca: Universidad Pontificia, 1976]; G. del Olmo Lete, Mitos y le-
yendas de Canaán: Según la tradición de Ugarit [Madrid: Ediciones Cristian-
dad, 1981]; ídem, Interpretación de la mitología cananea: Estudios de semán-
tica ugarítica [Valencia: Institución San Jerónimo, 1984]; ídem, La religión 
cananea según la liturgia de Ugarit: Estudio textual [Barcelona: Editorial Au-
sa, 1992]).  

18 No en vano Garrett señala: “The form-critical theories of Gunkel and his fol-
lowers are founded on doubtful folktale theories and on false analogies be-
tween the literature of other cultures and the Old Testament. The tradition his-
tories that grew out of those theories can be challenged at every point and are 
based upon inconsistent or arbitrary methods. Many of the assured results of 
the past two generations of Old Testament study must be and are being set 
aside” (Garret, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship of the First 
Book of the Pentateuch, 50-51).  

19 Zobel “larXy”, TDOT, 6:399-400. Esta interpretación también es seguida por el 
Diccionary of Biblical Theology, que considera igualmente una “etimología 
popular” el significado de Israel como “el que lucha con Dios” (Dictionary of 



 

98 

postura y entendió que en la mayoría de los casos las etimologías 
que aparecen en el AT eran populares, imaginarias, ingenuas e im-
posibles de probar desde el punto de vista lingüístico. En el caso de 
Israel simplemente revelaría la costumbre semítica de construir 
nombres con el imperfecto de un verbo más un elemento teofóri-
co.20 No obstante, señala Danell, como todo nombre debe significar 
algo, probablemente el autor de Génesis no trató de explicar lin-
güísticamente el nombre Israel, sino que expresó lo que significaba 
el término aunque este significado no tuviese base lingüística.21  
 Muchos eruditos parten del punto de vista diacrónico según 
el cual el pasaje no es un relato literal,22 sino que pasó un proceso 
de metamorfosis de fábula local a relato etiológico.23 La historici-
dad del relato para ellos pasa por tanto a un segundo plano.24 Este 
acercamiento presupone que el relato en su forma actual es postexí-
                                                                                                          

Biblical Theology, ed. Xavier Léon-Dufour, trad. Joseph Cahill S.J. [London: 
Geoffrey Chapman, 1988], 258). 

20 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 15. 
21 Ibíd., 16-17. Es lógico que bajo esta premisa, carezca de sentido analizar gra-

maticalmente el término Israel para tratar de entender la interpretación que el 
autor hizo sobre el nombre, como señala Danell (ibíd., 18). 

22 Rogerson, John, “Wrestling with the Angel: A Study in Historical and Literary 
Interpretation”, en Hermeneutics, the Bible and Literary Criticism, ed. Ann 
Loades y Michael McLain (New York: St. Martin’s Press, 1992). 

23 Stephen A. Geller señala: “No doubt the episode passed through several stages 
of literary metaporphosis from local tale to etiological legend in a developing 
national saga to fixed stone in the mosaic of the canon” (“The Struggle at the 
Jabbok: The Uses of Enigma in a Biblical Narrative”, 38). Afirma que numero-
sas explicaciones “etiológicas” de lo nombres son explicaciones a posteriori 
que no responden necesariamente a cuestiones filológicas, ni tienen posibilidad 
de ser verificadas.  

24 E.g. Alexander V. Kozin, en un estudio “fenomenológico” del texto considera 
el ángel como una figura imaginaria (Alexander V. Kozin, “Crossing over with 
the angel”, Sign System Studies 33, nº 2 [2005]: 7). Herbert Block, “Distinguis-
hing Jacob and Israel”, JBQ 34, 3 (2006): 156, considera que la lucha pudo ser 
simplemente un sueño, aunque no explica cómo un sueño pudo causar una co-
jera al patriarca. Holmgreen, “Holding Your Own Against God!: Genesis 
32:22-32”, 7, también advierte que el relato no debe ser tomado de forma lite-
ral, y que ambos nombres, Jacob e Israel, son tomados simbólicamente en el 
texto únicamente con el fin de indicar la transformación de Jacob (Speiser, Ge-
nesis, 255). 



 

99 

lico y dependiente en su forma final de otras fuentes,25 lo que des-
carta la posibilidad de una explicación etimológica convincente. 
Como mucho, el texto se percibe como una explicación etiológi-
ca.26 Por eso los autores partidarios de las propuestas de Martin 
Noth,27 deducen que Israel no se trata de un nombre personal con-
vertido secundariamente en nombre de un pueblo, sino que se le 
habría atribuido retrospectivamente al patriarca siglos después.28 
Para apoyar esta idea se ha señalado que en el AT Israel no aparece 
nunca como nombre personal genuino.29 Estos planteamientos blo-
quean cualquier intento por rescatar un significado útil del nombre 
a partir del texto, porque cualquier tentativa de ir más allá del texto 
resulta hipotética.30 

                                                
25 Como Jeremías, véase Louis T. Brodie, “Jacob’s Travail (Jer 30:1-13) and 

Jacob’s Struggle (Gen 32:22-32): A Test Case for Measuring the Influence of 
the Book of Jeremiah on the Present Text of Genesis”, JSOT 19 (1981): 31-60. 

26 O. Margalith ni siquiera la acepta como etiológica, ya que, para él, la explica-
ción de Gn 32 solo tendría valor etiológico del nombre si el término Jacob hu-
biese dejado de usarse, como ocurrió con el caso del nombre Abrahán (cf. Oth-
niel Margalith, “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, Zeitschrift 
für die Alttestamentliche Wissenschaft 102 [1990]: 235).  

27 La postura de Noth, que tanto ha influido en los críticos posteriors, supone que 
“the growth and formation of the large body of traditions now found in the ex-
tensive and complicated literary structure of the Pentateuch was a long process, 
nourished by many roots and influence by manifold interests and tendencies” 
(Martin Noth, A History of Pentateuchal Traditions, trad. Bernhard W. Ander-
son [Chico, California: Scholars Press, 1981], 1).  

28 Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1073; también Holmgren, “Holding Your Own 
Against God!: Genesis 32:22-32”, 11. McKay señala que el autor del relato es-
taba construyendo un paradigma a partir de, por lo menos, tres fuentes diferen-
tes para reconstruir la identidad de Israel (Heather A. McKay, “Jacob Makes it 
Across the Jabbok”, Journal for the Study of the Old Testament (JSOT) 38 
[1987]: 3). 

29 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 287. Danell también 
supone que originalmente Israel era el nombre de una agrupación de tribus, y 
que solo en fechas posteriores este nombre se atribuyó al patriarca Jacob. 

30 Aun entre algunos eruditos críticos se reconoce la imposibilidad de reconstruir 
las tradiciones subyacentes anteriores al relato (Steven L. McKenzie, “‘You 
Have Prevailed’ The Function of Jacob’s Encounter at Peniel in the Jacob Cy-
cle”, ResQ 23, nº 4 [1980]: 226). 



 

100 

 Por otra parte, al margen de la fechas de redacción y com-
posición final del texto que manejan estas posturas, un problema 
básico en la interpretación de Israel consiste en que etimológica-
mente equivale a una proposición gramatical formada por predica-
do verbal más sujeto. Por eso es preciso determinar por una parte el 
significado del verbo, y por otra parte identificar el sujeto del mis-
mo. En general se acepta que el elemento teofórico (la), frecuente 
en nombres personales y topónimos de los relatos patriarcales,31 no 
debe ser tomado como el objeto de la frase, sino como el sujeto, de 
forma que Israel debe significar algo así como “Él lucha”.32 El 
motivo es que en general el elemento teofórico (la) en los nombres 
propios suele ser el sujeto.33 De ahí las traducciones como “Dios 
lucha” o Dios es fuerte”.34 Sin embargo, lo que ha preocupado a 
muchos intérpretes modernos es que aunque la estructura del nom-
bre parece indicar que debería ser entendido en referencia a Dios 
(“El persiste”, “domina”, “brilla”, “contiende”, “lucha”), Gn 32:29 
lo explica en referencia a Jacob en el sentido de “tú has luchado 
con Dios”.35  
 En segundo lugar, la discusión etimológica pasa por diluci-
dar lo que significa la parte verbal del término. Ha habido muchas 
propuestas al respecto.36 W. F. Albright sostuvo, a principios del 
                                                
31 Gn 16:11; 24:25; 28:19; 32:28, 30 (cf. Tryggve N. D. Mettinger, Buscando a 

Dios: Significado y mensaje de los nombres divinos en la Biblia [Córdoba: El 
Almendro, 1988], 80). 

32 Zobel, “larXy”, TDOT, 6: 399. 
33 G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074; Victor P. Hamilton, The Book of Gene-

sis: Chapters 18-50, vol. 2, The New International Commentary on the Old 
Testament (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1995), 334; Susan Brayford, 
Genesis. Septuagint Commentary Series (Leiden: Brill, 2007), 373. 

34 Pierre Grelot “Israel”, en Dictionary of Biblical Theology, 257.  
35 C. T. R. Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and 

Some Early Christian Writings: From Victorius Athlete to Heavenly Champion 
(Oxford: Oxford University Press, 2005), 27.  

36 Danell resume las principales interpretaciones para la raiz verbal: “luchar” 
(hrX), “perseverar” (hrX), “iluminar” (hrX), “gobernar” (hrX o rrX), “sanar” 
(rXy), “ser recto” o “justo” (rXy), “ser feliz” (rXa) (Danell, Studies in the Name 
Israel in the Old Testament, 22-23). Gerleman añade propuestas como “res-
plandece”, “domina” o “combate” (Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074). 



 

101 

siglo XX, que el significado más plausible de Israel era original-
mente “Dios sana”,37 sin embargo su propuesta no convenció. Otras 
propuestas dieron a Israel significados como “que Él persevere”,38 
“Dios persevera”, “Dios gobierna”, o “Dios protege”.39 Otros auto-
res han echado mano de otros pasajes del AT para tratar de apoyar 
sus interpretaciones, como Robert Coote, quien propone que el 
significado más acertado de Israel es “Él juzga”, y sugiere que el 
nombre se refiere específicamente al momento arquetípico descrito 
en Sal 82:1 en el que Dios “en medio de los dioses juzga”.40 Una 
alternativa un tanto diferente ha sido recogida por R. J. D. Knauth, 
sobre un trabajo no publicado de F. K. Wong, en el que propone 
una lectura consonántica de Gn 32:29: 
 

~yhla-~[ trXk (K|Srt `m´lhm)   Porque eres justo ante Dios 
lktw ~Xnam[w (w`m´nšm wTTkl) con los hombres prevalecerás 
  

Wong traduce el versículo como: “Puesto que eres justo an-
te Dios, prevalecerás con los hombres”. En su propuesta, sostiene 
que debió de haber una evolución histórica en la interpretación del 
nombre desde las connotaciones positivas de “Él ha hecho justo” a 
las connotaciones negativas de “lucha con Dios”.41 Para argumen-
tar esta interpretación, hace referencia a los paralelos bíblicos que 
designan al pueblo de Israel como “Jesurún”.42 Además, sostiene 

                                                
37 William F. Albright, “The Names ‘Israel’ and ‘Judah’ with and Excursus on 

the Etymology of Tôdâh and Tôrâh”, JBL 46 (1927): 155. 
38 Speiser, Genesis, 255. 
39 Walter Brueggeman, Genesis. Interpretation (Atlanta: John Knox, 1982), 268, 

se desmarca, sin embargo, de los intentos etimológicos extremos, alegando que 
no es muy importante determinar el significado del nombre porque lo verdade-
ramente relevante en el relato es el surgimiento de un nuevo ser. 

40 Robert Coote, “The Meaning of the Name Israel”, HTR 65 (1972): 140. 
41 Knauth “Israelites”, en Dictionary of the Old Testament: Pentateuch, 454. 
42 Nombre poético de Israel que ha sido interpretado como “el justo” (BDB, 449; 

Sharon Pace Jeansonne “Jeshurun”, en The Anchor Bible Dictionary, ed. D. N. 
Freedman (New York: Doubleday, 1996), 3:771), o “los justos” cf. Dt 32:15; 
33:5, 26; Is 44:2. Hayward señala, basándose en las traducciones de la LXX, 
que “Jesurún” se asocia a la noción de “fortaleza” en esa versión, en plena co-
nexión con la concepción de Israel (Hayward, Interpretations of the Name Is-



 

102 

que dicha explicación encaja bien con el contraste de significados 
entre “suplantador” y “justo” que se da en el pasaje.43 Esta interpre-
tación, aunque novedosa, implica de nuevo el rechazo de la etimo-
logía ofrecida en Gn 32, desestimando un contexto de lucha en el 
que se elogia la perseverancia de Jacob y su victoria en el comba-
te.44 O. Margalith comparte la hipótesis de una etimología en rela-
ción con el concepto de justo. En base a una derivación de la raíz 
“justo” (rXy) como cualidad que se aplica a Dios, propone que el 
nombre original era “Isarel” en vez de “Israel”, traduciéndolo co-
mo “el pueblo del Dios que actúa rectamente”.45 Recientemente, 
también ha sido propuesta una relación entre el nombre Israel y el 
concepto de “dominio” como “Él dominará (o luchará)” o “que Él 
domine”.46  
 Todas estas interpretaciones comparten una característica 
común, que es el rechazo a priori de la explicación etimológica que 
ofrece el Génesis. Sin embargo, en términos puramente metodoló-
gicos, no parece acertado descartar la explicación del nombre que 
ofrece el propio Génesis. Si se parte del supuesto de la inspiración 
del texto, no tendría mucho sentido que se cambiara el nombre de 
Jacob a Israel, y la explicación del cambio no tuviera nada que ver 
con el significado del nombre. Si el texto sostiene que el motivo del 
nuevo nombre Israel tiene que ver con haber “luchado con Dios, y 
vencido”, es lógico deducir que esa explicación está basada en el 
significado del nombre.  

                                                                                                          
rael in Ancient Judaism and Some Early Christian Writings, 109). Schökel lo 
traduce sin embargo como “mi cariño” (“jesurun”, Diccionario bíblico hebreo-
español, 856.) 

43 E. Jacob también relaciona Israel con la raíz rXy “justo” utilizando los pasajes 
en los que se menciona a Jesurún (E. Jacob, Theology of the Old Testament, 
trad. A. W. Heathcote y P. J. Allcock [New York: Harper, 1958], 203). 

44 Knauth, “Israelites”, 455. 
45 Margalith, “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, 232-234. Sin 

embargo, respecto a las diferentes formas y variantes consonánticas de Israel, 
Margalith llega a la conclusión de que la pronunciación larXy que aparece en el 
TM es la más probable (cf. ibíd., 230-231).  

46 Hamilton, The Book of Genesis: Chapters 18-50, 334. 



 

103 

Propuesta de significado  

 Muchos exegetas han tratado de encontrar el significado del 
nombre basándose en posibilidades lingüísticas e históricas, par-
tiendo de presuposiciones que desembocan en propuestas muy ale-
jadas de la explicación original. Como se verá, la explicación que 
ofrece el AT no solo es posible en términos históricos y lingüísti-
cos, sino muy coherente.  
 De hecho, después de revisar las posibilidades lingüísticas 
de las diferentes propuestas, muchos eruditos optan finalmente por 
aceptar la explicación del texto bíblico. El mismo Danell, tras ana-
lizar todas las opciones posibles, reconoce que el verbo hrX (“lu-
char”, “pelear”) es el único que se relaciona directamente con el 
nombre en el AT.47 Zobel, aunque interviene en la discusión pro-
poniendo que el significado original del nombre sería “Él reina” o 
“Él es supremo”, concluye que la única raíz realista para la etimo-
logía es hrX, como propone Génesis.48 Ross, a pesar de suponer que 
el texto refleja una etimología popular, también reconoce que nin-
guna de las opciones presentadas por los eruditos supera la explica-
ción del nombre que ofrece el pasaje.49 Mayer también apunta que 
el significado más probable es “lucha”, “pelea” (hrX), como explica 
el texto.50 A pesar de las múltiples sugerencias presentadas, por 
tanto, en términos meramente exegéticos se termina reconociendo 
que el nombre no se relaciona con ningún otro verbo del AT, por lo 
que resulta más seguro exegéticamente aceptar el vínculo que pro-
pone el propio texto. 

                                                
47 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 28. Marks nota que es 

la única vez que aparece el verbo junto al relato paralelo de Oseas, lo cual no 
deja de ser significativo Marks, “Biblical Naming and Poetic Etymology”, 25. 

48 Zobel “larXy”, TDOT, 6: 400. 
49 Allen. P. Ross, “Jacob at the Jabbok, Israel at Peniel” BSac 142 (1985): 343-

351. 
50 R. Mayer, “Israel”, Diccionario Teológico del NT, ed. Lothar Coenen, Erich 

Beyreuther, Hans Bietenhard, vol. 2. Biblioteca de Estudios Bíblicos 27 (Sala-
manca: Ediciones Sígueme, 1990), 750. 



 

104 

 Respecto al sujeto del nombre, aunque gramaticalmente 
pudiera ser Dios (la),51 en el texto la recibe un nuevo matiz y ya 
no es el sujeto, sino el complemento de la acción expresada por el 
verbo, dando el significado de “has luchado con Dios”, 52 o “lucha-
dor con Dios”.53  
 Es interesante en este sentido que el pasaje de Os 11:7-
12:12, que se erige como una interpretación de la etimología de Gn 
32,54 no contemple una explicación diferente.55 A pesar de las po-
lémicas respecto a la posible intromisión del nombre Judá en lugar 
de Israel,56 en 12:3-4 aparece la misma interpretación del nombre 
que en Génesis.57 La traducción del pasaje de Oseas en la LXX 

                                                
51 G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1074; Mayer, “Israel” TDNT, 2:750; Hamil-

ton, The Book of Genesis, 2:334; Brayford, Genesis, 373.  
52 Mayer, “Israel” TDNT, 2:750. 
53 John Skinner, también reconoce que el significado literal de “Israel” se acerca 

a la noción de “Dios lucha” porque la partícula en referencia a Dios sería el su-
jeto, sin embargo acepta que en el texto se pueda interpretar como “luchador 
con Dios” (John Skinner, A Critical and Exegetical Commentary on Genesis. 
The International Critical Commentary, vol. 1 [Edinburgh: T&T Clark, 1980], 
409). 

54 Este pasaje, constituye la Haftará a Gn 32:4-36:43 (véase al respecto Harvey, 
The True Israel, 150). 

55 Steven McKency concluye: “…there is no demonstrable, radical difference 
from the Jacob tradition in Genesis. In fact, the Hosea passage relies heavily on 
word plays which occur in the Genesis version” (McKency, “The Jacob Tradi-
tion in Hosea”, 320).  

56 Véase Edwin M. Good, “Hosea and the Jacob Tradition”, VT 16, nº 2 (1966): 
137-151. Good considera a partir de este pasaje de Oseas, que en realidad se 
perciben dos tradiciones diferentes sobre la historia de Jacob en Peniel, pero 
tampoco considera válida la explicación que allí se ofrece sobre el nombre. Wi-
lliam L. Holladay sostiene que no hay duda de la lectura de “Israel” en vez de 
la de “Judá” (“Chiasmus, the Key to Hosea 12:3-6”, VT 16, nº 1 (1966): 53, 56. 

57 Lyle M. Eslinger, “Hosea 12:5a and Genesis 32:29: A Study in Inner Biblical 
Exegesis”, JSOT 18 (1980): 91, toma el pasaje como un ejemplo de exégesis 
intrabíblica, sin embargo acentúa las diferencias y presupone un propósito de-
constructivo en Oseas a la hora de interpretar la etimología del nombre. Walter 
Kaiser hace un análisis más acertado al reconocer que Oseas solo tiene diferen-
cias de énfasis y en todo momento respeta el relato original de Génesis como 
un evento histórico real: “In not one single detail have we found any encoura-
gement for saying that the prophet dehistoricized the Genesis narratives in or-



 

105 

varía ligeramente la traducción del hebreo (o[ti evni,scusaj meta. 
qeou/ kai. meta. avnqrw,pwn dunato,j) dando “puesto que has sido 
fuerte contra Dios, también triunfarás contra los hombres”, de for-
ma que la exhibición de fuerza ante Dios se toma como argumento 
para el éxito contra la humanidad.58 Pero, en términos generales, la 
explicación del significado del nombre es la misma, y sirve incluso 
para argumentar que la explicación de Génesis era plenamente 
aceptada como válida en los tiempos del profeta.59 
 Finalmente es digno de mención que la Misnah comparta la 
perspectiva etimológica del texto. En Génesis Rabbah, aunque 
también se ofrece una explicación secundaria que relaciona el 
nombre Israel con rrX (“ser un príncipe”, “gobernar”),60 se respeta 
la interpretación dada en el Génesis y se mantiene la explicación de 
“has luchado” y “has prevalecido”.61  
 Por tanto, en términos metodológicos,62 lingüísticos e inclu-
so históricos,63 no hay motivos para rechazar la explicación del 

                                                                                                          
der to make his aplications. On the contrary, it was only because Hosea’s audi-
ence knew the Genesis texts and agreed with his single-meaning interpretation 
of them that it became possible to build on that base” (Walter C. Kaiser, “Inner 
Biblical Exegesis as a Model for Bridging the ‘then’ and ‘now’ Gap: Hos 12:1-
6”, JETS 28, nº 1 (1985): 43-44. 

58 Hamilton, The Book of Genesis: chapters 18-50, 335. 
59 Kaiser, “Inner Biblical Exegesis as a Model for Bridging the ‘then’ and ‘now’ 

Gap: Hos 12:1-6”, 44; en general se acepta que Oseas empleó el material de 
Génesis, aunque hay quienes lo ponen en duda (cf. R. Scott Chalmers, “Who is 
the Real El? A Reconstruction of the Prophet’s Polemic in Hosea 12:5a” CQB 
68 [2006]: 627-628). 

60 Explicación que también es enfatizada en el Targum de Onquelos, Pseudo-
Jonatán, y Neofiti Gn 32:29, que describen al patriarca con un estatus de “prín-
cipe” o “ser angélico” ante Dios con la forma aramea br “grande” (Véase 
Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings, 268). Elizabeh Mark —en una clara intepretación 
feminista del texto— ve en esta conexión linguística con rX un vínculo entre el 
nombre “Israel” y el de “Sara” y concluye que el nombre haría referencia tam-
bién a la memoria de las matriarcas (“The Engendered Shema: Sarah-Echoes in 
the Name of Israel”, Judaism 49, nº 3 [2000]: 270-271). 

61 GnR 78:3.  
62 Cf. Garrett, Rethinking Genesis: The Sources and Authorship of the First Book 

of the Pentateuch, 32. 



 

106 

nombre que ofrece el AT, sino para considerarla válida y coherente 
desde el punto de vista exegético.  

Significado teológico 

 El pasaje contiene un rico mensaje teológico,64 que ha dado 
pie a muchas interpretaciones del mismo.65 El significado del nom-
bre Israel dado en el texto del Génesis refleja importantes particula-
ridades de la vida de Jacob,66 coloreándolo de un profundo mensaje 

                                                                                                          
63 Probablemente el hecho de que Israel no se utilizara como nombre propio en el 

AT, aparte de referido al patriarca Jacob, puede ser entendido precisamente 
como una muestra de respeto por el nombre. No hay registros de su uso como 
nombre personal en inscripciones hebreas preexilicas (Robert Lawton, “Israeli-
te Personal Names on Pre-Exilic Hebrew Inscriptions”, Biblica (Bib) 65 
[1984]: 330-346). Tampoco hay registros de su uso entre los siglos IV a.C. a III 
d.C. (cf. Tal Ilan, Lexicon of Jewish Names in Late Antiquity: Part I Palestine 
330 BCE-200 CE [Tübingen: Mohr Siebeck, 2002]). Si la propuesta de autores 
como Danell y Gerleman fuese correcta e Israel fuese simplemente un nombre 
de tribu o de pueblo formado por analogía con los nombres personales, es muy 
probable que alguien más lo hubiera utilizado como nombre propio y hubiese 
quedado reflejado. Es decir, que la ausencia del uso de Israel como nombre 
propio en la literatura bíblica y registros hasta el siglo III d.C., lejos de confir-
mar la teoría de la asignación retrospectiva al patriarca, favorece un origen an-
tiguo y prestigioso del nombre, así como un respeto hacia el mismo que evitó 
su utilización posterior como nombre personal. 

64 Contra Geller, quien llega a señalar que “the story seems to have no plain, 
meaning as a story” (Geller, “The Struggle at the Jabbok”, 45). 

65 John Rogerson repasa brevemente la interpretación de estos versículos desde 
los comentarios rabínicos a la actualidad, abarcando a los Padres de la iglesia y 
algunos reformadores, y muestra la oscilación entre la interpretación histórica y 
la simbólica o mítica (Rogerson, “Wrestling with the Angel: A Study in Histo-
rical and Literary Interpretation”, 131-144). 

66 Para Danell, lo más importante del cambio de nombre de Jacob a Israel es que 
el nuevo nombre simboliza el derecho a la herencia de la tierra de Canaán. De 
regreso a Canaán, lucha con el Dios de la tierra que le da el nombre; así, final-
mente consigue lo que había codiciado toda su vida: la herencia de Abrahán e 
Isaac (Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 18-19). Sin 
embargo, esta explicación no hace del todo justicia al cambio profundo que se 
produce en Jacob y al surgimiento del nombre del pueblo de Dios. 



 

107 

existencial.67 Dios mismo es quien otorga el nuevo nombre al pa-
triarca después de una experiencia de lucha y victoria. No hay un 
claro reparto de los roles en la lucha, y de hecho, hasta la mañana 
no hay un claro vencedor. Sin embargo, al final del relato se abren 
nuevas posibilidades para Israel, al recibir la bendición y el poder 
de Dios.68 El nombre de Israel nace por voluntad de Dios como 
algo nuevo en el mundo,69 fruto de una lucha con Él, que define a 
Jacob/Israel como alguien que ha luchado, ha sobrevivido y ha sido 
bendecido.70 
 Al cambiar el nombre del patriarca, Dios elige también el 
nombre de su pueblo, de modo que la experiencia de lucha y victo-
ria se convierte en el símbolo de pertenencia al pueblo de Dios. El 
término Israel describe a quien ha sido tocado por Dios, ha preva-
lecido, ha sido bendecido y ha recibido un nuevo nombre. Desde 
este momento, quien use el nombre de Israel para describirse a sí 
mismo se referirá al origen de su significado, porque él también 
espera salir victorioso y campeón71 de la lucha con Dios y con los 
hombres.72 El texto transmite también, ante todo, un mensaje de 
gracia, ya que es Dios quien permite al hombre “prevalecer”, es 
decir, seguir adelante.73  
 Es significativo que la traducción que hace la LXX de Gn 
32:24 (32:25 LXX) para describir la lucha emplea el verbo 
evpa,laien, usado para un tipo de lucha que formaba parte del cu-
rrículo educativo de los jóvenes, así como de los juegos practicados 

                                                
67 Richard D. Weis, “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at the 

Jabbok”, Reformed Review 42, 2 (1988): 104, señala que el principal énfasis 
del pasaje es la resolución de la crisis existencial de Jacob.  

68 Walter Brueggeman, Genesis: Interpretation (Atlanta: John Knox, 1982), 269. 
69 Ibíd., 268. 
70 Harvey, The True Israel, 148. 
71 Judaismo A-Z: Léxico ilustrado de términos y conceptos, 1983, véase “Israel”. 
72 Gordon J. Wenham, Genesis 16-50. Word Biblical Commentary 2 (Dallas: 

Word Books, 1994), 297. El nombre Israel se ha usado tanto en el lenguaje li-
túrgico como en la reflexión teológica como una autodenominación del pueblo 
judío como “pueblo de Dios” (“Israel”, Diccionario del Judaísmo, trad. Dioni-
sio Mínguez Fernández [Estella, Navarra, España: Verbo Divino, 1996], 213). 

73 Weis, “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at the Jabbok”, 104. 



 

108 

por los atletas en honor a los dioses.74 Esto da a entender que los 
traductores de la LXX entendieron que la lucha de Jacob tenía un 
significado tanto educativo como sagrado,75 como culminación de 
un proceso descrito a lo largo de todo el pasaje.76 
 Por otra parte el relato transmite con fuerza un cambio de 
paradigma junto con el cambio de identidad del patriarca. Victor P. 
Hamilton destaca que la fórmula “no se dirá más” (dw[ rmay al) que 
utiliza el “varón” en el cambio de nombre de Jacob, es utilizada en 
diversas ocasiones para indicar una metamorfosis espiritual.77 El 
nuevo nombre hace referencia a una profunda experiencia de trans-
formación espiritual. Hacia el final de la lucha, Jacob se atreve a 
preguntar el nombre de su adversario, tratando de descubrir el mis-
terio de su identidad. Sin embargo no recibe respuesta sino una 
bendición unida al cambio de nombre.78 Dios sigue siendo Dios, 
pero Jacob ya no es “Jacob”. El nuevo nombre dado al que ha pre-
valecido, anuncia su madurez espiritual y su destino.79 Israel nace 

                                                
74 Victor Tcherikover, Hellenistic Civilization and the Jews (New York: Athene-

um Books, 1974), 26-36. 
75 Aunque era diferente en dos sentidos: Jacob y su oponente luchan solos, sin 

espectadores y la lucha tiene lugar de noche. Jacob no recibe una corona de 
laurel como premio, sino un nuevo nombre (Hayward, Interpretations of the 
Name Israel in Ancient Judaism and Some Early Christian Writings, 57). 
Hayward también señala que el relato de la LXX parece vincular mediante co-
nexiones de términos y expresiones, el cambio de nombre con el relato de los 
Diez Mandamientos y el establecimiento del pacto en Sinaí (ibíd., 76-90). 

76 Kodell, “Jacob Wrestles with Esau”, 69. 
77 Especialmente en el libro de Jeremías (ver Victor P. Hamilton, The Book of 

Genesis: Chapters 18-50. The New International Commentary on the Old Tes-
tament, vol. 2 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1995), 333). Hace referen-
cia al estudio de M. Weinfeld, “Jeremiah and the Spiritual Metamorphosis of 
Israel”, ZAW 88 (1976): 19, en el que se destaca que en Gen 32:29 la expresión 
utilizada (dw[ rmay al) es parecida a la utilizada en Jeremías 3:16, lo cual lejos 
de demostrar dependencia literaria da a entender también la transformación es-
piritual profunda que implica el cambio. 

78 Marks, “Biblical Naming and Poetic Etymology”, 40. 
79 Waltke, Genesis: A Commentary, 446. 



 

109 

del combate donde Jacob lucha en primer lugar consigo mismo,80 y 
recibe de Dios su nuevo nombre y su nueva identidad.81 
 El cambio de nombre en este contexto implica un acto de 
redención,82 y una reconciliación con Dios y con el hombre.83 El 
reencuentro de Jacob con su hermano Esaú se hace posible por una 
transformación del corazón y de la actitud de Jacob, simbolizada 
por el cambio de nombre. Este mensaje tiene una amplia repercu-
sión para esta investigación a la luz del motivo paulino de la recon-
ciliación entre Dios y los hombres, ya que este es precisamente el 
contenido del misterio que Pablo proclama en sus escritos.84 
Brueggemann destaca el concepto de reconciliación y establece 
                                                
80 Henry F. Knight, “Meeting Jacob at the Jabbok: Wrestling with a Text―A 

Middrash on Genesis 32:22-32”, Journal of Ecumenical Studies 29, 3-4 (1992): 
452; Pol Vonck, “The Crippling Victory: The Story of Jacob’s Struggle at the 
River Jabbok Genesis 32: 23-33”, African Ecclesial Review 26, 1-2 (1984): 85. 

81 Kodell, “Jacob Wrestles with Esau”, 66, señala que el contenido central del 
pasaje es precisamente el concepto de transformación. (Contra McKenzie, “Ja-
cob at Peniel”, 73, quien señala la lucha como el centro del pasaje, con una in-
tención global etiológica, pero no histórica). Matthews encuentra un motivo 
integrador todas la narraciones sobre Jacob, que sería la transferencia del pacto 
de Abrahán al heredero correcto (Matthews, Victor H. “Jacob the Trickster and 
Heir of the Covenant: A Literary Interpretation”, Perspectives in Religious 
Studies (PRSt) 12, nº 3 [1985]: 186). 

82 Knauth “Israelites”, 455, señala que el tratamiento de Jacob es parecido a los 
casos de Adán, Eva y Caín, que fueron castigados y, a la vez, siguieron siendo 
amados y cuidados. 

83 Véase el estudio de Clare Amos sobre el motivo de la reconciliación en Géne-
sis, donde este episodio es tratado como un ejemplo representativo (Clare 
Amos, “The Genesis of Reconciliation: The Reconciliation of Genesis”, Mis-
sion Studies 23, nº 1 [2006]: 9-25). 

84 El motivo de la reconciliación que Pablo presenta en pasajes como 2 Co 5:18-
21; Ro 5:8-11 y Col 1: 20-22, es desarrollado especialmente en Efesios 2:14-17 
(cf. Gerald F. Hawthorne; Ralph P. Martin y Daniel G. Reid, eds., Dictionary 
of Paul and his letters [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993], 
698), que a su vez constituye el contenido del misterio que explica en Ef 3:6. 
Para un estudio sobre la relación entre el “misterio” y la “reconciliación” véase 
véase Juan Manuel Granados Rojas, La reconciliación en la carta a los Efesios 
y en la carta a los Colosenses. Analecta Biblica 170 (Roma: Editrice Pontificio 
Istituto Biblico, 2008), 196-206, 230, quien concluye que el contenido del 
“misterio” de Cristo se condensa por medio de las categorías de la reconcilia-
ción y la creación (ibíd., 230). 



 

110 

paralelos entre Gn 32-33 y 2 Co 5:16-21, 85 donde Pablo retoma 
tanto la idea de “nueva creación” al estar “en Cristo” como la re-
conciliación entre Dios y los hombres.86 Los paralelos conceptuales 
son importantes y no deben ser pasados por alto. 
 Finalmente, es preciso destacar que en el relato del Génesis 
el ángel toca el muslo ($ry) de Jacob y lo deja cojo.87 En los tiem-
pos patriarcales era común en los juramentos poner la mano “deba-
jo del muslo” para comprometer todo lo que uno era o tenía.88 En la 
simbología de la anatomía bíblica, el muslo alude a la descenden-
cia, es decir, las generaciones posteriores.89 Esta interpretación 
permite entender que de alguna forma, Dios “toca” a toda la des-
cendencia de Jacob de forma simbólica, y todos son partícipes así 
de la lucha espiritual con Dios y de la victoria final.90 Por otra par-
                                                
85 Brueggemann, Genesis, 273. 
86 Para Pablo, estar “en Cristo” implica una nueva creación (Gá 6:15), de la 

misma manera que convertirse en “Israel” implicó una nueva creación para Ja-
cob. 

87 Es discutido el significado de yäºqa` ([qy) en el pasaje. Generalmente se ha 
traducido como “descoyuntar”, pero probablemente es más acertado el concep-
to de “adormeció” o “le quitó las fuerzas” (cf. Jerome A. Lund, “On the Inter-
pretation of the Palestinian Targumic Reading WQHT in Gen 32:25”, JBL 105, 
nº 1 (1986): 99-103 quien aborda el problema desde la historia de la interpreta-
ción del verbo yäºqa` ([qy) en versiones antiguas, y el uso de la raíz en hebreo y 
arameo). Desde un punto de vista médico, si la articulación de la cadera se hu-
biese dislocado Jacob no podría haber caminado, como señala el médico    
Schneir Levin, “Jacob’s Limp”, Judaism 44, nº 3 (1995): 325. 

88 Cf. Gen 24:2, 9; 47:29. Bruce Waltke señala que, en ocasiones, los patriarcas 
establecían un juramento sobre la fuente de la vida, en alusión a las partes bajas 
cercanas a los genitales. La razón podía ser que el juramento reclamara la cer-
teza de las promesas de Dios sobre la posteridad (Waltke, Genesis: A Commen-
tary, 2001). Kessler y Deurloo también mencionan la cercanía con la “potencia 
de vida” en el juramento de Gen 24:2. Martin Kessler y Karel Deurloo, A 
Commentary on Genesis: The Book of Beginnings (New York: Paulist Press, 
2004), 137. 

89 Cf. el uso de $ry en Gn 46:26; Ex 1:5; Jue 8:30 (cf. Robert D. Sacks, A Com-
mentary on the Book of Genesis. Ancient Near Eastern Texts and Studies, vol. 
6 [Lampeter: Edwin Mellen Press, 1990], 190, 265). 

90 Sacks, A Commentary on the Book of Genesis, 265. Smith sostiene que la 
expresión hace referencia, como eufemismo, a los genitales de Jacob, señalan-
do así la promesa de bendición a la futura descendencia (S. H. Smith, “‘Heel’ 



 

111 

te, la proximidad de los términos “descoyuntar” (yäºqa`) y “Jacob” 
(ya`áqöb) parece insinuar un significado adicional: al ser “descon-
yuntado”, Jacob se libera de sí mismo —de Jacob—, y comienza 
así su nueva identidad.91  
 El uso del nombre Israel para designar al pueblo de Dios a 
partir del patriarca Jacob tiene amplias implicaciones teológicas. La 
aplicación global del nombre al pueblo escogido por YHWH mis-
mo a lo largo del AT, habilita la inferencia según la cual la expe-
riencia de Jacob se extrapola a los miembros del pueblo que lleva 
su nombre. Israel es “el que lucha con Dios y vence”, de manera 
que la comunidad a la que se aplica ese nombre, representa de for-
ma viva su significado teológico. Todo el que forma parte de Israel, 
ha luchado con Dios y ha vencido, alcanzando la gracia de la re-
conciliación con Dios y con los hombres. 

Israel en el AT 
 El término Israel (larXy) aparece 2.507 veces en el TM.92 
Analizar todas las menciones excedería los objetivos de esta inves-
tigación y resultaría innecesario para determinar sus principales 
referentes. Por ello solo se realizará un breve análisis de los princi-
pales usos del término Israel en el contexto veterotestamentario a 
partir del cual Pablo elaboró su mensaje teológico.93 
 En vez de analizar el término Israel únicamente por las ex-
presiones que lo acompañan, en esta sección se analizará el término 
dentro del contexto de cada corpus literario, siguiendo el orden que 
establece el propio canon judío.  
 

                                                                                                          
and ‘Thigh’: The Concept of Sexuality in the Jacob-Esau Narratives”, VT 15, 
nº 4 [1990]: 466-467). 

91 Esta idea se la debo a mi profesor y consejero, el Dr. Víctor Armenteros. 
92 2507 en BDB, 976; 2512 en Abraham Even-Shoshan, A New Concordance of 

the Bible: Thesaurus of the Language of the Bible. Hebrew and Aramaic Roots, 
Words, Proper Names Phrases and Synonyms (Jerusalem: “Kiryat Sefer” Pub-
lishing House, 1990), 510-513; 2514 en G. Gerleman, “Israel”, DTMAT, 1075.  

93 E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd, 
1957), 53.  



 

112 

Pentateuco (Torah) 

 En el Pentateuco el término Israel aparece 587 veces.94 De 
las 43 veces que se registra en Génesis, 29 hacen referencia al pa-
triarca Jacob. Como es de suponer por las abundantes referencias al 
patriarca, Génesis es el único libro en el que se encuentra la pre-
ponderancia del referente individual de Israel sobre el colectivo.95 
En adelante, una forma común de mencionar a los israelitas será la 
expresión “hijos de Israel” (larXy ynb), que aparece más de 350 ve-
ces en el Pentateuco.96 En las primeras apariciones tiene una apli-
cación inmediata a los descendientes directos de Jacob,97 sin em-
bargo, la generación que salió de Egipto también es considerada 
larXy ynb en Gn 46:8 y Ex 1:1.98  
 El primer capítulo de Éxodo marca la transición del uso de 
la expresión “hijos de Jacob” como los descendientes directos del 
patriarca, al pueblo de Israel como tal.99 Comienza el empleo de 
expresiones como “pueblo de Israel” (larXy-~[) en referencia a los 
israelitas en general. Esta misma expresión también se utiliza para 
denominar a la generación de la peregrinación por el desierto (Lv 
1:2), así como al resto de generaciones después del paso por el Si-
naí a las que se entrega, por ejemplo, la observancia del sábado 
como “pacto perpetuo” (Ex 31:12-17). 

                                                
94 Génesis (43 veces); Éxodo (170 veces); Levítico (65 veces); Números (237 

veces); Deuteronomio (72 veces). 
95 Zobel, “larXy”, TDOT, 6: 401. 
96 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 50. En el total del 

AT, aproximadamente una cuarta parte de la veces que aparece el término Is-
rael lo hace en la expresión “hijos de Israel” (Daniel I. Block, “‘Israel’—‘Sons 
of Israel’: A Study in Hebrew Eponymic Usage”, Studies in Religion 13, nº 3 
[1984]: 301), y su empleo puede significar de forma literal los hijos de Jacob, 
los varones en oposición a las mujeres, o una designación colectiva del pueblo 
(ibíd., 302-305).  

97 Gn 42:5; 45:21; 46:5. 
98 Algunos toman esta expresión como un critero para determinar las fuentes del 

Pentateuco (A. Besters, “L’expression ‘Fils d’Israel’ en Ex 1-14: un nouveau 
critère pour la distinction des sources”, RB 74 (1967): 321-355).  

99 Childs, Biblical Theology of the Old and New Testaments, 422. 



 

113 

 En ocasiones Israel aparece junto a términos como “con-
gregación” (hd[)100 o “asamblea” (lhq).101 En todos estos casos 
ambas expresiones se refieren a la “congregación de Israel”, y pue-
den ser tomadas como sinónimas.  
 La expresión “casa de Israel” (larXy-tb) aparece frecuente-
mente.102 Los textos de Levítico donde aparece esta frase se refie-
ren a la santidad del campamento y se utiliza en oposición a los 
extranjeros. Por eso, “casa de Israel” se refiere a toda la congrega-
ción y es paralela a “hijos de Israel” (larXy ynb).103 No obstante en el 
Pentateuco la expresión “casa de Israel” todavía no es muy común. 
En los siguientes libros comienza a ser utilizada con más frecuen-
cia para designar tanto el reino del norte como el reino del sur.104  

El término Israel también aparece en la expresión “tribus de 
Israel” (larXy yjbX), para designar a todo el pueblo de forma corpo-
rativa. A menudo se utiliza para indicar la reunión del pueblo con 
algún propósito, y en esos casos parece que la expresión significa-
ría “la mayor parte del pueblo” o un grupo suficiente como para 
representar al pueblo completo. 

Números es el libro de la Bíblia con más apariciones del 
término Israel (208). En este libro destaca que la forma más común 
con diferencia en la que aparece el término es en la expresión “hi-
jos de Israel”.105 Esta referencia a los israelitas toma relevancia por 
el contenido del libro del que la comunidad es protagonista, al des-

                                                
100 Ex 12:3, 6, 19, 47; Lv 4:13; Nm 16:9; 32:4. 
101 Lv 16:17; Dt 31:30.  
102 Ex 16:31; Lv 10:6; 17:3, 8, 10; 22:18. Harvey señala cuatro apariciones en 

Levítico y una en Deuteronomio (Harvey, The True Israel, 160), pero son cin-
co en Levítico. 

103 Cf. Harvey, The True Israel, 163. 
104 En todo el AT “casa de Israel” (larfy-tb) aparece 146 veces de forma desigual 
105 Nm 1:2, 45, 49, 52; 2:2, 32; 3:8, 12, 38, 40, 45, 50; 5:2, 4, 6, 9, 12; 6:2, 23, 

27; 8:6, 9, 14, 16; 9:2, 4, 7, 10, 17, 22; 10:12, 28; 11:4; 13:2, 24, 26, 32; 14:2, 
5, 7, 10, 27, 39; 15:2, 18, 25, 29, 32, 38; 16:2, 38, 40; 17:2, 5, 9, 12; 18:5, 8, 
11, 19, 22, 26, 28, 32; 19:2, 9; 20:1, 12, 19, 22, 24; 21:10; 22:1, 3; 25:6, 8, 11, 
13; 26:2, 4, 51, 62; 27:8, 11, 20; 28:2; 29:40; 30:1; 31:2, 4, 9, 12, 16, 30, 42, 
47, 54; 32:7, 9, 17, 28; 33:1, 3, 5, 38, 40, 51; 34:2, 13, 29; 35:2, 8, 10, 15, 34; 
36:1, 7, 13. 



 

114 

cribir la constitución de la comunidad en el Sinaí (1:1-9:14), su 
viaje por el desierto (9:15-25:18) y la preparación para el asenta-
miento (26:1-36-13). Hay todavía alguna ocasión en la que Israel 
hace referencia al patriarca (Nm 1:20), pero en general se refiere al 
pueblo en conjunto.  
 Deuteronomio 33 aporta datos interesantes porque al ser un 
texto paralelo a Genesis 49, en unos pocos versículos aparecen va-
rias expresiones diferentes que hacen referencia al pueblo como un 
todo: “hijos de Israel” (larXy ynb, 33:1), “comunidad de Jacob” (bq[y 
tlhq, 33:4), “gobernantes de Israel” (larXy yjbX, 33:5), “su pueblo” 
(wm[, 33:7), y “Jesurún” (!wrXy, 33:5, 26). Todas estas expresiones 
parecen referirse al pueblo como conjunto y es difícil destacar al-
gún matiz de significado diferente entre ellas, más allá de la conno-
tación particular que representa el apelativo “Jesurún”.106 No obs-
tante, en Deuteronomio destaca el uso de la expresión “todo Israel” 
(larXy-lk).107 De tan abundantes referencias se desprende la impor-
tancia que en Deuteronomio adquiere la unidad de Israel, sobre 
todo en el marco de la alianza que se establece entre Dios y su pue-
blo.108  

Profetas (Nebi’im) 

 En Josué, la expresión más frecuente relacionada con Israel 
es también “hijos de Israel” (larXy ynb), que aparece más de 60 ve-
ces. Con ella se hace referencia a los miembros del pueblo, enfati-
zando su descendencia del linaje de Jacob. También es muy fre-
cuente la fórmula “todo Israel”,109 que señala, en numerosas 
                                                
106 “Mi cariño” (Diccionario bíblico hebreo-español “jesurun”, 856; “el justo” 

(BDB, 449; Sharon Pace Jeansonne, “Jeshurun”, The Anchor Bible Dictionary, 
ed. D. N. Freedman (New York: Doubleday, 1996), 3:772. 

107 Dt 1:1; 5:1; 11:6; 13:11; 18:6; 21:21; 27:9; 29:2; 31:1; 31:7; 31:11; 32:45; 
34:12. 

108 Como apunta Brevard Childs, ya al final del Pentateuco el pueblo de Dios es 
llamado “todo Israel”, y coexiste con el Israel empírico (Childs, Biblical Theo-
logy of the Old and New Testaments, 422). 

109 Jos 3:7, 17; 4:14; 7:24, 25; 8:15, 21, 24, 33; 10:15, 29, 31, 34, 38, 43; 23:2. 
Este énfasis en la unidad de “todo Israel” en Josué hace que Wenham lo consi-
dere un motivo integrador de la teología del libro (Gordon J. Wenham, “The 
Deuteronomic Theology of the Book of Joshua” JBL 90, nº 2 [1971]: 144-145).  



 

115 

ocasiones, al pueblo como asamblea de culto.110 Es lógico que si 
“todo Israel” tiene un sentido corporativo que enfatiza la unidad del 
pueblo de Dios, sea utilizado en contextos de adoración en los que 
el pueblo se relaciona con YHWH como comunidad religiosa (cf. 
Jos 3:7; 4:14). Sin embargo, en la mayoría de ocasiones “todo Is-
rael” hace referencia al pueblo en conjunto cuando sigue las órde-
nes de Josué (cf. 7:24; 8:15, 21, 33; 10:15, 29, 31, 34, 36, 38, 43).  
 En Jos 21:45 aparece la expresión “casa de Israel” (larXy-tb) 
en marcado contraste con los extranjeros y los enemigos de la na-
ción. También se registra dos veces la expresión territorial “monta-
ña de Israel” (larXy-rh),111 que no figura en ningún otro lugar del 
AT, utilizada en la descripción de los territorios conquistados. 
 En el libro de Jueces el término Israel es usado más de 80 
veces en referencia general al pueblo. En 7:14, Gedeón es llamado 
“varón de Israel” (larXy-Xya) para designar su pertenencia étnica. 
Sin embargo, en 20:11 la expresión “todo hombre de Israel” (larXy 
Xya-lk) no incluye a los de la tribu de Benjamín, porque esta tribu 
se distingue del resto del pueblo en ese pasaje. De igual forma en 
20:2 la expresión “todas las tribus de Israel” (larXy yjbX-lk) tampo-
co designa a todo el pueblo, porque el objetivo de la reunión es 
formar un ejército para luchar contra la tribu de Benjamín.  
 Del resto de expresiones que aparecen en Jueces, en las que 
las tribus individuales cumplen un rol protagonista en determinadas 
acciones independientes, se desprende que la unidad de Israel como 
pueblo es ya una noción palpable y latente.112  
 En los dos libros de Samuel, la expresión “hijos de Israel” 
es menos frecuente que en libros anteriores.113 También aparece 
alguna expresión mencionando el “territorio de Israel”.114 En 1 

                                                
110 Cf. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 67. 
111 Jos 11:16, 21. 
112 Cf. Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 72. 
113 15 veces en 1 Samuel y 5 veces en 2 Samuel. 
114 Como 1 S 13:19 donde este se circunscribe al territorio controlado por los 

filisteos: “No se encontraba un herrero en todo el país de Israel, pues los filis-
teos habíanse dicho: ‘¡Para que no fabriquen los hebreos ni espadas ni lan-
zas!’”. 



 

116 

Samuel 17: 52 se diferencia por primera vez a Israel de Judá:115 
“Entonces se alzaron los hombres de Israel y Judá lanzando el grito 
de guerra, y persiguieron a los filisteos hasta la entrada de Gat y 
hasta las puertas de Eqrón. Las bajas de los filisteos yacían en el 
camino desde Sarayim hasta Gat y hasta Ecrón”. En adelante, aun-
que todavía no se aprecia un uso muy consistente, “Israel” no 
siempre va a hacer referencia a la nación entera sino que puede 
designar a un grupo de tribus en el centro y norte de Palestina dis-
tinto de Judá.116 En 1 S 7:2-3 la expresión “casa de Israel” (larXy-
tb) de nuevo hace referencia al pueblo de manera corporativa y en 
oposición a los “enemigos de Israel”.  
 Antes de la división del reino con Roboam y Jeroboam, y 
aunque existía una evidente diferencia entre las casas de Judá y el 
resto, el título del monarca siempre es el de “rey de Israel”. Por eso 
se dice de David en 2 S 2:4 que lo proclamaron “rey sobre la casa 
de Judá” y más adelante, en 2 S 5:3 se aclara que David es “rey de 
Israel”. En esta etapa, por tanto, las expresiones “Judá” e “Israel” 
son todavía intercambiables.  
 Es interesante destacar que en el pasaje que narra la revuelta 
de Absalón, sus tropas son siempre denominadas “Israel”. A veces 
incluso se utiliza la expresión “todo Israel” en referencia a sus se-
guidores (17: 11, 14) o los testigos del mal de Absalón (17:21). 
Aquí “Israel” designa a un grupo de fieles, aunque no a YHWH, 
sino a Absalón.  
 La expresión “pueblo de Israel” (larXy-~[) no añade ninguna 
connotación especial y generalmente se refiere al reino del norte, 
como en 2 S 19:41 donde el “pueblo de Israel” y el “pueblo de Ju-
dá” actúan conjuntamente. En 2 S 12: 9 y 19:41 también aparece la 
separación entre Israel y Judá, aunque todavía no es muy acentua-
da. Solo después de la victoria de David y la capitulación de las 
tribus, aparece una separación patente entre ambas, que posterior-
mente daría lugar a la división permanente del reino.117 

                                                
115 Esta referencia se repite en 1 S 18:16. 
116 Zobel, “larXy”, TDOT, 6: 401. 
117 Véase Wayne A. Brindle, “The Causes of the Division of Israel’s Kingdom”, 

BSac 141 (1984): 223-233; John Bright, La Historia de Israel (Bilbao: Desclée 
de Brouwer, 1970), 235-247. 



 

117 

 En los dos libros de los Reyes, la expresión “Israel” sin 
complementos es la forma más común. En tiempos de Salomón 
Israel sigue siendo el nombre corriente para designar tanto el terri-
torio como el pueblo, pero desde 1 Reyes 13 hasta 2 Reyes 17, el 
referente habitual de Israel es el reino del norte, sobre todo en la 
expresión “todo Israel”. En esta sección del libro el reino del norte 
adquiere un notable protagonismo en el relato, mientras que Judá 
queda relegado a un segundo plano.  
 La expresión “hijos de Israel”, aunque se usa en alguna oca-
sión para designar a la generación del éxodo en términos históricos 
(1 R 6:1), en general alude a la colectividad del pueblo en términos 
étnicos. Por eso, aunque en los libros de los Reyes se usa sobre 
todo en referencia a los habitantes del reino del norte,118 también se 
aplica por inclusión a la tribu de Judá (2 R 18:4). Una muestra de 
ello es que en la división del reino se especifica que “en cuanto a 
los hijos de Israel que habitaban en las ciudades de Judá, Roboam 
reinó sobre ellos” (1 R 12:17).  
 La expresión “pueblo de Israel” (larXy-~[) se aplica en oca-
siones al pueblo entero en tiempos de la monarquía unida,119 pero 
suele hacer referencia al reino del norte. La expresión “casa de Is-
rael” (larXy-tb), en tanto que expresión corporativa se refiere tam-
bién al reino del norte, en oposición a la casa de Judá (1 R 12:21-
24).  
 En 2 Reyes la “tierra de Israel” es gobernada por Jeroboam, 
“rey de Israel”, y su capital está situada en Samaria (2 R 6:20). El 
territorio que abarca Israel se describe en 2 Reyes 10:32-33 en los 
términos siguientes:120 “Por aquellos días empezó YHWH a des-
membrar a Israel. Hazael derrotó a los israelitas en todo el territorio 
de Israel, desde el Jordán, por el oriente, todo el país de Galaad, de 
Gad, de Rubén y de Manasés, desde Aroer, situada junto al torrente 
del Arnón, hasta Galaad y el Basán”. 
 Después de la caída de Samaria, Judá se convierte en el 
centro de la reagrupación de “todo Israel”.121 A partir de 2 R 18, 
                                                
118 E.g. 1 R 18:20; 2 R 13:5. 
119 1 R 6:13; 8:16. 
120 También se describe de forma similar en 1 S 11:3, 7.  
121 2 R 23:19. 



 

118 

disminuye el uso del término Israel en relación con los capítulos 
anteriores. Sin embargo, es importante señalar que en los pasajes 
en los que habla de la congregación reunida en el templo de Jerusa-
lén, como comunidad religiosa, esta nunca deja de llamarse Israel.  
 En los libros de los profetas, se complica la clasificación de 
los usos del término porque, aunque muchos se refieren claramente 
al reino del norte o al reino del sur, gran parte de las veces el uso de 
Israel implica un referente más abarcante e ideal.122 En los escritos 
proféticos se produce un cambio fundamental en el significado del 
nombre y se pasa del pueblo como nación al “pueblo de Dios”, del 
Israel de la historia al Israel de la fe.123 
 Aunque en Isaías Israel se refiere generalmente al reino del 
norte y Judá al reino del sur, esta designación no es del todo unívo-
ca ya que en algunas ocasiones Israel hace referencia al reino del 
sur también (Is 5:7). Judá aparece como el “remanente” del “pueblo 
de Israel” y por eso se lo denomina “Israel”. Judá constituye “Is-
rael” o al menos parte de él, ya que la visión del futuro de “Israel”, 
para Isaías, se centra en el concepto de remanente. Los integrantes 
de ese remanente cambian con la división del reino y el exilio, pero 
su idea permanece y su realización se espera como una renovación 
y un nuevo nacimiento.124  
 Hay algunos pasajes que presentan a YHWH como el crea-
dor o hacedor de Israel,125 o su redentor.126 Es probable que esta 
evocación de los actos creadores de Dios en los orígenes del pueblo 
tuviese la intención de referirse a un nuevo comienzo para el pue-
blo.127 Israel adquiere así un sentido soteriológico, en referencia a 
                                                
122 Zobel, “larXy”, TDOT, 6: 401. 
123 Reinhard G. Kratz, “Israel in the Book of Isaiah” JSOT 31, nº 1 (2006): 104. 
124 En la literatura profética, sobre todo, hay una tendencia a identificar al pueblo 

fiel de Israel con el concepto de remanente (Véase Gerhard F. Hasel, The Rem-
nant: The History and Theology of the Remnant Idea from Genesis to Isaiah. 
Andrews University Monographs, 5 [Berrien Springs, Michigan: Andrews 
University Press, 1972], 178-204; Sigurd Grindheim, The Crux of Election: 
Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel. WUNT 202 
[Tübingen: Mohr Siebeck, 2005], 29-33). 

125 Is 43:1, 15, 21; 44:21, 24; 45:11. 
126 Is 43:14; 44:24. 
127 Harvey, The True Israel, 173. 



 

119 

una comunidad religiosa. Según Mayer, cuando Isaías aplica el 
nombre de Israel al reino del sur, después de la desaparición del 
reino del norte, ajusta de alguna manera las esperanzas teológicas a 
las realidades políticas: el ámbito de salvación se limita al rema-
nente, que en ese momento era Judá.128  
 En los últimos capítulos de Isaías, “Israel” hace referencia 
generalmente al conjunto de israelitas exiliados, sin definirlos de 
manera precisa. La expresión “casa de Israel” (larXy-tb) no hace 
referencia al pueblo histórico, sino que se refiere a la generación a 
la que el profeta dirige su mensaje.129  
 La expresión “el Santo de Israel” (larXy-Xwdq) que aparece 
24 veces en Isaías en referencia a YHWH,130 puede referirse al 
reino del norte, al del sur o al pueblo en general. Tiene la connota-
ción del “Dios de salvación.131 Sin embargo, de forma muy signifi-
cativa no aparece nunca la expresión “santo de Judá” en amonesta-
ciones o referencias dirigidas al reino del sur, porque esta fórmula 
no se utiliza para definir al pueblo de YHWH. Esta expresión, por 
tanto, pone de manifiesto el significado religioso que ha tomado 
“Israel” como comunidad del pacto de la que YHWH es “el santo”. 
El uso de este título y su campo semántico indican que el nombre 
Israel es empleado como “pueblo de Dios” sin ningún tipo de dis-
tinción.132 Por eso, cuando se relaciona con YHWH, Israel designa 
al pueblo del pacto colectivamente, más allá de las separaciones 
territoriales o políticas. 

En Jeremías el nombre Judá aparece con bastante más fre-
cuencia que Israel, dado que durante el ministerio del profeta el 
reino del norte ya había caído. Sin embargo, como en el caso de 
Isaías y otros libros del AT, el Dios del reino de Judá siempre es 

                                                
128 Mayer, “Israel” DTNT, 2:751.  
129 Is 63:7.  
130 Is 1:4; 5:19, 24; 10:20; 12:6; 17:7; 29:19; 30:11, 12, 15; 31:1; 37:23; 41:14, 

16, 20; 43:3, 14; 45:11; 47:4; 48:7; 54:5; 55:5; 60:9, 14. Kratz señala este he-
cho como una clara evidencia en contra de la partición tradicional del libro en-
tre el “primer” y el “segundo” Isaías (Kratz, “Israel in the Book of Isaiah”, 
105). 

131 Kratz, “Israel in the Book of Isaiah”, 105. 
132 Ibíd., 106. 



 

120 

llamado “Dios de Israel”.133 Por eso, aun las amonestaciones diri-
gidas a Judá comienzan con un “así ha dicho YHWH de los ejérci-
tos, Dios de Israel” (19:3). Aunque el profeta desarrolla un ministe-
rio centrado en el sur, concibe el norte también como “Israel”, y 
sostiene que el “Dios de Israel” es el Dios de todo el pueblo. Sin 
embargo, el uso de los términos no es muy uniforme, y el profeta 
intercambia las referencias al pueblo como “Israel” o “Judá”. En 
general, como en Isaías, al referirse a Judá está implícito el concep-
to de remanente como representante del pueblo de “Israel”.  

 Israel también adquiere un sentido más amplio en mencio-
nes históricas y visiones del futuro. Por ejemplo, en 32:21 se refiere 
a la generación del éxodo, pero en el versículo anterior adquiere un 
matiz atemporal: “Tú que hiciste prodigios y portentos en el país de 
Egipto hasta este día, en Israel y en los [otros] hombres, y te has 
creado un nombre, como al presente” (Jer 32:20). 
 Los “hijos de Israel” son diferenciados de los “hijos de Ju-
dá” en Jeremías 50:4. Y también se diferencian los dos reinos con 
las expresiones “casa de Israel” y “casa de Judá”.134 Sin embargo, 
se vislumbra la esperanza de la futura reunificación de ambas ca-
sas: “En aquellos tiempos irán de la casa de Judá a la casa de Israel, 
y vendrán juntamente de la tierra del norte a la tierra que hice here-
dar a vuestros padres” (Jer 3:18). Finalmente, en alguna ocasión 
Israel toma implicaciones territoriales, como en la expresión larXy-
rh que describe el área central de Israel después de la división del 
reino.135  
 Como en Isaías, en Jeremías la expresión el “santo de Is-
rael” designa a Israel como comunidad religiosa, puesto que “el 
santo” lo es únicamente de Israel, pueblo del pacto.136 En este tipo 
de expresiones, el término Israel designa una entidad supra-
histórica, habiéndose convertido en un término religioso más que 
nacional o político.  
                                                
133 Así lo señala también Solomon Zeitlin, “The Names Hebrew, Jew and Israel: 

A Historical Study”, JQR 43, nº 4 (1953): 365-379. 
134 Jer 5:11; 11:10, 17; 13:11; 31:27, 31; 33:14. 
135 Harvey, The True Israel, 180.  
136 En Jeremías 51:5 se aprecian los diferentes referentes: “Porque Israel y Judá 

no han enviudado de su Dios, YHWH de los ejércitos, aunque su tierra fue lle-
na de pecado contra el Santo de Israel”. 



 

121 

 En Ezequiel, la expresión más usada es “casa de Israel”. De 
hecho, con 82 menciones, es el libro que más veces utiliza esta 
expresión.137 En general la expresión se refiere al reino de Judá, 
porque el reino del norte hacía más de cien años que había desapa-
recido. A lo largo del libro se aplica la expresión a la nación com-
pleta, a Judá o al reino del norte, indistintamente. En cualquier ca-
so, el profeta señala que la “casa de Israel” no vive en la “tierra de 
Israel”, ya que en este periodo el pueblo está en el exilio.138 Tam-
bién aparece 17 veces la expresión “tierra de Israel” (larXy 
hmda),139 siendo el único libro del AT que la utiliza. Al emplear la 
expresión “pueblo de Israel” (larXy-~[) parece haber un interés en 
describir al pueblo como una categoría unida y no como una enti-
dad separada, como se aprecia en varios versículos.140 También 
aparece el nombre del patriarca Jacob para designar al pueblo,141 
mientras que la expresión “hijos de Israel” es relativamente poco 
frecuente. Aunque en general “Israel” tiene un referente sincrónico, 
en los capítulos 16 y 23 de Ezequiel que narran la triste historia del 
pueblo de YHWH, el término Israel se aplica al pueblo histórico en 
general.  
 Los referentes de “Israel” en Ezequiel son especialmente 
variados y se combinan en diferentes expresiones. A veces signifi-
ca la comunidad en exilio,142 otras veces la población que se queda 
en Judá.143 En ocasiones hace referencia al reino del norte,144 o 
                                                
137 Block, “Reflections on the use”, 258. Block señala que esta expresión aparece 

de forma poco uniforme en el AT, aunque se percibe un énfasis en la nación 
como un cuerpo unificado por componentes étnicos (ibíd., 259, 274). 

138 Ez 13:9.  
139 Ez 7:2; 11:17; 12:19,22; 13:9; 18:2; 20:38,42; 21:7,8; 25:3,6; 33:24; 37:12; 

38:18,19. 
140 Ez 14:9; 25:14; 36:8,12; 38:14,16; 39:7. 
141 Ez 20:5; 28:25; 37:25; 39:25. Danell señala que también se usan Efraín y José 

como paralelos (Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 238). 
Sin embargo no se puede generalizar esta conclusión para todo el libro (cf. Ez 
37:19). 

142 Ez 3:7; 4:3; 12:9; 18:25, 29, 30, 31. 
143 Ez 4:13; 6:5, 11; 14:1, 7; 20:1. 
144 Ez 4:4-5; 9:9. 



 

122 

parece incluir el norte y el sur,145 e incluso todo el pueblo en un 
sentido amplio.146 En al menos un versículo incluye también a los 
extranjeros en la restauración de Israel.147 Por eso no se puede de-
ducir un sentido uniforme para “Israel” en Ezequiel,148 ni para los 
que componen la comunidad.149  

Oseas fue profeta en el reino del norte, por eso su uso del 
término Israel, normalmente, hace referencia a ese reino. En parti-
cular, todas las veces que aparece la expresión “casa de Israel” se 
refiere al reino del norte.150 Sin embargo, el profeta también nom-
bra a Judá en algunas ocasiones. De hecho, el futuro escatológico 
de Israel se relaciona con Judá y el reino davídico.151 En el libro 
destaca el abundante uso del nombre “Efraín” como sinónimo de 
Israel,152 y ocasionalmente también “Jacob”153 referido principal-
mente al reino del norte. 

                                                
145 Ez 37:16. 
146 Ez 14:9. 
147 Ez 47:21-23. 
148 También lo aprecia así Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testa-

ment, 254. Sin embargo, Williamson no está de acuerdo y sostiene, apoyándose 
en otros autores, que a pesar de los diferentes referentes, en Ezequiel se aprecia 
el surgimiento de una visión ideal de Israel tratando precisamente de superar la 
realidad histórica del pueblo (H. G. M. Williamson, “The Concept of Israel in 
Transition” en The World of Ancient Israel, ed. Ronald E. Clemens [Cambrid-
ge: Cambridge University Press, 1989], 143-144). 

149 Algunos estudios han puesto de manifiesto que la inclusión y la exclusión del 
pueblo de Israel es un asunto complejo en esta época (Véase Fung, “Israel’s 
Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Romans 11:26”, 82-84). En cuanto al 
significado de los mensajes dirigidos al pueblo, Davies señala un diferente ma-
tiz entre Jeremías y Ezequiel, y observa que mientras que para Jeremías el “Is-
rael de Dios” es claramente el instrumento para salvar a otros, en Ezequiel el 
salvado es Israel mismo con la exclusión de los otros: (W. D. Davies, Paul and 
Rabbinic Judaism [New York: Harper & Row, 1955], 60.  

150 Os 1:4,6; 2:21-23. 
151 Os 1:11; 3:5 
152 A. A. MacIntosh, A Critical and Exegetical Commentary on Hosea (Edin-

burgh: T&T Clark, 1997), 182. Os 5:3, 5, 9, 11, 12, 13, 14; 6:10; 7:8, 11; 8:9, 
11; 9:3, 8, 9, 13, 16; 10:6, 11; 11:3; 11:8, 9, 12; 12:1, 8, 14; 13:1, 12; 14:8. Una 
posible explicación es que en los escritos proféticos hace referencia al reino del 
norte, cuyo territorio coincide ampliamente con la zona geográfica de la tribu 



 

123 

 En Joel aparece tres veces el término Israel.154 Aunque el 
ministerio del profeta está centrado en Judá y Jerusalén,155 cuando 
YHWH habla de su pueblo se refiere a “Israel”.156 De este uso se 
desprende que en Joel, “Israel” describe al pueblo de Dios ya sea el 
reino del norte o del sur, sobre todo en las apelaciones directas de 
YHWH a su propio pueblo.  
 Amós desarrolla su ministerio entre Israel y Judá, sin em-
bargo la mayor parte de sus mensajes se centran en el reino del 
norte.157 Por eso, aunque en alguna ocasión utiliza “Israel” en refe-
rencia histórica al pueblo que subió de Egipto (9:7), generalmente 
hace referencia al reino del norte.158 La expresión “hijos de Israel” 
que aparece en 3:1 es una designación étnica que se refiere al con-
junto del pueblo, identificado como “toda la familia que hice subir 
de la tierra de Egipto”. También ocurre así en el versículo 12 donde 
se habla de los “hijos de Israel que moran en Samaria”. El resto de 
pasajes en los que aparece esta expresión hace referencia al conjun-
to del pueblo en general.159 La expresión “casa de Israel” también 
es frecuente. Sin embargo, su significado es variado ya que en al-
gunos pasajes hace referencia al reino del norte que iba a ser des-
truido,160 y en otros se refiere a ambos reinos.161 Finalmente, hay 

                                                                                                          
de Efraín (cf. Siegfried Herrmann, “Ephraim”, The Anchor Bible Dictionary, 
2:551).  

153 Os 10:11; 12:2. 
154 Joel 2:27; 3:2, 16. 
155 Jl 2:1, 15; 3:1, 6, 18, 20-21. 
156 Jl 3:2 (4:2): “Congregaré a todas las naciones y les haré bajar al valle de Josa-

fat, y entraré allí en juicio con ellos por mi pueblo y mi heredad, Israel, a quien 
dispersaron entre los gentiles, mientras se reapartían mi tierra”; 3:16 (4:16): “Y 
YHWH ruge desde Sion y desde Jerusalén emite su voz, y el cielo y la tierra se 
conmueven; mas YHWH es un refugio para su pueblo y una fortaleza para los 
hijos de Israel”. 

157 Con excepción de algunos pasajes como Am 1:2; 2:4-5; 9:11. 
158 Am 2:6; 3:14; 4:12, 5:2; 7:8, 9, 11, 15, 16, 17; 8:2.  
159 Am 2:11; 4:5; 9:7. 
160 Am 5:1, 3, 4; 6:14; 7:10. 
161 Am 5:25; 6:1; 9:9, 14. 



 

124 

ejemplos de promesas de restauración que se dirigen a Israel, y que 
sin duda no se restringen al reino del norte.162 En un libro como 
Amós, que concibe a Judá como el remanente del pueblo de Dios, 
aparecen referencias directas a Judá como “Israel”. Es precisamen-
te el concepto de remanente el que permite la designación de “Is-
rael” para una parte del reino que normalmente no se designa como 
tal.163 La caída del reino del norte hace que las esperanzas de un 
nuevo Israel se centren en el reino del sur, que hereda el nombre de 
la comunidad fiel.  
 En Abdías solo aparece Israel en un pasaje que promete la 
restauración de “los hijos de Israel” como “salvadores” que subirán 
“al monte de Sion”.164  
 Miqueas menciona Israel 12 veces. Al ejercer su ministerio 
en el reino del sur, a pesar del mensaje inicial en el que muestra “lo 
que vio sobre Samaria y Jerusalén”, la mayor parte del libro se cen-
tra en Judá y Jerusalén. Cuando aparece la expresión “casa de Is-
rael” siempre va acompañada de la expresión paralela “casa de Ja-
cob”,165 referida corporativamente al reino del sur, al que se dirigen 
las amonestaciones. Puesto que Judá es concebido como el rema-
nente o resto de Israel,166 la mayoría de las veces “Israel” hace refe-
rencia al reino del sur.167 Sin embargo, hay una referencia profética 
al Mesías en la que “Israel” adquiere una dimensión escatológi-
ca.168  
                                                
162 Am 9:14: “Y repatriaré a los cautivos de mi pueblo Israel. Y reedificarán las 

ciudades derruidas y las habitarán, y plantarán viñas y beberán su vino, harán 
huertos y comerán sus frutos”. El pasaje de Am 9-9-14 puede ser tomado como 
una promesa de integración de los gentiles en el futuro reino de Dios, como 
parte de Israel (cf. Walter C. Kaiser, “The Davidic Promise and the Inclusión 
of the Gentiles [Amos 9:9-15 and Acts 15:13-18]: A Test Passage for Theolo-
gical Systems”, JETS 20 [1977]: 101).  

163 Cf. Hasel, The Remnant, 393-394. 
164 Ab 1:20. 
165 Mi 1:5; 3:1, 9. 
166 Mi 2:12. 
167 Mi 1:13, 14, 15; 2:12; 3:8; 5:1; 6:2. 
168 Mi 5:2 (5:1): “Pero tú, Belén Efratah, aunque pequeña para figurar entre los 

clanes de Judá; de ti me saldrá quien ha de ser dominador en Israel, cuyos orí-
genes vienen de antaño, desde los días antiguos”. 



 

125 

 La única vez que Nahum cita Israel es para señalar que 
YHWH restaurará la “gloria de Jacob” como la “gloria de Israel” 
(larXy !wag).169 Puesto que se dirige al reino del sur, Harvey sostiene 
que la comparación no distingue a Judá del reino del norte, sino 
que usa los dos nombres refiriéndose al reino del sur.170 Sin embar-
go, otra interpretación posible es la que presenta Danell, para quien 
el comparar la gloria de Jacob con “Israel” implica la contempla-
ción de la restauración de “todo Israel”.171  
 El mensaje de Sofonías está dirigido al reino del sur, conce-
bido como el “remanente de Israel”. Puesto que a lo largo del libro 
se percibe la intención divina de crear un pueblo santo a partir del 
“Israel” que ha quedado, se desprende que ha ocurrido un cambio, 
y que el reino del sur ya constituye ese remanente.172 Como en to-
dos los demás libros del AT, YHWH sigue siendo “Dios de Israel” 
(2:9) y “rey de Israel” (3:15).  
 En Zacarías el término Israel aparece en cinco ocasiones.173 
En ellas hace referencia al reino del norte, porque Israel se opone a 
Judá,174 y la “casa de Israel” a la “casa de Judá”.175 También hay 
una referencia en 9:1 en la que, por el contexto, parece hacer refe-
rencia a las “tribus de Israel” en un sentido geográfico. Finalmente, 
en el capítulo 12 “Israel” se aplica al pueblo de Dios en general en 
un pasaje escatológico.176 

                                                
169 Nah 2:3. El término !wan implica “majestad”, “exaltación”, “excelencia” (BDB, 

145), en lo que parece ser una referencia escatológica al surgimiento de un Is-
rael renovado.  

170 Harvey, The True Israel, 186. 
171 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 204. 
172 Sof 3:13,14. 
173 Zac 1:19; 8:13; 9:1; 11:14; 12:1. 
174 Zac 1:9; 11:14. Respecto al versículo 14, Danell señala que en realidad hace 

referencia a la separación entre judíos y samaritanos (Danell, Studies in the 
Name Israel in the Old Testament, 267). Pero de ser así, es sorprendente que se 
denomine a los samaritanos como “Israel”. 

175 Zac 8:13. 
176 Zac 12:1. 



 

126 

 Malaquías envía su mensaje a “Israel” (1:1) en clara refe-
rencia al pueblo judío tras el exilio. También tiene una referencia a 
Israel como territorio (1:5). Aunque ya no existía el reino del norte, 
se sigue estableciendo la distinción entre “Israel” y “Judá” (2:11). 
Como en los demás libros del AT, YHWH sigue siendo el “Dios de 
Israel” (2:16). También aparece en una ocasión la expresión “todo 
Israel” referida al pueblo del pacto a quien Moisés entregó las leyes 
(4:4).  
 Así pues, ya los profetas del AT usaron el término Israel en 
sentido figurado como un ideal en referencia a la comunidad fiel 
del pacto, a la vez que seguían considerando a la nación de Israel 
como el pueblo de YHWH.177  

Escritos (Ketubim) 

 En el libro de los Salmos son abundantes las referencias a 
YHWH como el “Dios de Israel”,178 y el “santo de Israel”.179 Aun-
que escasas, también hay referencias a la “casa de Israel”,180 a los 
“hijos de Israel”,181 a la “descendencia de Israel” (22:23), a las “tri-
bus de Israel” (78:55), especialmente en narraciones históricas,182 y 
una referencia a “Israel” como territorio (76:1). Sin embargo, en 
numerosas ocasiones “Israel” aparece más como una comunidad 
espiritual que en términos nacionales o étnicos.183 El término se 
utiliza en un sentido amplio haciendo referencia al pueblo del pac-
to.184 Para autores como Danell, “Israel” en Salmos normalmente 
hace referencia al pueblo en asamblea de alabanza.185  

                                                
177 Cf. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 79. 
178 Sal 41:13; 59:5; 68:8; 68:35; 69:6; 72:18; 106:48. 
179 Sal 71:22; 78:41; 89:18. 
180 Sal 98:3; 115:12; 135:19. 
181 Sal 103:7; 148:14. 
182 Sal 105:23; 114:1; 136:11, 14. 
183 Harvey, The True Israel, 175, lo denomina una “comunidad teológica”. 
184 Sal 14:7; 22:3; 25:22; 50:7; 53:6; 68:26, 34; 73:1; 78:5, 21, 31, 59, 71; 80:1; 

81:4, 8, 11, 13; 83:4; 105:10; 114:2; 115:9; 118:2; 121:4; 122:4; 124:1; 125:5; 
128:6; 129:1; 130:7; 130:8; 131:3; 135:4, 12; 136:22; 147:2, 19; 149:2. Dado el 
alto contenido teológico de alabanza y adoración de los salmos, “Israel” ad-



 

127 

 En Eclesiastés, el término Israel aparece una sola vez (1:2) 
igual que en Proverbios (1:1) y hace referencia a la nación, sobre la 
que fue rey Salomón. En Cantares (3:7) se mencionan los “valien-
tes de Israel” en una figura poética. Los lamentos acerca de Israel 
en Lamentaciones (2:1, 3, 5) parecen referirse a los últimos años 
del reino de Judá, aunque es posible que hagan referencia en gene-
ral a las calamidades sufridas por el pueblo de Dios. 
 En Daniel 1:3 se utiliza la expresión “hijos de Israel” en 
referencia a los miembros del pueblo que habían sido exiliados y 
debían presentarse ante la corte de Babilonia. En 9:7 habla de “todo 
Israel”, pero al estar asociado de forma correlativa con las frases 
“los hombres de Judá”, y “los habitantes de Jerusalén”, es difícil 
determinar si actúa como aposición para designar al reino del sur, 
con referencia a los que quedaban del reino del norte esparcidos 
por diversas partes del territorio, o es una alusión global a todos los 
miembros del pueblo. En las dos referencias finales (9:7 y 11) está 
claro que “todo Israel” y “mi pueblo Israel”, se refiere al pueblo en 
su conjunto sin diferencias entre los reinos, porque se menciona 
que la culpabilidad de todo el pueblo les ha llevado a esa situación 
de exilio.  
 En el libro de Rut, el término Israel aparece dos veces en 
referencia al pueblo como nación.186 Pero también aparece en la 
expresión “Dios de Israel” (2:12), y en una referencia simbólica a 
la “casa de Israel” que Raquel y Lea “han edificado” (4:11).  
 Durante el período en que fueron redactados los libros de 
Crónicas, se observa una preocupación concerniente a la definición 
de la comunidad santa.187 En estas obras el nombre del patriarca 

                                                                                                          
quiere connotaciones más teológicas y espirituales, en términos de relación con 
Dios en el contexto de su pacto. 

185 Danell, Studies in the Name Israel in the Old Testament, 102. 
186 Rt 4:7: “En otro tiempo esto era lo usual en Israel respecto al rescate y a los 

cambios para ratificar todo trato: el uno quitábase su zapato y dábalo a su com-
pañero. Tal era el modo de atestiguar en Israel”; 4:14: “Dijeron entonces las 
mujeres a Noemí: ‘¡Bendito sea YHWH, que no te ha privado hoy de pariente 
cuyo nombre sa pronunciado en Israel!’”. 

187 Hugh G. M. Williamson, Israel in the Books of Chronicles (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1977), 1. 



 

128 

Jacob parece ser evitado, y siempre se le denomina Israel.188 Tam-
bién destacan, en ambos libros, las escasas menciones del nombre 
de Judá. Según Fung, el cronista, siguiendo la línea de Isaías, Mi-
queas y Ezequiel, identifica a Judá como el “verdadero Israel”, el 
remanente del pueblo de las doce tribus y el heredero de su elec-
ción.189 El término Israel por su parte, suele hacer referencia al 
reino del norte. El título de “rey de Israel”, por ejemplo, se reserva 
en la mayoría de los casos para los reyes del norte (además de para 
David y Salomón), aunque en algunas ocasiones se utiliza para 
reyes de Judá como Josafat190 y Acaz.191  
 En los pasajes en los que se utiliza directamente “Israel” 
para hacer referencia a Judá,192 se percibe que Judá es considerado 
por el cronista como el verdadero “Israel”, mientras que el reino 
del norte, a pesar de llevar el nombre de Israel, se considera en re-
belión.193 Conforme va avanzando el relato, se va apreciando una 
mayor tendencia a usar el nombre de Israel para designar a la con-
gregación reunida en torno a Jerusalén.  
 Los pasajes en los que se describe la división de la monar-
quía son especialmente interesantes. En 2 Cr 11:3 se menciona a 
“los israelitas [larXy-lk] en Judá” y en 2 Cr 12:1 dice: “Cuando 
Roboam había consolidado el reino, dejó la ley de JHWH, y todo 
Israel con él”, donde se aprecia que para el cronista el reino de Ro-
boam es considerado “Israel”.  
 En Esdras-Nehemías, el nombre “Israel” se aplica única-
mente a Judá, Benjamín y los descendientes de Leví. La comunidad 

                                                
188 1 Cr 1:35; 2:1; 5:1, 3; 6:23; 7:29; 29:18; 2 Cr 30:6. 
189 Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Rom 11:26”, 82. 
190 2 Cr 21:2. En algunos manuscritos, así como en la LXX, la Pešitta y la Vulga-

ta aparece “rey de Judá” en vez de “rey de Israel”, sin embargo en general se 
acepta la lectura “rey de Israel” que aparece en la mayoría de manuscritos co-
mo lectio difficilior (cf. Raymond B. Dillard, 2 Chronicles, Word Biblical 
Commentary 15 [Dallas: World Books, 1987], 164). De hecho, no era raro que 
el cronista empleara el término Israel en referencia al reino de Judá (cf. Wi-
lliamson, Israel in the Books of Chronicles, 102).  

191 2 Cr 28:19. 
192 2 Cr 12:1; 15:17; 20:29; 24:5, 16; 28:23. 
193 Williamson, Israel in the Books of Chronicles, 87. 



 

129 

postexílica de Judá que vuelve al país es considerada “todo Is-
rael”.194 En ambos libros se percibe una preocupación por mantener 
pura la congregación de la contaminación con los pueblos de alre-
dedor.195 La condición para ser miembro del pueblo reconstruído es 
la descendencia, aunque la imposibilidad de comprobar el linaje no 
impide la inclusión en el pueblo en algunos casos.196 
 En la misma línea, en Esd 9:2, Israel es descrito como un 
“linaje santo” que debe ser preservado. Precisamente los dos pri-
meros versículos del capítulo nueve son interpretados como una 
nueva definición de “Israel”, porque la comunidad se ve así misma 
en relación tipológica con la generación de la conquista.197 Las 
menciones a “Judá”, suelen designar un término geográfico. Este 
ajuste de realidades y nombres se aprecia también en las secciones 
arameas del libro de Esdras,198 en las que comienza a aparecer la 
expresión “judíos” (~ydwhy) alternando con “Israel”.199 En Nehemías 
llama la atención la cantidad de veces que aparecen los nombres 
“Judá” e “Israel” juntos. Sin embargo en los capítulos 8-10 que 
tienen un contexto más religioso, solo se utiliza el nombre de Is-
rael. De nuevo se observa que en estos libros, para el lenguaje teo-
lógico y religioso se prefiere el nombre de Israel antes que cual-
quier otro.  

                                                
194 Esd 2:70; 10:5; 10:8; Neh 7:73. 
195 E.g. Neh 13:3: “Así, pues, cuando oyeron la Ley, separaron de Israel a todo 

extranjero”. 
196 Esd 2:59: “Y éstos son los que regresaron de Tel-mela, Tel-harsa, Querub, 

Addán e Imer, los cuales no pudieron indicar su familia paterna y su estirpe 
[ni] sin procedían de Israel” (cf. Neh 7:61). 

197 Williamson, “The Concept of Israel in Transition”, 155. 
198 Esd 4:8–6:18; 7:12-26. 
199 Para un estudio sobre los procesos de identificación y delimitación de la per-

tenencia a la nación de Israel en el periodo postexílico véase Shaye J. D. 
Cohen, The Beginnings of Jewishness: Boundaries, Varieties, Uncertainties, 
Hellenistic Culture and Society 31 (Berkeley: University of California Press, 
1998), 69-106. 



 

130 

Resumen  

 En el Pentateuco Israel se refiere tanto al patriarca Jacob 
como a sus descendientes directos, designados generalmente con la 
expresión “hijos de Israel”. En Génesis el referente mayoritario es 
el propio patriarca. En el libro de Éxodo comienza la transición de 
“los hijos de Jacob” al “pueblo de Israel”, y comienza a definirse 
Israel como entidad que designa al pueblo de Dios al que YHWH 
da sus estatutos y sus normas. En Deuteronomio ya se percibe el 
énfasis en la unidad de “todo Israel” como pueblo de Dios. Sin em-
bargo, todavía no hay referentes territoriales.  

En libros como Deuteronomio y Josué en los que se enfatiza 
la unidad corporativa del pueblo, aparece frecuentemente la expre-
sión “todo Israel” en contextos de adoración y en el marco de la 
alianza, en los que YHWH se encuentra con su pueblo de forma 
colectiva.  

A partir de la división del reino el término Israel no siempre 
hace referencia al pueblo en general, sino que puede designar refe-
rentes diferentes como el reino del norte, el del sur o incluso los 
dos. Sin embargo, tras la caída de Samaria, el término Israel se 
convierte en la designación de una entidad ideal, manifestada con-
cretamente en Judá, los exiliados, la comunidad postexílica y fi-
nalmente la nación de la era de salvación.200 Así comienza una 
nueva fase del uso del término Israel, adoptado por el reino del sur 
y usado de nuevo para todo el pueblo de Dios como una designa-
ción espiritual que trasciende las designaciones políticas.201 A pesar 
de las divisiones del reino, la congregación en el templo de Jerusa-
lén nunca deja de llamarse Israel, porque es una congregación reli-
giosa, no nacional. En los profetas, el contenido empírico del re-
manente fiel cambia, pero su idea permanece y su realización se 
espera en una renovación y un nuevo nacimiento de Israel.  
                                                
200 “After the fall of the northern kingdom, however, ‘Israel’ comes to mean 

more an ideal entity, instantiated in Judah, the exiles, the postexilic communi-
ty, and last but not least the nation of the age of salvation” (Zobel, “larXy”, 
TDOT, 6: 404). 

201 “Israel is now adopted by the southern kingdom and it is used again for the 
whole of God’s people as a spiritual designation which transcends such politi-
cal titles as the house of Judah or the province of Judah” (Von Rad, “larXy”, 
TDNT, 3: 357). 



 

131 

 A lo largo de todo el AT, YHWH siempre es el Dios de 
Israel como comunidad espiritual.202 Aun en la división del reino, 
expresiones como “el santo de Israel” no se transforman en “el san-
to de Judá”, ni tampoco aparece la expresión “Dios de Judá”. En su 
relación directa con YHWH, el pueblo de Dios siempre es identifi-
cado como Israel, sin fronteras nacionales ni étnicas ya que designa 
una comunidad espiritual.  
  La expresión “todo Israel” tiene usos muy variados, sobre 
todo en el período en el que se va fraguando la separación de los 
dos reinos, y no se puede determinar un referente claro ni una mis-
ma connotación teológica en todos los casos. En ocasiones la ex-
presión “todo Israel” tiene simplemente un sentido de unidad cor-
porativa. Tras el exilio, la comunidad de Judá que vuelve a 
Jerusalén es llamada “todo Israel”, y considerada como un “linaje 
santo” que debe ser preservado. Finalmente el término Israel, no 
como título político sino como el nombre del pueblo de Dios como 
tal, se generaliza en las siguientes generaciones a pesar de los cam-
bios políticos y geográficos.203  

Israel en la literatura íntertestamentaria 

 La relevancia del análisis de la literatura intertestamentaria 
en esta investigación reside en que constituye una especie de 
“puente” entre el AT y el NT.204 Siendo bien conocida por los es-
critores cristianos del siglo I d.C., forma parte del contexto cultural, 
literario y filológico del NT y transmite creencias y formas de pen-
sar del judaísmo de la época.205 Constituyen una valiosa fuente 

                                                
202 Hay unas 250 expresiones en las que YHWH se denomina “Dios de Israel”. 
203 Von Rad, “larXy”, TDNT, 3: 357. 
204 Aranda et al., Literatura judía intertestamentaria, 246. 
205 James R. Davila, “The Old Testament Pseudepigrapha as Background to the 

New Testament”, Expository Times (ExpTim) 117, nº 2 (2005): 53; Véase tam-
bién James J. Scott, “On the Value of Intertestamental Jewish Literature for 
New Testament Theology”, JETS 23, nº 4 (1980): 315-323; Alejandro Díez 
Macho et al., Introducción general a los apócrifos del Antiguo Testamento, 
Apócrifos del Antiguo Testamento, vol. I. (Madrid: Ediciones Cristiandad, 
1984), 95-107; Miguel Pérez Fernández, “La apertura a gentiles: Judaísmo in-
tertestamentario”, EstBib 41, nº 1-2 (1983): 83-106; John Joseph Collins, “The 
Intertestamental Literature”, Listening 19, nº 1 (1984): 41-52; Jerome Murphy-



 

132 

primaria para conocer la última parte de la historia social e intelec-
tual del judaísmo del momento,206 y su influencia en esa socie-
dad.207 Conocer esta literatura es necesario para hacer una exégesis 
del NT competente,208 ya que sin ella, es difícil explicar el desarro-
llo religioso del judaísmo de este periodo.209 

Apócrifa o deuterocanónica 
 La literatura apócrifa210 —llamada deuterocanónica entre 
algunos autores— hace referencia a un conjunto de libros que no 
fueron incorporados a la Biblia Hebrea, pero son incluidos en el 
AT por importantes rectores del mundo cristiano.211 En la presente 

                                                                                                          
O’Connor, “Intertestamental Literature”, RB 92, nº 4 (1985): 626-630; Roger 
T. Beckwith, “Intertestamental Judaism, its Literature and its Significance”, 
Them 15 (1990): 77-81. 

206 Luigi Moraldi, “La Literatura Intertestamentaria: Apócrifos y escritores ju-
díos”, en Problemas y perspectivas de las ciencias bíblicas, ed. Rinaldo Fabris. 
Biblioteca de Estudios Bíblicos, 48, trad. Alfonso Ortiz García (Salamanca: 
Ediciones Sígueme, 1983), 47-48. 

207 James H. Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha and the New 
Testament: Prolegomena for the Study of Christian Origins. Society for New 
Testament Studies Monograph Series (London: Cambridge University Press, 
1985), 70; James A. Sanders, “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”, en 
The Pseudepigrapha and Early Biblical Interpretation, ed. James H. Charles-
worth y Craig A. Evans, Journal for the Study of the Pseudepigrapha Supple-
ment Series 14 (Sheffield: JSOT Press, 1993), 14; Stone, “Why Study the 
Pseudepigrapha?”, 241. 

208 Craig A. Evans, Noncanonical Writings and New Testament Interpretation 
(Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992), 1, señala al menos ocho formas 
de utilidad en el estudio de la literatura de este período. Permite aclarar: 1) sig-
nificado de palabras, 2) sintaxis, 3) significado de conceptos, 4) datos históri-
cos, 5) contexto histórico, social y religioso, 6) contexto exegético, 7) contexto 
hermenéutico, 8) contexto canónico.  

209 Robert. H. Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testa-
ment (Oxford: Clarendon Press, 1913), 1: x. 

210 El término significa “escondido” o “secreto” (D. N. Freedman, The Anchor 
Bible Dictionary [New York: Doubleday, 1996], 1: 292).  

211 Además de aparecer también en la LXX. Véase al respecto Peter W. Flint, 
“Noncanonical Writings in the Dead Sea Scrolls: Apocrypha, Other Previously 
Known Writings, Pseudepigrapha”, en The Bible at Qumran: Text, Shape, and 



 

133 

investigación se llaman libros “apócrifos” o “deuterocanónicos” al 
cuerpo literario formado por Tobías, Judit, 1 Macabeos, 2 Maca-
beos, Sabiduría de Salomón, Eclesiástico, Baruc, y las adiciones 
griegas a Ester y a Daniel.212 A pesar de no formar parte del canon 
judío, estos libros constituyen también parte del contexto literario 
amplio de la época del NT.213 

Tobit (siglos III-II a.C.) 

 El término Israel aparece cuatro veces en el libro de Tobit. 
En uno de los primeros versículos se menciona la “tierra de Israel” 
(gh/ VIsrah,l) como nación o zona geográfica.214 En el mismo ver-
sículo se mencionan las “tribus de Israel” (fulai. VIsrah,l), de entre 
las que se había elegido la ciudad de Jerusalén para construir el 
templo. Aquí la expresión también parece tener un sentido territo-
rial o nacional. En el versículo 6 se emplea la expresión “todo Is-
rael” para designar los creyentes convocados para ir a Jerusalén en 
las fiestas. El término parece tener un sentido atemporal ya que se 
lo describe vinculado con un decreto perpetuo o definitivo.215 Más 
adelante, en 13:3, aparece la expresión “hijos de Israel” (ui`oi..   
VIsrah,l), refiriéndose a los descendientes de Jacob, y en oposición 
a los gentiles.216  

                                                                                                          
Interpretation, ed. Peter W. Flint, Studies in the Dead Sea Scrolls and Related 
Literature (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001), 86. 

212 Véase James C. Vanderkam, An Introduction to Early Judaism (Grand    
Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001): 54-55.  

213 Henri Blocher, “Hepful or Harmful?: The ‘Apocripha’ and Evangelical The-
ology”, European Journal of Theology 13, nº 2 (2004): 86-87, señala: “the 
Apocrypha provide us with background and contextual information on pre-
Christian Judaism which we would gain from no other source”. 

214 “Cuando estaba en mi país, en tierra de Israel, cuando era joven, toda la tribu 
de Neftalí, mi padre, se apartó de la casa de David mi padre y de Jerusalén, la 
ciudad escogida entre todas las tribus de Israel para que todas ellas sacrifica-
sen; pues en ella fue construido y santificado el Templo de la morada de Dios 
para todas las generaciones” (Tob 1:4). 

215 “Yo era el único que solía ir muchas veces a Jerusalén por la fiestas conforme 
está escrito en todo Israel por decreto definitivo” (Tob 1:6). 

216 La expresión “hijos de Israel”, para Tomson, tiene connotaciones hebraizantes 
en la literatura intertestamentaria (Peter J. Tomson, “The names Israel and Jew 



 

134 

 
Judit (siglo II a.C.) 
 La expresión asociada con Israel más frecuente en Judit es 
“hijos de Israel” (ui`oi/j VIsrah.l), que aparece en 18 ocasiones.217 
En general hace referencia a los descendientes del patriarca que 
toman parte activa en la historia que se narra.218 En el relato, la 
guerra se desarrolla entre los ejércitos de Nabucodonosor y los “hi-
jos de Israel”, que este caso no tiene un sentido corporativo, sino 
que hace referencia a los miembros del pueblo.219 
 En otras ocasiones, el término Israel se utiliza de forma 
colectiva, haciendo referencia al pueblo de forma étnica diacróni-
ca,220 ya sea con expresiones como “pueblo de Israel”, “hombres de 
Israel” o similares. Entre estos usos, sin embargo, cabe destacar el 
de 15:14, en el que “todo Israel” se usa con un sentido local,221 no 
corporativo: “Y Judit inició este cántico de acción de gracias en 
medio de todo Israel, y toda la gente coreaba en alta voz esta ala-
banza”. 
 Más adelante Israel hace referencia a una parte del pueblo, 
que Judit esperaba que fuese liberada.222 A lo largo del libro hay 
                                                                                                          

in Ancient Judaism and in the New Testament I”, Bijdragen, tijdschrift voor 
Filosofie en Theologie 47 [1986], 134), pues hace énfasis en el linaje. 

217 Jdt 4:1; 4:8; 5:1; 5:23; 6:10; 7:1; 7:4; 7:6; 7:10; 7:17; 7:19; 10:8; 10:19; 15:3; 
15:5; 15:7; 15:8; 16:25. 

218 En la Biblia de Jerusalén (1975), generalmente se traduce por “israelitas” 
(e.g. “Los israelitas (ui`ou.j Israhl) que habitaban en Judea oyeron todo cuanto 
Holofernes, jefe supremo del ejército de Nabucodonosor, rey de Asiria, había 
hecho con todas las naciones: cómo había saqueado sus templos y los había 
destruido”, Jdt 4:1).  

219 “Los hijos de Israel clamaron al Señor, su Dios, porque estaban acongojados, 
ya que todos sus enemigos les habían rodeado y no era posible escapar de en 
medio de ellos” (Jdt 7:19); “Los hijos de Israel a la vuelta de la matanza se 
apoderaron del resto. También las aldeas y caseríos de la montaña y el llano se 
apoderaron de muchos despojos, pues había una enorme reserva” (15:7). 

220 Jdt 4:8; 4:9; 6:2; 8:33; 9:14; 15:8; 15:10; 15:12; 15:13; 15:9; 15:14; 16:7. 
221 También lo señala así Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ 

in Romans 11:26”, 108. 
222 “Estad esta noche a la puerta de la ciudad. Yo saldré con mi sierva y antes del 

plazo que os habéis fijado para entregar la ciudad a nuestros enemigos, visitará 
el Señor a Israel por mi mano” (Jdt 8:33). 



 

135 

varias menciones al “Dios de Israel”223 y a la “casa de Israel”.224 En 
ellas, la expresión suele tener un significado corporativo, de inclu-
sión de todo el pueblo,225 pero de forma sincrónica local.226  
 El relato de la conversión de Aquior tiene connotaciones 
importantes. En él se menciona explícitamente la inclusión de un 
gentil al pueblo para formar parte de la “casa de Israel” tras su con-
versión. Es la única vez que se menciona un relato semejante en 
estos libros:227 “Al ver Aquior todo lo que había hecho el Dios de 
Israel, creyó de verdad en Dios, circuncidó la carne de su prepucio 
y se sumó a la casa de Israel hasta este día” (Jdt 14:10). 
 Finalmente el nombre Israel aparece en una genealogía 
(8:1), y en dos ocasiones con sentido territorial (o[rion Israhl).228  

                                                
223 Jdt 4:12; 6:21; 9:12; 10:1; 12:8; 13:7; 14:10. 
224 Jdt 4:15; 6:17; 8:6; 13:14; 14:5; 14:10; 16:24. 
225 “Tomando la palabra les comunicó lo que pasó en el consejo de Olofernes y 

todas las palabras que pronunció en medio de los jefes asirios, así como las pa-
labras grandilocuentes que tuvo Olofernes contra la casa de Israel” (Jdt 6:17); 
“Antes de hacer esto llamadme a Aquior el amonita para que vea y reconozca 
al que despreció a la casa de Israel y al que le envió hacia nosotros como hacia 
la muerte” (14:5); “La casa de Israel la lloró durante siete días. Antes de morir 
repartió sus bienes a todos los allegados de Manasés, su marido, y a los parien-
tes de su rama” (16:24). 

226 Según Goodblatt, la frase ocurre frecuentemente en pasajes poéticos o litúrgi-
cos, sin embargo en esta investigación no se ha visto confirmada esa hipótesis. 
Es posible que en el s.II a.C la “casa de Israel” tuviese una connotación oficial, 
dado el carácter inclusivo y corporativo. Ver Goodblatt, David. “From Judeans 
to Israel: Names of Jewish States in Antiquity”. Journal for the Study of Ju-
daism, 29 (1998): 34. 

227 Tomson señala que es un ejemplo del lenguaje “de judíos para judíos” en los 
que predominaba el uso de “Israel” en referencia al pueblo (Tomson, “The 
Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Testament I”, 133).  

228 “Pero vosotros y todos los habitantes del territorio de Israel los seguiréis hasta 
arrasarles en su camino” (Jdt 14:4); “Ozías despachó emisarios hasta Betomas-
téu, Bebas, Cobas y Cola y a todos los confines de Israel para que informaran 
de las cosas que se habían cumplido y para que todos se precipitaran contra los 
enemigos con el fin de acabar con ellos” (15:4). 



 

136 

Eclesiástico (Sabiduría de Ben Sirá) (siglo II a.C.) 

 En el Eclesiástico, aparece varias veces el término Israel, en 
expresiones paralelas a “Jacob”, pero referidas al pueblo del pacto 
en un contexto religioso.229  
 En otras ocasiones Israel se utiliza en lenguaje poético, de-
nominado “porción del Señor” (17:17), o se invita a la “sabiduría” 
a entrar en la “heredad de Israel” (24:8). La expresión “tribus de 
Israel” hace referencia al pueblo histórico, en la descripción de las 
ropas sacerdotales (45:11). Además aparece en tres ocasiones la 
expresión “hijos de Israel”, haciendo referencia, de nuevo, a sus 
descendientes étnicos.230 
 También se utiliza la expresión “Dios de Israel” (47:18) y 
una referencia a Israel como pueblo escatológico eterno: “La vida 
del hombre son días contados, pero los días de Israel son innume-
rables” (37:25). Finalmente hay una referencia a Israel en tanto que 
nación a la que se desea paz para siempre.231 

Baruc (siglos II-I a.C.) 

 El capítulo 2 de Baruc hace patente la división entre el reino 
del norte y el reino del sur.232 Usa varias veces la expresión “Dios 

                                                
229 “Le hizo escuchar su voz, y le introdujo en las tinieblas; le dio los manda-

mientos cara a cara, la Ley de vida y ciencia para enseñar a Jacob la Alianza, y 
sus juicios a Israel” (Sir 45:5); “Le dio por sus mandamientos poder con pactos 
y disposiciones, para enseñar a Jacob sus testimonios, e iluminar a Israel con su 
Ley” (45:17); ver también 36:12; 45:5; 45:17; 45:23; 46:1; 47:11; 47:23; 
50:13. 

230 “Para que viesen todos los hijos de Israel que es bueno caminar en pos del 
Señor” (Sir 46:10); “Como grasa separada del sacrificio pacífico, así lo fue 
David de los hijos de Israel” (47:2); “Entonces, descendiendo, elevaba sus ma-
nos sobre toda la asamblea de los hijos de Israel, para darles con sus labios la 
bendición del Señor, y gloriarse en su hombre” (50:20). 

231 “¡Que nos conceda la alegría del corazón y que haya paz en nuestros días, y 
en Israel por los días de la eternidad!” (Sir 50:23).  

232 “El Señor cumplió su palabra que había hablado contra nosotros y contra 
nuestros jueces que juzgaron a Israel, contra nuestros reyes, contra nuestros 
jefes y contra los hombres de Israel y Judá” (Bar 2:1); “Y pusiste la casa en 
donde se invoca tu nombre como en este día por la perversidad de la casa de 
Israel y de la casa de Judá” (2:26). 



 

137 

de Israel”233 y una vez “hijos de Israel” como referencia étnica 
(2:28). También utiliza el término Israel en referencia colectiva al 
pueblo como nación.234 Finalmente hay una referencia que merece 
la pena resaltar en la que se habla del pacto eterno con Israel, en un 
lenguaje muy parecido al de Jeremías sobre el nuevo pacto.235 El 
uso aquí de Israel en términos vinculados con los pasajes que apun-
tan a un nuevo pacto, parece indicar una concepción de Israel en 
términos escatológicos como “pueblo de Dios”. 

Susana (circa siglo II a.C.) 

 La mención de Israel aparece en tres ocasiones muy pareci-
das. En una de ellas, la expresión “hijos de Israel” hace referencia a 
los miembros del pueblo de forma sincrónica (1:48), de la misma 
manera que las expresiones “hija de Israel” (1:48) e “hijas de Is-
rael” (1:57) hacen referencia étnica a las mujeres descendientes del 
patriarca.  

1 Macabeos (siglos II-I a.C.) 
 En los libros de 1 y 2 Macabeos, así como en Jubileos, la 
nota de universalismo que se encuentra en otros libros del AT está 
completamente ausente, y en ellos priman los elementos históricos 
concretos.236 En el caso de 1 Macabeos el término Israel es aplica-
do explícitamente a los seguidores de la revuelta asmonea. Todos 
los que sucumben a la influencia gentil o se oponen a la revolución, 
son considerados pecadores y excluidos de Israel. El autor redefine 
quién constituye “Israel”, de forma que el criterio de pertenencia 
étnico se supedita al de lealtad a la revolución.237  

                                                
233 Bar 2:11; 3:1; 3:4. 
234 Bar 2:15; 3:9; 3:10; 3:24; 3:36; 4:4 4:5; 5:7; 5:8; 5:9. 
235 “Y fijaré con ellos una alianza eterna de forma que yo sea para ellos Dios y 

ellos sean para mí un pueblo, y ya no moveré a mi pueblo Israel de la tierra que 
les di” (Bar 2:35). Cf. Jer 7:23; 11:4; 24:7; 30:22; 31:33; 32:38. 

236 Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 62. 
237 Así lo señala también DeSilva “All promoters of Gentile influence and inter-

ests in Israel, together with all opponents of the Hasmoneans’ revolutionary 
government, are labelled ‘renegades’ or ‘sinners’ and are excluded from ‘Isra-
el’. That alter sacred title comes to be the primary label for the Hasmoneans 



 

138 

 Excepto en los pasajes históricos que se refieren al pueblo 
de Israel en épocas anteriores,238 a partir del surgimiento de la re-
volución el término Israel es aplicado directamente al resto fiel a 
los asmoneos.239 Todas las referencias a “todo Israel”,240 tienen una 
connotación colectiva que abarca al conjunto de los fieles. Aunque 
estas citas solo hacen referencia a un grupo pequeño de seguidores 
de Matatías, el autor de Macabeos lo consideraba como “todo Is-
rael” o el verdadero Israel.241  
 También hay referencias a Israel como territorio.242 La ex-
presión estereotipada “hijos de Israel” sigue haciendo referencia a 
los miembros del pueblo, en oposición a los paganos que lo atacan, 

                                                                                                          
and their supporters throughout the book. Far from being impartial or objec-
tive, the author very clearly draws the lines of acceptable and unacceptable  
policies and behaviours, even going so far as to redefine who constitutes Israel, 
no longer an ethnic phenomenon, on the basis of one particular response to 
Gentile influence in the Holy Land and alignment with one particular party 
[…] ‘All Israel’ mourns Mattathias’s passing (2:70), thus limiting ‘Israel’ nar-
rowly to those sympathetic to the Hasmonean attacks on apostates and the 
Gentile occupying forces” (Ver David A. DeSilva, Introducing the Apocrypha 
[Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002], 262). 

238 1Mac 1:11; 1:20; 1:25; 1:30; 1:36; 1:43; 1:58; 1:62; 1:64; 2:16; 2:42; 2:55; 
3:46. 

239 1Mac 2:70; 3:2; 3:8; 3:10; 3:35; 4:11; 4:25; 4:27; 4:31; 4:59; 5:9; 5:60; 5:62; 
5:63; 6:21; 7:5; 7:22; 7:26; 8:18; 9:20; 9:21; 9:27; 9:51; 9:73; 10:46; 10:61; 
11:23; 11:41; 12:52; 13:4; 13:26; 13:41; 13:51; 14:11; 14:26; 16:2 [2 veces]. 

240 “Judas y sus hermanos alcanzaron gran gloria ante todo Israel y todos los 
gentiles” (1Mac 5:63); “Lo lloraron, y todo Israel hizo gran duelo por él, la-
mentándose durante muchos días y diciendo” (9:20); “Llegaron todos sanos y 
salvos al país de Judá, hicieron duelo por Jonatán y sus compañeros, y se llena-
ron de temor; todo Israel hizo gran duelo” (12:52); “Simón mandó coger los 
huesos de sus hermano Jonatán, y le enterró en Modein, ciudad de sus padres. 
Todo Israel hizo gran duelo por él, y le lloraron durante muchos días” (13:25-
26). 

241 También lo señala Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in 
Romans 11:26”, 108. 

242 “Matatías y sus compañeros llevaron a cabo una expedición en derredor des-
truyendo los altares idolátricos, y circuncidando a la fuerza a todos los niños 
incircuncisos que encontraron en el territorio de Israel” (1Mac 2:45-46); “Des-
pués de la muerte de Judas aparecieron de nuevo los sin ley en todo el territorio 
de Israel, y salieron a la luz los que obraban la iniquidad” (9:23). 



 

139 

o a los israelitas que toman parte activa en la historia.243 Otras son 
simples referencias a los miembros del pueblo.244 La expresión 
“salvador de Israel” aparece una vez en la oración de Judas (4:30). 

2 Macabeos (siglo I a.C.) 
 En este documento el término Israel aparece cinco veces. 
Dos se refieren al Israel histórico en el pasado,245 otras dos desig-
nan a los seguidores fieles a la revolución,246 y la última aparece en 
la expresión “Dios de Israel” (9:5).  

1 Esdras (3 Esdras en la Vulgata) (siglo I a.C.) 

 1 Esdras resulta muy útil para comprender la reconstrucción 
de la identidad de Israel que tuvo lugar después del exilio. Este 
libro muestra que la pertenencia a Israel se considera sobre todo un 
asunto de genealogía, de descendencia étnica.247 Como el libro co-
mienza con la historia de Josías,248 las primeras menciones a Israel 
así como algunas posteriores, se refieren al pueblo de Israel antes 
del exilio. Como en otras obras de este tipo, aparece varias veces la 
expresión “hijos de Israel” en referencia a los descendientes del 

                                                
243 “Y subió de nuevo con él un ejército potente de hombres impíos para ayudar-

le a tomar venganza de los hijos de Israel” (1Mac 3:15); “Cuando los mercade-
res de la región oyeron hablar de ellos, tomaron gran cantidad de plata, oro y 
grilletes, y se dirigieron al campamento para tomar como esclavos a los hijos 
de Israel” (3:41); “y le envió junto con Alcimo el impío, concediéndole a éste 
el sumo sacerdocio; le dio orden de tomar venganza de los hijos de Israel” 
(7:9); “Los asideos fueron los primeros en pedirles la paz entre los hijos de Is-
rael” (7:13). 

244 1Mac 5:45; 6:18; 7:23. 
245 2Mac 1:25; 1:26. 
246 “Una vez hecho esto, se pusieron a bendecir con himnos y alabanzas al Señor, 

que favorecía en gran manera a Israel y les daba la victoria” (2Mac 10:38); 
“Cuando se enteraron los hombres del Macabeo de que él estaba cercando la 
foraleza, se pusieron a suplicar al Señor junto con la multitud, con lamentos y 
lágrimas, que enviase un ángel bueno para la salvación de Israel” (11:6). 

247 DeSilva, Introducing the Apocrypha, 289. E.g. 1Esd 5:37: Tampoco pudieron 
demostrar que eran de Israel sus familias, ni su ganado: los hijos de Labán, el 
hijo de Ban, los hijos de Necodan, seiscientos cincuenta y dos.  

248 1Esd 1:3; 1:4; 1:18; 1:21; 1:24; 1:32; 1:33; 5:60; 6:14. 



 

140 

patriarca.249 También se registran varias veces las expresiones 
“Dios de Israel”,250 y “Señor de Israel”.251  
 En la segunda mitad del libro, a pesar de que la gran mayo-
ría de los regresados del exilio eran del reino de Judá, se utiliza el 
término Israel para referirse a ellos.252 La expresión “todo Israel” 
hace referencia de forma global a la totalidad del pueblo que había 
vuelto del exilio.253 En estos pasajes, “todo Israel” se aplica al re-
manente del pueblo postexílico.254 
 Resulta muy significativo que sea precisamente en este li-
bro, que describe la vuelta del exilio y la reconstrucción de la iden-
tidad del pueblo como remanente, donde más se utilice la expresión 
“todo Israel” para designar a ese remanente que vuelve.  

4 Esdras (siglo I d.C.) 

 Este documento probablemente fue escrito después de la 
destrucción de Jerusalén, en un momento crítico para el pueblo 
judío.255 La obra transmite la tragedia que representa que Jerusalén 

                                                
249 1Esd 1:5; 1:19; 7:6; 7:10; 7:13; 8:5; 8:92; 9:37. 
250 1Esd 1:48; 2:3; 5:48; 5:67; 6:1; 7:4; 7:9; 7:15; 8:3; 8:65; 9:39. 
251 1Esd 2:5; 5:68; 6:15; 8:13; 8:69; 8:89. 
252 1Esd 5:37; 5:41; 5:46; 5:61; 5:70; 7:8; 8:7; 8:27; 8:55; 8:58; 8:65; 8:69; 8:92; 

8:96; 9:7; 9:26; 9:37. 
253 1Esd 5:46; 5:61; 7:8; 8:7; 8:55; 8:65; 8:96. 
254 1Esd 5:46: “Y moraron los sacerdotes y los levitas y el pueblo en Jerusalén, y 

en el campo, los cantores y los porteadores; y todo Israel en sus aldeas”; 5:61 
“Y cantaron a gran voz cantos de alabanza al Señor, porque su misericordia y 
su gloria es para siempre en todo Israel; 7:8 “y doce carneros por el pecado de 
todo Israel, de acuerdo al número de los principales de las tribus de Israel”; 8:7 
“Pues Esdras era muy hábil, y no omitió nada de la ley y los mandamientos del 
Señor, sino que enseñó a todo Israel las ordenanzas y los juicios”; 8:55 “Y pesé 
el oro, y la plata, y los utensilios santos de la casa de nuestro Señor, que el rey, 
y su concilio, y la princesa, y todo Israel, habían dado”; 8:65 “Además aquellos 
que salieron de la cautivdad ofrecieron sacrificio al Señor Dios de Israel, hasta 
doce bueyes para todo Israel, noventa y seis carneros; 8:96 “Y Esdras se levan-
tó, y tomó juramento al principal de los sacerdotes y levitas y todo Israel para 
hacer estas cosas, y ellos juraron” (traducción personal). 

255 Earl Breech, “These Fragments I Have Shored Against My Ruins: The Form 
and Function of 4 Ezra”, JBL 92, nº 2 (1973): 267. 



 

141 

haya sido destruida de nuevo y trata de reconstruir la esperanza 
perdida.256 Quizá por eso, de las quince veces que aparece el tér-
mino Israel, en la mayoría de ellas tiene connotaciones teológi-
cas,257 evocando la fidelidad de Israel como pueblo frente a los 
paganos.258 En las demás ocasiones hace referencia al pueblo histó-
rico de forma colectiva.259  

Oración de Azarías (siglo II a.C.)  

 En este texto Israel solo se menciona una vez (1:61), en la 
lista de vocativos que abarca los versículos 35-68 en una invitación 
a alabar a Dios a todo lo que hay bajo el cielo.260  

Adiciones griegas a Ester (siglo II a.C.) 

  Israel en estos pasajes aparece cuando Ester habla de su 
pueblo,261 en la expresión “Dios de Israel” (14:3), y en las oracio-
nes de Mardoqueo y Ester cuando ambos ruegan por la “salvación 
de Israel”,262 en una referencia colectiva al pueblo histórico de su 
época. También aparece una vez la expresión “todo Israel”, en refe-
rencia al pueblo en forma colectiva, pero local.263 

                                                
256 Philip F. Esler, “The Social Function of 4 Ezra”, JSNT 53 (1994): 122-123. 
257 4Esd 2:10; 2:16; 3:19; 3:32; 3:34; 3:36; 5:35; 8:16; 9:30; 12:46; 14:28. 
258 “¿O hay algún otro pueblo que te conozca aparte de Israel? O ¿qué generación 

creyó tus pactos como Jacob? (4Esd 3:32); “Pesa tu nuestras maldades en la 
balanza, y la de los que habitan en el mundo, y tu nombre no será encontrado 
sino en Israel” (3:4); “encontrarás que Israel ha guardado tus preceptos; pero 
no los paganos” (3:36) (traducción personal). 

259 4Esd 2:33; 4:23; 5:17; 7:37. 
260 DanDC “Oh Israel, bendice al Señor: alábalo y exáltalo sobre todo por siem-

pre”. 
261 “Mi pueblo es Israel, que clamó a Dios y fue salvado. Salvó el Señor a su 

pueblo, el Señor nos liberó de todos estos males; obró Dios grandes señales y 
prodigios como nunca los hubo en los demás pueblos” (Ad Est 10:9). 

262 Ad Est 13:9; 13:13; 14:5. 
263 “Todo Israel de la misma forma clamó con afán al Señor, porque su muerte 

estaba ante sus ojos” (Ad Ester 13:18) (traducción personal). 



 

142 

Pseudoepigráfica 

 Hoy en día se llama pseudoepigráfica a un conjunto de 
obras literarias judías del periodo del segundo templo, que contie-
nen temas relacionados con el AT, que no se integran en ningún 
corpus determinado, y no se pueden atribuir a un autor conocido.264 
Sus autores —judíos o cristianos, excepto Ajicar— frecuentemente 
atribuidos a figuras idealizadas de la historia de Israel, dicen tener 
un mensaje de parte de Dios. Frecuentemente se basan en ideas y 
narraciones del AT, y fueron en su mayor parte compuestos entre el 
200 a.C. y el 200 d.C.265 Juegan un papel muy útil para el estudio 
del contexto histórico, social, religioso y literario del NT. 266 

3 Macabeos (siglo I a.C.) 267 
 El término Israel aparece en siete ocasiones, cinco de ellas 
en oraciones a Dios en las que se refiere al pueblo histórico.268 En 
una ocasión se refiere al amor de Dios por la “casa de Israel” (2:10) 
                                                
264 Aranda et al., Literatura judía intertestamentaria, 245-246. También se pue-

de definir como el conjunto de literatura emparentada a la apócrifa, que no está 
incluida en cánones judíos o cristianos, ni en la literatura rabínica (James A. 
Sanders, “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”, 13; Stone, “Why Study the 
Pseudepigrapha?”, Biblical Archaeologist 46, 4 (1983): 235-243). 

265 James H. Charlesworth, ed., The Old Testament Pseudepigrapha (New York: 
Doubleday, 1985), 1:xxv. 

266 Mark Harding, “The Value of the Pseudepigrapha for the Study of the New 
Testament”, RTR 51, nº 1 (1992): 30, los denomina unos “testigos indispensa-
bles” de la época. 

267 En toda esta sección se utilizará la versión de Alejandro Díez Macho y Anto-
nio Piñero Sáenz, Apócrifos del Antiguo Testamento, 6 vols (Madrid: Ediciones 
Cristiandad, 2002). 

268 “Tu probaste al orgulloso Faraón, que esclavicó a tu santo pueblo Israel” 
(3Mac: 2:6); “Pero puesto que tú santificaste este lugar santo porque te agradó 
en tu gloria entre tu pueblo Israel” (2:16); “A Faraón, el antiguo soberano de 
Egipto, con la multitud de carros, altivez y fuerza en su insolencia desaforada y 
su lengua jactanciosa, tú destruiste en las profundidades del mar con su ejército 
orgulloso, Padre, haciendo brillar la luz de tu misericordia sobre el pueblo de 
Israel” (6:4); “Ahora, tú que odias la insolencia, lleno de misericordia, protec-
tor de todos, manifiéstate con presteza a aquellos del pueblo de Israel que son 
tratados de forma atroz por los abominables y desaforados paganos” (6:9) (tra-
ducción personal). 



 

143 

en referencia corporativa al pueblo. Hacia el final del libro apare-
cen las otras dos menciones, refiriéndose ambas a Dios como “sal-
vador de Israel” (7:16) y “libertador de Israel” (7:23). 

4 Macabeos (siglo I a.C.) 
 En este libro aparece el conocido episodio del martirio y 
muerte de un sacerdote, su mujer y sus siete hijos, que es interpre-
tada por el autor como una “propiciación” por el pecado de Israel 
en relación con la liberación de la nación: “Sirvieron de rescate por 
los pecados de nuestro pueblo. Por la sangre de aquellos injustos y 
por su muerte propiciatoria, la divina providencia salvo al antes 
malvado Israel” (17:22). Poco después de esta narración, se hace 
un llamamiento a la fidelidad a los miembros del pueblo como “hi-
jos israelitas” (pai/dej Israhli/tai), que se identifican con la simien-
te de Abraham (18:1), en una clara designación étnica.  

Salmos de Salomón (siglo I a.C.) 

 En los Salmos de Salomón aparece la expresión “Dios de 
Israel”,269 referida en la mayoría de ocasiones al pueblo histórico 
de forma colectiva.270 Aunque también aparece en referencia a la 
unión final escatológica de las tribus,271 y en una declaración de 
esperanza mesiánica.272 
 En este documento la expresión “casa de Israel” es una refe-
rencia corporativa,273 que tiene el mismo sentido que “pueblo de 
Israel”. También aparecen referencias al pueblo disperso o diáspora 
(diaspora.n) de Israel, repartido entre las naciones.274 Finalmente, 

                                                
269 Sal Salm 4:1; 9:8; 16:3. 
270 Sal Salm 5:18; 7:8; 8:26; 8:34; 9:1; 10:5; 10:6; 10:7; 11:1; 11:6; 11:7; 11:8; 

11:9; 12:6; 14:5; 17:4; 17:21; 17:42; 17:45; 18:1. 
271 “Felices los que nazcan en aquellos días, para contemplar la felicidad de Is-

rael cuando Dios congregue sus tribus” (Sal Salm 17:44). 
272 “Purifique Dios a Israel para el día de la misericordia y la bendición, para el 

día de la elección, cuando suscite a su Ungido” (Sal Salm 18:5). 
273 Sal Salm 9:11; 10:8; 17:42. 
274 “Reúne a la diáspora de Israel con misericordia y bondad, porque tu felicidad 

mora entre nosotros”; 9:2 “Israel quedó disperso entre los pueblos, según la 



 

144 

hay un pasaje discutido (18:3) en el que Abraham podría ser pre-
sentado como “hijo de Israel”. El texto dice literalmente: “h` avga,ph 
sou evpi. spe,rma Abraam ui`ou.j Israel”. La versión en español tra-
duce: “Tus sentencias se ejecutan en toda la tierra con misericordia, 
y tu amor reposa en la descendencia de Abraham, los hijos de Is-
rael”. Sin embargo, en relación con alguna variante textual,275 
Charlesworth sostiene que la forma más natural de interpretar la 
expresión es como una aposición de “Abraham”, proponiendo la 
traducción: “Abraham, el israelita”.276 Este sería un uso interesante 
ya que implicaría la consideración de Abraham como parte del 
pueblo de Israel, antes incluso de que naciera el patriarca Jacob, lo 
que confirma la idea de que “Israel” ya designa, en contextos teo-
lógicos, al pueblo de la alianza. 

Jubileos (siglo II a.C.) 
 En este extenso libro, el término Israel es empleado en nu-
merosas ocasiones. En muchas de ellas aparece en la expresión 
“hijos de Israel”,277 a los que se hace referencia como destinatarios 
de las leyes de Moisés por estatuto perpetuo.278 En una ocasión se 
refiere a los hijos literales de Jacob (44:34), pero en adelante la 
expresión “los hijos de Israel” se convierte en una mención general 
de los descendientes étnicos del pueblo. Israel aparece con frecuen-
cia como nombre del patriarca,279 y en dos ocasiones aparece la 
                                                                                                          

palabra del Señor. Para que se reconozca que actuaste justamente, oh Dios, con 
nuestras impiedades” (Sal Salm 8:28).  

275 Traducir “ui`ou.j Israhl” como “los israelitas”, transponer “Abrahán” e “Is-
rael” de forma que se leería: “los descendientes de Israel, el hijo de Abrahán”, 
o simplemente traducir como “el israelita”. 

276 Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha, 2: 669. 
277 Jub 1:1; 2:26; 2:27; 2:29; 2:33; 5:17; 6:11; 6:13; 6:19; 6:20; 6:22; 6:32; 6:34; 

15:28; 15:30; 15:33; 15:34; 28:7; 30:5 [“hija de Israel”]; 30:11; 30:21; 33:13; 
34:18; 38:16; 41:26; 46:1; 46:3; 46:5; 46:9; 46:12; 46:13; 46:15; 47:2; 47:11 
[dos veces]; 48:14; 48:15; 48:17; 48:18; 48:19; 49:4; 49:8; 49:10; 49:13; 49:14; 
49:15; 49:18; 49:22; 50:13. 

278 Véase sobre la escatología en esta obra, desde un análisis crítico, a Gene L. 
Davenport, The Eschatology of the Book of Jubilees (Leiden: Brill, 1971), es-
pecialmente 19-71. 

279 Jub 42:15; 42:17; 44:1; 44:8; 44:9; 45:1; 45:3; 45:6 [2 veces]; 45:13; 45:14. 



 

145 

expresión “Dios de Israel”.280 En el resto de referencias, excepto en 
la narración del cambio de nombre de Jacob a Israel (32:18), el 
término Israel es utilizado desde una perspectiva histórica o como 
término colectivo para designar al pueblo del pacto.281 En el libro 
de Jubileos, el nombre Israel designa también el dominio universal 
de Jacob y sus descendientes sobre las naciones. En el cambio de 
nombre no se menciona el episodio de lucha de Jacob con 
YHWH.282 Las dos veces que aparece la expresión “todo Israel” 
indicando todo el pueblo en general, de nuevo tiene un sentido lo-
cal.283 
 Otra cita interesante es la de 33:20, que guarda un estrecho 
parecido con 1 Ped 2:9,284 en la que se presenta a Israel como una 
nación de linaje real y sacerdotal para Dios: “Y no hay mayor pe-
cado que la fornicación que cometen en la tierra, porque Israel es 
una nación santa para el Señor su Dios, y una nación de heredad, y 
una nación real y sacerdotal para [su propia] posesión, y no habrá 
tal impureza en medio del Santo” (33:20). 

                                                
280 Jub 1:28; 45:3. 
281 Jub 1:29; 2:31; 3:14; 15:27; 15:30; 15:32; 16:29; 16:30; 18:19; 23:23; 30:6; 

30:7; 30:8 [dos veces]; 30:9; 30:10; 30:13; 30:14; 30:17; 30:19; 31:15; 31:19; 
33:14; 33:18; 33:20; 41:18; 41:27; 48:5; 48:8 [dos veces]; 48:13 [dos veces]; 
48:14; 49:6; 49:16; 50:5; 50:10 [dos veces]; 50:11. 

282 Jub 32:18-19. 
283 Jub 30:10; 49:6. 
284 Sin embargo, no tiene por qué haber dependencia literaria entre ellos, puesto 

que ya en versículos como Ex 19:6 se expresa esta noción: “mas vosotros cons-
tituiréis un reino de sacerdotes y una nación santa”. Pedro está describiendo a 
los creyentes como a comunidad como un nuevo Israel y una comunidad de 
sacerdotes. Ramsey Michaels encuentra similitudes entre el versículo de Pedro 
y una sección de la Regla de la Comunidad (1QS 8:5-10), sin embargo recono-
ce que no hay evidencias reales para hablar de una influencia directa entre los 
pasajes (J. Ramsey Michaels, 1 Peter, Word Biblical Commentary 49 [Waco, 
Texas: Word Books, 1988]). Pancratius Beentjes descompone el versículo de 
Pedro en numerosas citas y —con tal de evitar las alusiones a los gentiles en 
términos reservados para Israel— exagera su carácter intertextual (Véase Pan-
cratius C. Beentjes, “‘Holy People’: The Biblical Evidence”, en A Holy Peo-
ple: Jewish and Christian Perspectives on Religious Communal Identity, ed. 
Marcel Poorthuis y Joshua Schwartz (Leiden: Brill, 2006), 11-13.  



 

146 

Oráculos Sibilinos (siglos II a.C.-VII d.C.) 

 En los Oráculos aparece Israel en dos ocasiones, pero am-
bas parecen ser interpolaciones cristianas posteriores al siglo I d.C, 
porque hacen referencia al milagro de los panes y los peces, y a la 
muerte del Hijo de Dios a manos del pueblo. En ambas “Israel” se 
refiere a los judíos.285 

2 Baruc (siglo II a.C.) 

 En este libro Israel hace referencia en numerosas ocasiones 
al pueblo histórico, en expresiones tanto narrativas, como de carác-
ter religioso.286 En una ocasión aparece la expresión “hijos de Is-
rael”, junto a los que quedan de las “tribus de Israel”, conectando el 
pueblo histórico con el pueblo del pacto establecido con Jacob.287 

Testamento de los Doce Patriarcas (siglo II a.C.)  

 El Testamento de los Doce Patriarcas es una obra difícil de 
datar porque tiene interpolaciones cristianas que probablemente 
datan de comienzos del siglo II d.C.288 Charlesworth sostuvo que 
eran una obra cristiana en el sentido de que representa una redac-

                                                
285 “con cinco panes y un pez marino saciará a cinco mil […]. Y entonces Israel, 

embriagado, no lo comprenderá, ni tampoco le escuchará, pesados ya sus oídos 
vanos” (OrSib 1:357-361); “Mas cuando a los hebreos llegue la cólera furiosa 
del Altísimo y arranque de ellos su confianza, porque destrozaron al hijo de 
Dios celestial, incluso entonces Israel le dará bofetadas y arrojará esputos ve-
nenosos” (1:362-366). 

286 2Bar 3:5; 17:2; 31:1; 46:4; 60:2; 62:3; 63:9; 72:4; 77:13. 
287 “Escuchad, vosotros hijos de Israel, ved aquí cuantos quedáis de las doce 

tribus de Israel” (2Bar 77:2) (traducción personal). 
288 Fred C. Conybeare señaló una redacción para este documento no posterior a 

mediados del siglo II d.C. (“On the Jewish Authorship of the Testaments of the 
Twelve Patriarchs”, JQR 5, nº 3 [1893]: 376). Más adelante R. H. Charles sos-
tuvo que provenían del periodo macabeo, con varias ediciones posteriores (Ro-
bert H. Charles, The Greek Versions of the Testaments of the Twelve Patriar-
chs [Oxford: Oxford University Press, 1908], 12.); Gonzalo Aranda concluye 
que la obra refleja en sus estratos más antiguos material judío palestiniense del 
siglo II a.C. (Aranda et al., Literatura Judía íntertestamentaria, 356. También 
Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the Theology of Pre-
Christian Judaism, 23-24). 



 

147 

ción cristiana de documentos judíos anteriores.289 Pero la existencia 
de fragmentos arameos del Testamento de Leví y del Testamento 
hebreo de Neftalí en Qumrán atestigua una fecha de composición 
anterior al siglo I d.C. en su primera versión. Por ello, dado que las 
interpolaciones no son muy abundantes, y cuando ocurren alteran 
de forma incongruente el pasaje de forma que se pueden reconocer 
porque introducen temas marginales al tema central de documen-
to,290 el documento resulta de utilidad en el análisis de la literatura 
judía de ese período.291  
 En el Testamento de Rubén, el término Israel se refiere al 
pueblo histórico, incluso en pasajes de carácter teológico.292 La 
última cita pone en boca del patriarca la futura división de los 
reinos de Israel y Judá.293  
 En el Testamento de Simeón, el término Israel se registra en 
tres ocasiones, siempre en sentido teológico, reflejando la esperan-
za mesiánica.294 La última cita es interesante porque habla del su-
mo sacerdote que vendrá a salvar a todo el “pueblo de Israel”, y 
aparece una interpolación que también incluye a los gentiles (las 
naciones).295  

                                                
289 James H. Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha and the New 

Testament: Prolegomena for the Study of Christian Origins (London: Cam-
bridge University Press, 1985), 39. 

290 Charlesworth, The Old Testament Pseudepigrapha, 1: 777; Elliott, The Survi-
vors of Israel: A Reconsideration of the Theology of Pre-Christian Judaism, 
24. 

291 Estos testamentos son considerados por Peter J. Tomas como un claro ejem-
plo de preservación del pensamiento intrajudío en el que se utiliza abundante-
mente el término Israel, pero no aparece el término judío ni una sola vez 
(Tomson, “The names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Tes-
tament I”, 135). 

292 T. Rub. 1:10; 6:8; 6:11.  
293 “Acercaos a Leví con humildad de corazón, para que recibáis la bendición de 

sus labios. Él bendecirá a Israel y Judá porque el Señor ha decidido reinar por 
él sobre todos los pueblos” (T. Rub 6:10-11). 

294 T. Sim. 6:2; 6:5; 7:2. 
295 “Porque el Señor suscitará de Leví como un sumo sacerdote, y de Judá un rey 

[Dios y hombre]. Éste salvará [a todas las naciones] y al pueblo de Israel” (T. 
Sim. 7:2). 



 

148 

 En el Testamento de Leví Israel aparece en 12 ocasiones. 
Generalmente hace referencia al pueblo histórico, pero como pue-
blo del pacto.296 También hay una referencia a Israel como patriar-
ca (14:2), y casi al final se encuentra la expresión “todo Israel” 
como expresión global del pueblo.297  
 En el Testamento de Judá el término Israel aparece en va-
rias ocasiones en relación con el pueblo histórico,298 en dos de ellas 
con un lenguaje claramente soteriológico.299 También se registra en 
una ocasión la expresión “todo Israel”, como generalización y en 
referencia al territorio de Israel.300  
 En el Testamento de Isacar, la única referencia a Israel hace 
referencia al pueblo histórico que está siendo atacado.301  
 En el Testamento de Zabulón el término Israel aparece en 
dos ocasiones. En una se refiere al pueblo histórico en general 
(4:13) y en la otra menciona la división del reino.302  

                                                
296 “Estarás cerca del Señor, serás su servidor, anunciarás sus misterios a los 

hombres y proclamarás la redención futura de Israel. [Y a través de ti y de Judá 
aparecerá el Señor entre los hombres, salvando a todo el género humano]” (T. 
Leví 2:10-11); véase también T. Leví 4:3; 5:2; 5:6; 5:7; 7:4; 8:16; 10:2; 10:3; 
14:3. 

297 “El cuarto vivirá entre dolores, porque la maldad se amontonará sin límites 
contra él, pues todos los habitantes de Israel odiarán a su prójimo” (T. Leví 
17:5). 

298 T. Jud. 17:6; 22:1; 22:2; 26:1; 2 6:5. 
299 “Mi reino acabará entre gentes extrañas, hasta que venga la salvación de Is-

rael, [hasta la venida del Dios justo], para que Jacob [y todos los pueblos] pue-
dan descansar en paz” (T. Jud. 22:2); “Los ciervos de Jacob correrán con gozo, 
y las águilas de Israel volarán con alegría; [los impíos se lamentarán; gemirán 
los pecadores], y todos los pueblos alabarán al Señor por siempre” (25:5). 

300 “Pero no me acerqué a ella hasta los días de mi muerte, ya que había cometi-
do esta impiedad en todo Israel” (T. Jud. 12:8). Esta cita no es comentada por 
Fung, “The meaning of all Israel”. 

301 “Obedecedles, pues, y proceded con la sencillez de vuestro padres… [porque 
a Gad le ha sido concedido aniquilar las hordas piráticas que acosan a Israel]” 
(T. Isac. 5:8). 

302 “He leído en las escrituras de mis padres que en los últimos días os apartaréis 
del Señor, habrá divisions en Israel, seguiréis a dos reyes diferentes, cometeréis 
toda clase de abominación y adoraréis a toda suerte de ídolos” (T. Zab. 9:5).  



 

149 

 En el Testamento de Dan el término Israel hace referencia 
al pueblo histórico,303 algunas veces con un contenido mesiáni-
co.304 Finalmente, en una ocasión aparece una referencia al linaje 
de Israel.305  
 En el Testamento de Neftalí el término Israel aparece en 
varias ocasiones siempre referidas al pueblo histórico de modo co-
lectivo.306 Una de ellas tiene un marcado sentido soteriológico.307 
También aparece la expresión “raza de Israel”, en un versículo con 
una interpolación posterior, en oposición a los gentiles, dejando la 
posibilidad de que se encuentren justos entre los gentiles.308 
 En el Testamento de Gad, Israel aparece en dos ocasio-
nes.309 En una de ellas con un sentido soteriológico haciendo refe-
rencia al pueblo de modo colectivo.310 
 En el Testamento de Aser, la única vez que aparece Israel es 
una cita de carácter mesiánico y escatológico, muy probablemente 
una interpolación cristiana posterior.311 

                                                
303 T. Dan 1:9; 5:4; 6:4. 
304 “Nunca más permanecerá desierta Jerusalén, ni Israel será sujeto a esclavitud, 

porque el Señor estará en medio de ella, [conviviendo con los hombres] el San-
to de Israel reinando sobre ellos [en humildad y pobreza; el que crea en él 
reinará en verdad en los cielos]” (T. Dan 5:13); “El angel de la paz fortalecerá 
a Israel para que no se precipite en el colmo de los males. [En la época de la 
impiedad de Israel, el Señor se apartará de él y se dirigirá hacia los gentiles que 
cumplan su voluntad], pues ninguno de los ángeles es semejante a él. Su nom-
bre se hallará en todo lugar de Israel [y entre los gentiles] como salvador” (6:5-
7). 

305 [Y tal como lo profetizó Dan ―que habían de olvidarse de la ley de su Dios, 
que verían alejados de la tierra de su heredad, del linaje de Israel, de su familia 
y descendencia―, y así ocurrió] (T. Dan 7:3).  

306 T. Neft. 5:8 [tribus de]; 7:1; 8:2; 8:3. 
307 “Ordenad, pues, a vuestros hijos que sean uno con Leví y Judá, pues por éste 

surgirá la salvación para Israel, y en él será bendito Jacob” (T. Neft. 8:2). 
308 “Por medio de la tribu se revelará Dios [habitando entre los hombres] sobre la 

tierra para salvar al pueblo de Israel y congregará a los justos de entre los gen-
tiles” (T. Neft. 8:2).  

309 T. Gad 2:5; 8:2. 
310 “Transmitid también estas cosas a vuestros hijos, para que honren a Judá y a 

Leví, porque de ellos hará surgir el Señor al Salvador de Israel” (T. Gad 8:1-2).  



 

150 

 En el Testamento de José aparece Israel haciendo referencia 
a Jacob (1:2). También aparece la expresión “Dios de Israel” (2:1), 
e “hijos de Israel” (20:6). En el resto de ocasiones, el término hace 
referencia al pueblo histórico.312 Entre ellas destaca una declara-
ción de carácter soteriológico, aunque con interpolaciones cristia-
nas.313  
 En el Testamento de Benjamín aparece en una ocasión la 
expresión “hijos de Israel” (12:3), y en el resto de ocasiones Israel 
se refiere al pueblo histórico como colectivo étnico.314 Sin embar-
go, hay un pasaje que merece ser destacado: 

Por medio de los gentiles elegidos reprobará a Israel, como le 
ocurrió a Esaú por los madianitas, quienes permitieron que se 
convirtieran en hermanos suyos por su fornicación e idolatría. 
Por ello se apartó de Dios, Así, pues, hijos míos, formad parte de 
los que temen al Señor. Pero vosotros, si procedéis con santidad 
ante el Señor, volveréis a habitar conmigo en esperanza, y todo 
Israel se congregará ante el Señor. (T. Ben 10:10)  

 No se puede establecer con certeza a qué se refiere la expre-
sión “los gentiles elegidos”, pero aquí parece designar a aquellos 
utilizados por Dios para “culpar a Israel” de la misma forma que 
Dios reprendió a Esaú a través de los madianitas. El último versícu-
lo da carácter condicional de la salvación de “todo Israel” si cami-
nan en santidad. No es fácil discernir, sin embargo, si ese “todo 
Israel” comprende a los gentiles mencionados en el versículo ante-
rior. De ser así sería una interpretación muy parecida al plantea-
miento que luego hará el NT. 

                                                                                                          
311 “[Viniendo como hombre, comiendo y viviendo con ellos] y aplastando sin 

peligro la cabeza del dragón en medio del agua: así salvará a Israel y a todas 
las naciones [Dios hablando en forma humana]” (T. Aser 7:3-4).  

312 T. José 18:4; 19:11; 20:5. 
313 “Hijos míos, guardad los mandamientos del Señor y honrad a Judá y a Leví, 

porque de ellos surgirá para vosotros el cordero [de Dios], que salvará [con su 
gracia a todos los gentiles y] a Israel” (T. José 19:11). 

314 T. Benj. 3:8; 10: 8; 10:10; 10:11; 11:2. 



 

151 

Testamento de Moisés (siglo I a.C.) 

 En una ocasión aparece la expresión “casa de Israel”, utili-
zada de forma corporativa, incluyendo a todas las tribus de Is-
rael.315 En otra se refiere al pueblo histórico de forma colectiva 
(10:7). 

Testamento de Abraham (siglos II-I a.C.) 
 En el Testamento de Abraham aparece una referencia a las 
tribus de Israel en una conversación escatológica entre Miguel y 
Abraham.316 Es complejo establecer la identidad de la expresión 
“las doce tribus de Israel” en este pasaje, porque menciona a Adán 
como primer ser creado, a Abel como el que ha de juzgar al mundo 
hasta la venida de Dios, y a las tribus de Israel como las encargadas 
de juzgar en el juicio definitivo. Aunque no es fácil determinar si se 
trata de una interpolación cristiana, esta idea aparece también en la 
literatura rabínica y targúmica.317  

Resumen 
 En general, el uso del término Israel en los textos deutero-
canónicos es similar al empleo veterotestamentario. De la misma 
forma que con la desaparición del reino del norte no desaparece la 
noción de “pueblo de Israel” sino que el nombre se aplica al reino 
del sur, tras el exilio también se conserva el término de Israel para 
designar al remanente que vuelve. La acepción más frecuente del 
término Israel designa el pueblo histórico de forma colectiva, gene-
ralmente de forma diacrónica, haciendo referencia al pueblo histó-
rico de Israel. Pero no siempre se usan las expresiones de forma 
consistente. 
                                                
315 “Entonces llorarán las diez tribus al oír los reproches de las dos tribus y dirán: 

‘¿Qué os hemos hecho, hermanos? ¿Acaso no ha sobrevenido esta tribulación a 
toda la casa de Israel?’” (T. Mois. 3:6-7).  

316 13:5-6: “Como todo hombre desciende del primer creado, por eso aquí son 
juzgados primero por su hijo, y en la segunda venida todo cuanto respire y toda 
criatura serán juzgados por las doce tribus de Israel” (T. Abra).  

317 E.g. “Pero, en el tiempo venidero, cuando el Santo, bendito sea, se siente en el 
juicio con sus criaturas, traerá los libros de los hijos de Adán y les mostrará sus 
hechos” (TanjB Berë´šît 29). 



 

152 

 En el libro de 1 Esdras, sobre todo, se usa la expresión “to-
do Israel” para hacer referencia al grupo regresado del exilio, que 
trata de reconstruir la identidad nacional perdida.  
 El relato de la conversión en Aquior en Judit tiene impor-
tantes implicaciones porque menciona la posibilidad de que un gen-
til llegue a formar parte de la “casa de Israel” tras su conversión.  
 Es significativo que sea en el libro de 1 Esdras, que descri-
be la vuelta del exilio y la reconstrucción del pueblo, donde más se 
utilice la expresión “todo Israel” para designar a ese remanente que 
vuelve. Y también es relevante como ejemplo paradigmático de 
esta época el uso de Israel en 1 Macabeos, donde es aplicado ex-
plícitamente a los seguidores de la revuelta asmonea. Todos los que 
se oponen a la revolución, son considerados pecadores y excluidos 
de Israel, redefiniendo así el criterio de pertenencia a Israel a través 
de la lealtad a una causa.  
 No existe un patrón de uso para las expresiones que acom-
pañan a Israel en un cuerpo de literatura tan variado. En general, se 
percibe una menor necesidad de redefinir a Israel en esta época. En 
estos momentos la preocupación era otra, por eso la mayoría de las 
citas tienen un contenido teológico en el que se cuestiona la situa-
ción del pueblo de Israel como pueblo elegido.  
 Algo a destacar en el Testamento de los Doce Patriarcas es 
que muchas interpolaciones cristianas suelen ocurrir en contenidos 
soteriológicos o mesiánicos. Por tanto, se observa la intención de 
reinterpretar la esperanza mesiánica de Israel, ampliarla a los genti-
les y explicar el rechazo del Mesías por parte de Israel.  

 Israel en la literatura esenia 

 La literatura de Qumrán resulta clave para comprender el 
pensamiento religioso de los esenios.318 Los esenios se definieron a 

                                                
318 Desde su descubrimiento en 1946, se tardó poco en apreciar su importancia 

(A. Dupont-Sommer, “Les manuscrits de la mer Morte: Leur importance pour 
l’histoire des religions”, Numen 2, nº 3 [1955]: 168-189). En la actualidad re-
sultan una fuente de información trascendental en la exégesis bíblica (G. Aran-
da Pérez; F. García Martínez; M. Pérez Fernández, Literatura judía íntertesta-
mentaria [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1996], 17-20). La relación con los 
esenios es aceptada, aunque se discute la total representativadad de la literatura 
de Qumrán como el pensamiento de este grupo (cf. Joseph Sievers, “Judaísmo 



 

153 

sí mismos como el verdadero Israel, en contraste con el resto del 
pueblo.319 Para conocer el uso que hacen del término Israel y el 
concepto que tenían de este, dado lo fragmentario de su obra, basta-
rá elegir una muestra de obras que, tanto por extensión como por su 
carácter, transmitan de forma representativa el pensamiento de la 
comunidad.320  
 Entre las varias divisiones dentro de esta literatura, las re-
glas eran textos constitutivos del grupo. Estos libros enumeran las 
normas concretas por las que el grupo se rige, describen la organi-
zación jerárquica interna y las relaciones entre los miembros. El 
grupo de escritos de las reglas también incluye tratados teológicos, 
reflexiones sobre la historia santa… Sus dos textos fundamentales, 
el Documento de Damasco y la Regla de la Comunidad, serán revi-
sados en la investigación. También se ha incluido la Regla de la 
Guerra, por considerarse una muestra representativa de la literatura 
                                                                                                          

y cristianismo a través de los rollos del Mar Muerto”, Cuadernos de Teología 
20 [2001]: 41).  

319 Véase el estudio de Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the 
Theology of Pre-Christian Judaism, 115-186. Elliott desafía la teoría según la 
cual durante el judaísmo del Segundo Templo había una consideración soterio-
lógica nacionalista que esperaba una salvación de todo el pueblo en base a la 
denominada “Nomología del pacto” (Covenantal Nomism), al demostrar que 
los diferentes judaísmos de este periodo consideraban la salvación de un rema-
nente fiel, no una salvación general. Véase también Grindheim, The Crux of 
Election: Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel, 67; 
Markus Bockmuehl, “1QS and Salvation at Qumran”, en The Complexities of 
Second Temple Judaism. Justification and Variegated Nomism, ed. Donald A. 
Carson, Peter T. O’Brien, y Mark A. Seifrid. WUNT 140 (Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2001), 389-393. Bockmuehl señala que la comunidad de Qumrán no 
se veía tanto como sustituta del pueblo de Israel, sino representante. En cual-
quier caso, la comunidad consideraba que el pueblo ajeno a ella estaba “fuera 
del pacto”, por eso, en última instancia sería, necesaria una restauración de Is-
rael en los términos descritos por la comunidad. 

320 Recientemente se han señalado algunos problemas metodológicos a la hora de 
describir con certeza la historia y perfiles ideológicos de la comunidad de 
Qumrán a la luz de sus propias obras, como las llamadas “Reglas” (Sarianna 
Metso, “Methodological Problems In Reconstructing History from Rule Texts 
Found at Qumran”, Dead Sea Discoveries 11, nº 3 [2004]: 315-335). Sin em-
bargo, Metso reconoce que la existencia misma de los textos muestra un cierto 
nivel de aceptación general de los mismos por parte de la comunidad, lo cual 
permitiría aceptar, aun con precauciones, su representatividad (ibíd., 331). 



 

154 

de contenido escatológico,321 y finalmente el Rollo del Templo co-
mo ejemplo de literatura exegética.322 Estas obras representan crea-
ciones de la propia comunidad, no meras recopilaciones, y aunque 
el análisis podría ampliarse sin duda, constituye una muestra sufi-
ciente para determinar su concepto de Israel en este corpus litera-
rio.323  

Documento de Damasco 

 En este documento, la mayoría de las veces se usa Israel 
como término colectivo refiriéndose al pueblo histórico. Sin em-
bargo, también hay muchas en las que se refiere a Israel como pue-
blo desde un punto de vista teológico. De esta forma, el término 
Israel comienza a ser utilizado para referirse a la comunidad de 
Qumrán,324 que se consideró a sí misma el remanente fiel que bus-
ca a Dios.325  
 Aun entre las citas que hablan de Israel como pueblo histó-
rico326 destacan los relatos en los que aparece la noción de “resto” 
o “remante”: 

Pero cuando recordó la alianza de los primeros, preservó un resto 
(5) para Israel y no los entregó a la destrucción. Y al tiempo de la 
ira, a los trescientos (6) noventa años de haberlos entregado e 

                                                
321 Florentino García Martínez, Textos de Qumrán (Madrid: Trotta, 1993), 143. 
322 Ibíd., 189. Aunque el género literario de esta obra es discutido, Florentino 

García Martínez lo considera un buen ejemplo de la halakhá “que deberá go-
bernar la nueva Jerusalén y el nuevo Templo en esa época (Aranda et al., Lite-
ratura judía íntertestamentaria, 22).  

323 Neusner, “Israel”, 495, señala como importantes el Documento de Damasco, 
la Regla de la Comunidad, la Regla de la Guerra y la Regla Mesiánica. Pero 
en esta investigación se ha sustituido la última por el Rollo del Templo, ya que, 
debido a su carácter exegético, su análisis resulta más relevante. 

324 Davies, “Eschatology at Qumran”, 52; Jacob Neusner, “‘Israel’: Judaism and 
Its Social Metaphors”, JAAR 55, nº 2 (1987): 349. 

325 Tomson señala que en Qumrán, el concepto de la comunidad sobre sí misma 
es religioso y relacionado con el pacto, por eso el único término que emplea es 
Israel y no aparece en ningún lugar ni “hebreo” ni “judío” (Tomson, “The na-
mes Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New Testament I”, 136).  

326 CD 1:3; 1:4; 1:7; 1:14; 4:1 [hijos de Israel] 5:3; 5:18; 5:20; 6:1; 7:12; 7:18; 
15:8; 20:23. 



 

155 

manos de Nabucodonosor, rey de Babilonia, (7) los visitó e hizo 
brotar de Israel y de Aarón un retoño del plantío para poseer (8) 
su tierra y para engordar con los bienes de su suelo.327 (CD 1:4-
8).328  

 En otras ocasiones, se hace referencia al pueblo de Israel 
desde un punto de vista corporativo en un lenguaje teológico en el 
que Israel lucha contra Belial. En numerosas ocasiones el contexto 
es escatológico,329 sin embargo a veces hace referencia a la propia 
comunidad de los fieles que entraron en la alianza, de forma que la 
comunidad pasa a convertirse en protagonista de las citas escatoló-
gicas.330  
 También hay referencias de “Israel” aplicadas a los miem-
bros de la comunidad fiel. Una de las más representativas es la si-
guiente: 

Y se encendió la cólera de Dios (9) contra su congregación. Y 
sus hijos perecieron por ellos, y por ella sus reyes fueron desga-
jados, y por ella sus héroes (10) perecieron, y por ella su tierra 
fue asolada. Por ella los primeros en entrar en la alianza se hicie-
ron culpables y fueron entregados (11) a la espada, por haber 
abandonado la alianza de Dios y haber escogido sus caprichos y 
haber seguido la obstinación (12) de su corazón, haciendo cada 
uno su capricho. Pero con los que se mantuvieron firmes en los 
preceptos de Dios, (13) con los que quedaron de entre ellos, Dios 
estableció su alianza con Israel por siempre, revelándoles (14) 
las cosas escondidas en las que había errado todo Israel: sus sá-
bados santos y sus festividades (15) gloriosas […]. (CD 3:8-
15)331 

                                                
327 En toda esta sección se utilizará la traducción de Florentino García Martínez, 

Textos de Qumrán (Madrid: Trotta, 1993). 

 hlkl ~ntn alw larXyl
 
tyryaX ryaXh ~ynXar tyrb wrkzbw

 328  
 ~dqp lbb $lm rcandkwbn dyb ~twa wtytl ~y[Xtw twam XwlX ~ynX !wrx #qbw  

 wtmda bwjb !Xdlw wcra ta Xwryl t[jm XrwX !rhamw larXym xmcyw 

329 CD 4:13; 4:15-16; 7:19-20; 14:19; 16:2-4; 20:1. 
330 CD 20:15-16; 20:25-26. La expectación escatológica tuvo una influencia 

directa en la formación, organización y enseñanza de la comunidad de Qumrán 
(Philip R. Davies, “Eschatology at Qumran”, JBL 104, nº 1 (1985): 39.  

Å ~td[b wb ~hyrwbygw @a rxyw ~hylhab wngryw ~hyrwy twcm ~h˜yX[ lwql la 331  
Å hmmX wb ~craw wdba wrgsyw ~ynXarh wtrkn wb ~hyklmw wdba wb ~hynbw  

Å wnwcr ta Xya twX[l ~bl tyrbh yab ÉwbxË ÔwbhÖ wb  

larXyl wtyrb ta la ~yqh ~hm wrtwn rXa twlgl ~lw[ la twcmb ~yqyzxmbw œ Ú  

wdwbk twtbX œ Ú larXy lk ~b w[t rXa twrtsn ~hl yd[wmw wXdq d[  



 

156 

 En esta cita reveladora, como señala Fung,332 Israel tiene 
dos referentes diferentes en la misma frase. Por una parte alude a la 
alianza que Dios estableció con “Israel”, la comunidad fiel, y a 
continuación menciona las cosas en las que había errado “todo Is-
rael”, haciendo clara referencia al pueblo histórico.  
 En algunas citas se explica el proceso por el que los conver-
tidos de “Israel” entran en la nueva comunidad fiel de Damasco.333 
En adelante, el término Israel es utilizado para designar a los 
miembros de la comunidad.334 En las dos últimas aparece de nuevo 
la expresión “todo Israel” con el mismo sentido corporativo que en 
ocasiones anteriores, pero referido a la comunidad de Qumrán.  
 En 14:3-5 después de mencionar a los “hijos de Israel”, ha-
ciendo referencia a la comunidad, se incluyen a los prosélitos den-
tro de la misma: “Todos serán alistados por sus nombres: los sacer-
dotes en primer lugar, los levitas en segundo, los hijos de Israel en 
tercero, y el prosélito en cuarto; y serán inscritos por sus nombres, 
cada uno detrás de su hermano: los sacerdotes en primer lugar, los 
levitas en segundo, los hijos de Israel en tercero y el prosélito en 
cuarto” (CD 14:3-5).  
 A pesar de que el texto distingue a los prosélitos de los “hi-
jos de Israel”, se los acepta dentro de la comunidad que antes se ha 
definido como “Israel”. Además de dos referencias a Israel como 
zona geográfica (CD 3:19; 12:19), también hay un caso peculiar en 
el que se diferencia a los miembros de la tribu de Leví y Aarón, y 
los de Israel (CD 10:5).335 Finalmente aparece el término Israel en 
19:11, 27,29 para introducir las figuras del “Mesías de Aarón y de 
Israel”. 

                                                
332 Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Rom 11:26”, 113. 
333 “Los sacerdotes son los convertidos de Israel (3) que salieron de la tierra de 

Judá; y ‹los levitas› son quienes se les unieron; y los hijos de Sadoc son los 
elegidos de (4) Israel, «los llamados por el nombre», que se alzarán en los úl-
timos tiempos” (4:2-4); “Y ellos excavaron el pozo: «Pozo que excavaron los 
príncipes, que alumbraron (4) los nobles del pueblo con la vara». El pozo es la 
ley. Y los que la excavaron son (5) los convertidos de Israel que salieron de la 
tierra de Judá y habitaron en la tierra de Damasco” (6:3). 

334 CD 12:7-8; 12:20-22; 13:1; 16:13-14; 8:14-16; 14:3-5; 15:5; 16:1. 
335 Esto, probablemente, tiene que ver con la diferencia que existía entre los 

sacerdotes y los “hijos de Israel”. 



 

157 

Regla de la Comunidad 

 Este documento constituye el documento legislativo más 
importante para la comunidad de Qumrán.336 El término Israel, 
hace referencia en ocasiones al pueblo histórico,337 pero hay mu-
chos casos en los que el referente de “Israel” son los miembros de 
la comunidad.338 Por ejemplo, la expresión “hijos de Israel” que 
aparece en dos ocasiones (1QS 1:23; 2:22), hace referencia a la 
comunidad.339 
 Un pasaje en el que el referente de “Israel” es la comunidad 
de Qumrán, que reclama para sí una alianza eterna, dice: “Sino que 
circuncide en la comunidad el prepucio de su inclinación y de su 
dura cerviz, para establecer un fundamento de verdad para Israel, 
para la comunidad de la alianza eterna” (1QS 5:5-6).340 
 Aquí se puede apreciar el sentido espiritual de la circunci-
sión, pues no se refiere a la circuncisión literal, sino a la de la “in-
clinación” y de la “dura cerviz”. La referencia a esta circuncisión 
espiritual es muy parecida a las expresiones que utiliza Pablo.341  

                                                
336 Jaime Vázquez Allegue, Los hijos de la luz y los hijos de las tiniteblas: El 

prólogo de la Regla de la Comunidad de Qumrán. Biblioteca Midrásica, 21 
(Estella, Navarra: Verbo Divino, 2000), 57. Junto con la Regla de la Congre-
gación es en uno de los que más se refleja la vision escatológica de la comuni-
dad (Lawrence H. Schiffman, The Eschatological Community of the Dead Sea 
Scrolls: A Study of the Rule of the Congregation [Atlanta: Scholars Press, 
1989], 9). 

337 1QS 1:22; 5:6.  
338 1QS 5:22; 6:13; 8:4-5; 8:9; 8:11-12; 9:3; 9:5-7; 9:11. 
339 1QS 2:22 “Para que todos los hijos de Israel conozcan su propia posición en 

la comunidad de Dios”.  

larXyl tma dswm dsyl hXq @rw[w rcy tlrw[ dxyb lwml Éma aykË ÔmaawÖ 340  
 ~lw[ tyrb dxyl 

341 Cf. Ro 2:28-29; Ga 5:6; 6:15; Fil 3:3; Col 2:11. El concepto de circuncisión 
“del corazón” o interior, era conocido en el pensamiento judío (Dt 10:16; Jer 
4:4; 9:25-26; Ez 44:9; 1QpHab 11:13; 1QH 2:18; 18:20; Filón, Sobre las leyes 
particulares, 1:305, Jub 1:23). La novedad en Pablo, quizá es que esa “circun-
cisión” es ya posible y no tiene naturaleza escatológica (cf. Dunn, Romans, 
1:124). Fruto de estas descripciones, el concepto de circuncisión espiritual fue 
rápidamente adoptado por los primeros autores cristianos (cf. Everett Ferguson, 
“Spiritual Circumcision in Early Christianity”, SJT 41, nº 4 [1988]: 486-489). 



 

158 

Regla de la Guerra 

 En este documento básico es muy abundante la expresión 
“Dios de Israel”.342 Es necesaria la fuerza del “Dios de Israel” para 
hacer frente al conflicto inminente. Por el carácter de la Regla de la 
Guerra, también hay numerosas menciones a “Israel” marcando 
directrices y amonestaciones que la comunidad identifica como 
propias.343 Algunas de estas citas tienen un carácter soteriológico 
que, por supuesto, también aplican “Israel” a la comunidad de 
Qumrán.344 

Rollo del Templo 
 El término Israel aparece en múltiples ocasiones en el Rollo 
del Templo, tanto por la extensión del libro, como por su carácter 
normativo.345 Siempre que aparece la expresión “tribus de Israel”, 
se relaciona con alguna norma relativa al templo.346 El referente de 
“Israel” sigue siendo la propia comunidad,347 pero también hay 
citas en las que Israel aparece en un contexto teológico proféti-
co.348 
                                                
342 1QM 1:9-10; 6:6; 10:8; 13:1; 13:2; 13:13; 14:3-4; 15:13; 15:16; 16:1; 17:5; 

18:3; 18:6; 19:13. 
343 1QM 2:8-9; 3:13-14; 5:1; 10:3; 10:9; 11:6; 11:7; 12:15-16; 15:1; 17:7-8; 19:8. 
344 1QM 11:6-7: “Así nos lo enseñaste desde antiguo: ‘Una estrella saldrá de 

Jacob, se alzará un cetro en Israel. Quebrará las sienes de Moab, destruirá to-
dos los hijos de Set. Descenderá de Jacob, aniquilará el remanente de la ciudad, 
el enemigo será su posesión, e Israel hará proezas’”; 17:7-8: “Hará brillar de 
gozo la alianza de Israel, paz y bendición al lote de Dios. Exaltará sobre los 
dioses el servicio de Miguel y el dominio de Israel sobre toda carne […]”.  

345 Una de las intenciones de la obra parece ser la de determinar adecuadamente 
“areas de santidad” (Johann Maier, The Temple Scroll: An Introduction, Trans-
lation & Commentary [Sheffield: JSOT Press, 1985], 6). 

346 Cf. 11QT 18:16; 19:14; 21:2-3. 
347 11QT 19:16; 26:11; 49:9; 55:6; 55:20; 56:10-11; 65:15. 
348 11QT 59:14-18: “El rey que prostituya su corazón y sus ojos apartándolos de 

mis mandatos no encontrará quien se siente en el trono de sus padres por siem-
pre, porque impediré por los siglos a su descendencia dominar de nuevo en Is-
rael. Pero si camina según mis preceptos y guarda mis mandatos y hace lo recto 
y lo bueno ante mí, no le faltará uno de sus hijos que se siente sobre el trono 
del reino de Israel por siempre”; 11QT 61:14-15: “Cuando te acerques a la ba-



 

159 

 Hay pasajes que parecen referirse al territorio de Israel.349 
Con estas concepciones territoriales se creaba la contradicción de 
que “Israel” implicaba un territorio que no coincidía con el ocupa-
do por el actual pueblo de “Israel”, que era su pequeña comunidad. 
Sin embargo, dicha paradoja no es abordada en estos escritos. 
 Finalmente, las menciones a los “hijos de Israel” son muy 
abundantes. Aunque en algunas se perciben matices escatológicos, 
en general tienen que ver con las leyes relativas al templo y hacen 
referencia al conjunto del pueblo.350  

Resumen 
 Los escritos de Qumrán hacen referencia general al pueblo 
histórico de Israel. Sin embargo, las citas suelen tener un contenido 
negativo porque Israel ha fallado, ha sido infiel, se ha apartado de 
YHWH. Por eso surge la comunidad fiel, que se constituye como el 
“verdadero Israel”.351 
 Algunas citas muy reveladoras juegan con el contraste entre 
el Israel histórico y el Israel espiritual. La espiritualización del tér-
mino, aunque no de forma explícita, está implícita en el pensamien-
to de Qumrán, sobre todo en la referencia a la circuncisión,352 y en 
el hecho de que se admitan prosélitos dentro de la comunidad. 
 Hay una clara redefinición de “Israel” en oposición al resto 
de los judíos, concebido como la comunidad religiosa de Qumrán 
que permanece fiel al pacto.  

Israel en Filón de Alejandría 
 La obra de Filón, con su interpretación alegórica de la To-
rah puede ser considerada el epítome de principios que ya desarro-
                                                                                                          

talla avanzará el sacerdote y hablará al pueblo y le dirá: ‘Escucha, Israel, os 
acercáis […]”;11QT 63:6-7: “Nuestras manos no han derramado esta sangre y 
nuestros ojos no han visto nada. Perdona a tu pueblo Israel que tú redimiste, oh 
YHWH, y no pongas sangre inocente en medio de tu pueblo Israel”.  

349 11QT 57:21; 58:3-4, 6; 60:12.  
350 11QT 21:8; 21:15; 22:11; 27:2; 27:4; 29:5; 37:5; 37:11-12; 38:5; 39:5-7; 

39:11-12; 40:3; 42:14; 46:7; 51:5-6; 51:7-8; 57:2; 58:18-19; 64:6; 64:10. 
351 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 349. 
352 1QS 5:5. 



 

160 

llaron otros alegoristas de su tiempo.353 Su estudio tiene aplicacio-
nes útiles para la interpretación de Pablo,354 aunque en términos 
metodológicos resulta incomparable. La interpretación alegórica de 
Filón es más elaborada que la de los escritores del NT, tiene una 
orientación filosófica muy diferente y llega a otras conclusiones.355 
Quizá por eso, los eruditos encuentran dificultades a la hora de 
determinar exactamente lo que Filón quiere decir con el término 
Israel.356 Una de las explicaciones que él mismo ofrece se encuen-
tra en la Embajada a Cayo:357 “Esta raza es la llamada en lengua 
caldea Israel, nombre que, traducido al griego, significa ‘el que ve 
a Dios’, visión que es, a mi juicio, el más preciado de todos los 
bienes tanto privados como públicos (1:4)”.358 
 Para Filón, “ver a Dios” 359 es la aspiración máxima en la 
felicidad humana y la cúspide de una vida entregada a la búsqueda 
                                                
353 Farrar, History of interpretation, 137. 
354 Véase, por ejemplo, Mary E. Andrews, “Paul, Philo, and the Intellectuals”, 

JBL 53, nº 2 (1934): 150-166. A pesar de la antigüedad del estudio, los plan-
teamientos son todavía relevantes al explorar el estatus de Pablo entre los inte-
lectuales de la época. Para un estudio más reciente sobre las relaciones entre 
Filón y Pablo en términos textuales y argumentativos, véase Bruce W. Winter, 
Philo and Paul among the Sophists. Society for New Testament Studies Mo-
nograph Series, 96 (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 231-243; 
también resulta interesante el estudio sobre los paralelismos textuales entre 
ambos que realiza Stephen Hultgren, “The Origin of Paul’s Doctrine of the 
Two Adams in 1 Corinthians 15:45-49”, JSNT 25, nº 3 (2003): 343-357. 

355 Donald H. Juel, “Interpreting Israel’s Scriptures in the New Testament”, en A 
History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Period, ed. Alan J. 
Hauser y Duane F. Watson (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003), 290. 

356 Ellen Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought: Israel, Jews and 
Proselytes. Studia Philonica Monographs 2, 290 (Atlanta: Scholars Press, 
1996), 30, 68, 115-120.  

357 En esta sección se sigue la traducción de Obras completas de Filón de Ale-
jandría, 5 vols., trad. José M. Triviño (Buenos Aires: Acervo Cultural, 1975). 

358 tou/to de. to. ge,noj Caldai?sti. me.n VIsrah.l kalei/tai( ~Ellhnisti. de. 
e`rmhneuqe,ntoj tou/ ovno,matoj ¹o`rw/n qeo,n¹( o[ moi dokei/ pa,ntwn crhma,twn 
ivdi,wn te kai. koinw/n ei=nai timiw,tatonÅ 

359 Este significado de Israel como “el que ve a Dios” también aparece en obras 
como Problemas y soluciones sobre el Génesis III, 49; Sobre la posteridad de 
Caín 26:92; Sobre la migración de Abrahán 20:133; 36:201; Sobre aquellos 
cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los cambios 12:81; Sobre 



 

161 

existencial, moral y de piedad religiosa.360 Sin embargo, sus ideas 
sobre esta experiencia están influenciadas por nociones griegas 
especialmente platónicas. Además Filón no siempre es consistente 
en sus desarrollos y a veces cuesta distinguir entre su búsqueda y 
los resultados de esa búsqueda.361  
 La definición de Israel como el que ve a Dios, resulta in-
teresante por ser novedosa, ya que la discusión sobre el origen y 
significado de los nombres no es frecuente en la literatura intertes-
tamentaria.362 Además, es ya conocido que las etimologías que 
ofrece Filón difieren de las de la literatura rabínica.363 Para explicar 
la novedad que representa esta explicación, se ha propuesto que 
quizá Filón utilizó alguna lista etimológica procedente de alguna 
tradición alegórica anterior,364 sin embargo no hay evidencia de 
ello.365 Para Filón, los nombres en la Biblia, y en especial, los cam-

                                                                                                          
los premios y los castigos 6:43-44; Sobre los sueños enviados por Dios I 
18:114; Sobre los sueños enviados por Dios I 6:44; Interpretación alegórica II 
9:34; Interpretación alegórica III 25:81; 56:186; 76:213. Cf. Birnbaum, quien 
señala 49 citas en las que Filón interpreta a Israel como “el que ve a Dios”, 
Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 65. 

360 C. T. R. Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name 
‘Israel’: Fighting the Passions, Inspiration and the Vision of God”, Journal of 
Jewish Studies (JJS) 51, 2 (2000): 210. 

361 Para el posible trasfondo filosófico de la concepción filónica sobre “ver a 
Dios” véase Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 80-90. 

362 Lester L. Grabbe, Etymology in Early Jewish Interpretation: The Hebrew 
Names in Philo. Brown Judaic Studies, 115 (Atlanta: Scholars Press, 1988), 51. 
El empleo de etimologías con propósitos exegéticos no es frecuente y parece 
ocurrir primero en Aristóbulo (ibíd., 86). 

363 Grabbe, Etymology in Early Jewish Interpretation, 86. Grabbe resume el 
concepto de la etimología en Filón señalando que: 1) su teoría de los nombres 
no es parte de una teoría general del lenguaje, sino que implica solo los orácu-
los sagrados; 2) el nombre representa el carácter de la cosa nombrada y es cla-
ve para comprender su significado profundo; 3) la relación del nombre con el 
significado es sencilla. A veces el nombre puede tener varias interpretaciones y 
a veces un cambio de personaje no implica un cambio de nombre. Pero en ge-
neral el nombre es un símbolo del carácter (ibíd., 23). 

364 Ibíd., 107-109. 
365 Delling confirma que la interpretación de Filón no está atestiguada en obras 

anteriores, pero si en obras posteriores que probablemente no fueron depen-



 

162 

bios de nombre son “signos, con los cuales se distingue la virtud 
adquirida mediante la enseñanza de la ejercitación.”366 De esta 
forma, Filón probablemente tomó el relato del cambio de nombre 
en Génesis como base para designar al pueblo de Israel como “el 
que ve a Dios”.367 Filón parece deducir su etimología a partir del 
verbo hebreo rwX (“vislumbrar”, “mirar”)368 usado en Gen 32:31 
“Vi a Dios cara a cara, y fue librada mi alma”.369 Aunque no es 
seguro que pretendiera demostrar a nivel etimológico el significado 
del nombre, porque lo que le interesaba era un concepto teológi-
co.370 De hecho en ningún lugar de sus escritos explica por qué 
Israel significa lo que él propone.371 
 Filón atribuye a la noción de Israel un sentido filosófico 
existencial. La pertenencia a Israel depente de categorías filosóficas 
de adherencia y percepción de Dios.372 Al recurrir a la alegoría, se 

                                                                                                          
dientes de Filón (G. Delling, “The one who sees God in Philo”, en Nourished 
with Peace: Studies in Hellenistic Judaism in Memory of Samuel Sandme, ed. 
Frederick E. Greespahn, Earle Hilgert, y Burton L. Macks [Chico, California: 
Scholars Press, 1984], 38-39). 

366 Sobre aquellos cuyos nombres son cambiados y sobre los motivos de los 
cambios 12:83. 

367 Delling, “The one who sees God in Philo”, 34. 
368 Schökel, Diccionario bíblico hebreo-español, 755. 
369 Grabee, Etymology in Early Jewish Interpretation, 173; Margalith, “On the 

Origin and Antiquity of the Name ‘Israel’”, 226. A pesar de que esa frase es la 
explicación de “Peniel” no de Israel. Birnbaum en cambio señala que la etimo-
logía de Filón puede derivarse de la expresión: la har Xya (un hombre [que] ve 
a Dios). Esto estaría apoyado por las palabras de Jacob en Gen 32:31 —las 
consonantes encajarían relativamente bien— y por el hecho de que haya otras 
interpretaciones al margen de Filón que ofrecen la misma explicación del nom-
bre (Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 70-71). Hayward, 
“Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’”, 225, en 
cambio, sostiene que el pasaje en el que se basa Filón para hacer su interpreta-
ción es Génesis 28. 

370 Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings, 192. 

371 Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’”, 
209. 

372 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 347. 



 

163 

desmarca de una interpretación exegética del nombre, y fácilmente 
rescata un sentido “espiritual” del término, separado de todo conte-
nido étnico. De hecho, una característica de sus obras —excepto en 
el tratado Embajada a Gayo— es que los términos Israel y judío 
nunca aparecen juntos. En las obras en las que menciona a Israel no 
habla de los judíos por nombre. Y en las obras en las que menciona 
a los judíos raramente nombra a Israel y nunca lo hace en el mismo 
tratado.373 En otro pasaje, Filón define a Israel como la “raza supli-
cante” que la divinidad “tiene reservada para sí como su propia 
heredad”. Filón nunca se refiere a Israel como lao,j o e;qnoj, sino 
siempre como ge,noj, un término que significa no solo raza, sino 
“clase” en el sentido de una entidad distinta.374  
 En la obra Sobre quién es el heredero de las cosas divinas, 
no obstante, Filón amplía el significado de “Israel” a más allá de 
“el que ve a Dios”: “Solo el hombre de bien ve, por lo tanto; y por 
eso los antiguos llamaron videntes a los profetas. Y aquel que ha 
avanzado “hacia fuera” es llamado no solo vidente sino también 
“vidente de Dios”, es decir, Israel” (1:78).375  
 Para Filón, formar parte de Israel se identifica con adoptar 
una visión correcta de la vida y ser capaz de ver a Dios. En esto 
consiste su noción de Israel como nación o raza especial: Israel 
queda definido, además, como la raza que contempla y observa los 
hechos de la naturaleza.376 Filón también se refiere a Israel como 
“el amante de la virtud”, en un claro lenguaje filosófico.377 De he-
                                                
373 Véase Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 26-27. 
374 Hayward, “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and the Name ‘Israel’, 

210; Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and 
Some Early Christian Writings, 158; “ge,noj”, BDAG, 194. 

375 mo,noj ou=n ble,pei o` avstei/oj( ou- ca,rin kai. tou.j profh,taj wvno,masan oi` pal-
aioi. o`rw/ntajÅ o` de. e;xw proelhluqw.j ouv mo,non o`rw/n( avlla. kai. qeo.n o`rw/n 
proserrh,qh( VIsrah,l o[j evsti qeo.n o`rw/nÅ 

376 Sobre quien es el heredero de todas las cosas 56: 279: “Es él, a no dudarlo, el 
fundador de una nación y raza puesto que de él, como de una raíz, brotó la jo-
ven planta llamada Israel, la raza observadora y contempladora de los hechos 
de la naturaleza. Porque además está dicho que se ha de ‘sacar lo viejo de la 
presencia de lo nuevo’. ¿Cómo, en efecto, hallarían provecho en lo antiguo y 
en costumbres viejas y trilladas quienes han recibido de improviso una com-
pacta lluvia de no esperados bienes?”. 

377 Sobre la posteridad de Caín, 16:54 



 

164 

cho, en otra sección en la que explica la preeminencia del alma 
sobre el cuerpo y de la virtud sobre el vicio —temas típicos de la 
filosofía griega— describe a Israel como “concebido por la vir-
tud”.378  
 Hay otras ocasiones en que Filón habla de Israel en térmi-
nos de una correcta visión contemplativa de Dios.379 En una de 
ellas habla de la estirpe de la sabiduría que engendró los vástagos 
del “vidente Israel”.380 En esta ocasión habla de “Israel” como una 
entidad anterior incluso a Abraham, Isaac y el propio Jacob.  
 Filón en ocasiones combina su percepción de Israel como 
“el que ve a Dios” o tiene una clara percepción de las cosas, con la 
idea de Israel como raza especial. De esta forma habla de Israel 
como “los de la raza con visión y conocimiento”,381como si se tra-

                                                
378 Sobre la posteridad de Caín 18:63: “Por ese motivo también a Israel, aunque 

menor en el tiempo, llámalo ‘primogénito’ en dignidad, lo que demuestra que 
el que ve a Dios, que es el primer Progenitor, es honrado como primer vástago 
del Increado, concebido por la virtud, la que es odiada entre los mortales; y 
como aquel al que por ley se ha de dar una doble porción, es decir, la primoge-
nitura, como corresponde al hijo mayor de edad”. 

379 Sobre la migración de Abrahán 8:38-39: “El que contempla tal espectáculo es 
el sabio; no así los insensatos por cuanto tienen una vista cegada y confusa. Por 
eso los primeros hombres llamaron videntes a los profetas. Y el ejercitante se 
preocupó por ver lo que antes oía, cambiando los oídos por los ojos, y, habien-
do dejado detrás la heredad procedente del oído, alcanzó la condicionada por la 
vista. En efecto, la moneda corriente del estudio y la enseñanza, de la que Ja-
cob ha tomado su nombre, es reacuñada, transformándose en el vidente Israel, 
y de ese modo tiene lugar la visión de la Divina luz, o lo que es lo mismo, del 
saber, el que abre el ojo del alma y lo condice a aprehensiones más claras y 
luminosas que las que le brindan los oídos”. 

380 Sobre la migración de Abrahán 22:125: “El ejemplo más claro es el justo 
Noé, quien, sumergidas tantas partes del alma por el gran diluvio, cobrando 
fuerzas se elevó sobre las olas; y, sobrenadándolas, se mantuvo por encima de 
todos los peligros; y, una vez asegurada su salvación, sacó de sí grandes y 
hermosas raíces, de las que, como una planta germinó la estirpe de la sabiduría. 
Y ésta, habiéndose tornado fecunda en cultivados frutos, engendró los tres vás-
tagos del vidente Israel, medidas de la eternidad, que fueron Abrahán, Isaac y 
Jacob”. 

381 Vida de Moisés II, 37:196; Sobre la unión con los estudios preliminares 
10:51. 



 

165 

tase de una cualidad o disposición mental.382 Así, forma parte de 
“Israel” el individuo que ha conseguido la más alta medida de desa-
rrollo mental y espiritual que es posible en esta vida y que por tanto 
es digno de pertenecer a esa comunidad privilegiada de la “raza 
especial”.383 En una sección en la que explica las tres formas de 
llegar al conocimiento (enseñanza, naturaleza y ejercicio), repre-
sentadas por los tres patriarcas (Abraham, Isaac y Jacob) explica de 
nuevo que en Jacob se modeló un carácter superior por el ejercicio 
espiritual y por eso recibió el nombre de Israel.384 
 Finalmente, en otro pasaje en el que habla de Israel como 
un “sacerdocio”, “real” y una “raza sagrada”, a continuación expli-
ca que la visión especial que tiene el que forma parte de “Israel” es 
la sabiduría.385 

                                                
382 Sobre los sueños enviados por Dios II 26:173: “Israel es la inteligencia que 

contempla a Dios y al mundo, como que ‘Israel’ significa ‘que ve a Dios’; en 
tanto que la casa de la inteligencia es el alma toda, y ésta es el más sagrado vi-
ñedo, cuyo fruto es el Divino vástago que llamamos virtud”. 

383 Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings, 157. 

384 Sobre los sueños enviados por Dios I 27:171-172: “Mas si este ejercitante 
corre hacia su meta y alcanza a ver claramente lo que anteriormente veía va-
gamente como en un sueño, modelándose en él un carácter superior y recibien-
do el nombre de ‘Israel’, es decir, ‘el que ve a Dios’, en lugar de ‘Jacob’, ‘el 
suplantador’, ya no se atribuirá como padre a Abrahán, el que aprende, sino a 
Isaac, el hombre que fue engendrado bueno por naturaleza (172) […] Observa, 
en efecto, que el mismo caso una vez es llamado Jacob, con Abrahán por pa-
dre, y otra Israel, con Isaac por Padre, y ello por la razón ya detallada.” 

385 Sobre Abrahán 12:56-57: “Las sagradas palabras atribuyen a esta insigne y 
valiosísima trinidad la paternidad de una única especie, a la que se califica de 
‘real’, de ‘sacerdocio’ y de ‘raza sagrada’. El nombre de dicha especie mani-
fiesta su relevante condición. Llaman, en efecto, a esta raza en lengua hebrea 
Israel, nombre que, traducido, significa ‘el que ve a Dios’. Ahora bien, si la vi-
sión que nos proporcionan los ojos es la más excelente de todas las percepcio-
nes, ya que sólo por ella son aprehendidas las cosas más excelentes de la reali-
dad, el sol, la luna y todo el cielo y el mundo, la visión de la inteligencia, 
elemento rector del alma, sobrepasa a todas las demás facultades de la inteli-
gencia. Dicha visión es la sabiduría, la cual es la vista del entendimiento”. 



 

166 

Resumen 

 Para Filón, Israel tiene varios significados, todos muy pró-
ximos. En ocasiones se refiere a una raza o nación especial por la 
visión que ha alcanzado de Dios, en otras es simplemente “el que 
ve a Dios”. Sin embargo, al definir “Israel” como aquel que alcanza 
la sabiduría de la visión contemplativa correcta de Dios y de su 
creación, “Israel” se convierte en una categoría filosófica existen-
cial en la que es posible entrar dedicándose a la vida contemplativa. 
Se puede formar parte de Israel si se alcanza a “ver a Dios” como 
lo vio el pueblo vidente “Israel”, sin necesidad de formar parte del 
pueblo en categorías étnicas.386  
 Aunque no está probada de forma clara la influencia de Fi-
lón sobre los escritores del NT, se sabe que sus obras fueron am-
pliamente conocidas en el siglo I d.C. Por tanto, resulta interesante 
el hecho de que él utilizara el término Israel, de una forma tan dis-
tinta a la común de su tiempo, prefiriendo un sentido espiritual y 
existencial sin relación directa con componentes étnicos.  

Israel en Flavio Josefo 
 Siendo el historiador Flavio Josefo contemporáneo del 
apóstol Pablo, un análisis del uso del término VIsrah,l en su obra387 
parecería, en principio, revelador. Sin embargo, lo interesante en 
Josefo no es el uso del término, sino la ausencia de él, porque no 
aparece. A pesar de que el carácter de su obra a priori se podría 
prestar a ello,388 Josefo no emplea ni una sola vez el término     
VIsrah.l en sus escritos. En la única obra que aparecen términos 
derivados del mismo es en Antigüedades de los judíos. Allí la eti-
mología que se ofrece sobre el nombre del patriarca es muy cercana 
a la del texto bíblico: “Le ordenó además que en lo sucesivo se 

                                                
386 Birnbaum, The Place of Judaism in Philo’s Thought, 116. 
387 Para un análisis de la obra Antigüedades de los judíos en términos críticos 

véase F. Gerald Downing, “Redaction Criticism: Josephus’ Antiquities and the 
Synoptic Gospels I”, JSNT 8 (1980): 46-65. 

388 La obras de Josefo comparten características de género histórico y “Biblia 
reescrita” (Véase Géza Vermes, Scripture and Tradition in Judaism [Leiden: 
Brill, 1973], 67). Vermes fue el primero que usó el concepto de “Biblia reescri-
ta” (“rewritten Bible”), aunque aplicado a literatura haggádica judía. 



 

167 

llamara Israel, palabra que en hebreo significa ‘el que luchó con el 
ángel divino’. Estas promesas fueron formuladas a ruego de Jacob, 
que cuando supo que era un ángel de Dios le pidó que le aclarara su 
futuro. Pronunciadas sus palabras el espectro desapareció” (Ant. 
1:333).389 
 Pero incluso aquí, en vez de emplear el nombre VIsrah.l, 
utiliza una forma declinada de VIsra,hloj. Josefo parece tomar como 
fundamento para su interpretación los relatos de Gen 32:25-33 y 
35:9-15 y, aunque omite material y añade información para adaptar 
el relato a todo tipo de oyentes —judíos o gentiles—,390 el signifi-
cado que ofrece es similar al del AT.  
 Aparte de esta referencia, esta peculiar forma del nombre 
Israel aparece una única vez más en Ant. 4:180 como forma decli-
nada de VIsra,hloj en referencia a los “hijos de Israel” (w= pai/dej 
VIsrah,lou).  
 Además de no emplear el nombre Israel, para hacer referen-
cia al pueblo, Josefo evita las fórmulas corporativas compuestas 
anteriores (“casa de Israel”, “congregación de Israel”, etcétera), y 
se refiere al pueblo como los VIsrahli/tai.391 En todas estas citas, el 
referente siempre es el pueblo étnico e histórico de Israel.  
 Más allá de esta ausencia del término Israel, en Josefo lla-
ma la atención que estas referencias a los “israelitas” se suelen co-
rresponder con períodos históricos anteriores al exilio. En sus refe-
rencias históricas a tiempos posteriores al exilio, Josefo pasa a 
utilizar el término judíos (VIoudai/oi) —usado ampliamente en todas 
sus obras—392 para referirse a los miembros de la nación.393 La 

                                                
389 evke,leuse, te kalei/n auvto.n VIsrah/lon shmai,nei de. tou/to kata. th.n ~Ebrai,wn 
glw/ttan to.n avntista,thn avgge,lw| qeou/ tau/ta me,ntoi prou,legen VIakw,bou 
dehqe,ntoj aivsqo,menoj ga.r a;ggelon ei=nai qeou/ ti,na moi/ran e[xei shmai,nein 
pareka,lei kai. to. me.n fa,ntasma tau/tV eivpo.n avfane.j gi,netai.  

390 Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings, 236-237. Hayward parece exagerar un tanto las mo-
dificaciones que introduce Josefo en el relato. 

391 Ant 3:189; 4:100; 5:1, 122, 132, 158, 164, 168, 196, 198; 7:68, 262; 8:343; 
9:265; 11:136 

392 Ant. 1:6, 214; 11:22, 108, 169, 173, 222, 284, 292, 295, 344; 12:126, 133, 
159, 226; 13:67, 77, 138, 287, 359, 379, 395; 14:95, 113, 131, 205, 213, 232, 
235, 259, 470, 477; 15:8, 111, 117, 147, 153, 407; 16:166, 169, 172; 17:165, 
293; 18:266, 270, 304, 312, 373; 20:1, 116, 127, 173, 175f, 184, 253, 256; G. 



 

168 

ausencia del término Israel en Josefo, por tanto, resulta bastante 
significativa, puesto que parece evitarla intencionalmente. Fung 
señala que la ausencia del término puede deberse a que Israel ya no 
designaba una entidad política tras la destrucción de Jerusalén en el 
año 70 d.C.394 Sin embargo, también es posible que Josefo —aún 
aceptando una sutil intención apologética—395 quisiera evitar vo-
luntariamente las connotaciones religiosas implícitas en la designa-
ción de Israel como comunidad religiosa, liberándose así —ante el 
público fundamentalmente pagano—396 de toda sospecha de reivin-
dicación escatológica, mesiánica, o profética hacia la nación de 
Israel. 

Resumen 
 La obra de Flavio Josefo resulta significativa por la ausen-
cia del término VIsrah.l en ella. En su lugar emplea la forma varian-
te VIsra,hloj en dos ocasiones, y en el resto de referencias al pueblo 
evita las expresiones corporativas compuestas, y emplea el término 
VIsrahli/tai. Además, a partir del exilio, incluso las referencias a 
los miembros del pueblo como “israelitas” disminuyen, siendo sus-
tituidas definitivamente por la expresión “los judíos”. 

                                                                                                          
Jud 1:5, 20, 45, 92, 94, 146, 177, 190, 250, 292; 2:42, 53, 92, 119, 173, 177, 
185, 192, 197, 230, 238, 285, 291, 495, 506, 517, 521, 536, 547, 550, 591; 3:9, 
22, 33, 51, 57, 150, 157, 165, 207, 277, 473, 475, 480, 488; 4:45, 75, 320, 402, 
424; 5:99, 109, 119, 121, 271, 287, 299, 304, 315, 338, 478, 481, 484; 6:20, 62, 
64, 86, 91, 140, 153, 164, 166, 180, 187, 191, 223, 226, 240, 247, 311, 326, 
342; 7:62, 145, 212, 361; Vida 1:27; C. Apión 1:171, 179, 209, 319; 2:35, 38, 
43, 49. 

393 Cf. Tomson, “The Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the New 
Testament I”, 123-124. 

394 Fung, “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All Israel’ in Romans 11:26”, 98. 
395 Harold W. Attridge, The Interpretation of Biblical History in The Antiquiti-

tates Judaicae of Flavius Josephus (Missoula: Scholars Press, 1976). 
396 Cf. Ant. 1:2. 



 

169 

Israel en la literatura rabínica temprana 

 La literatura rabínica en sentido estricto comprende solo el 
judaísmo clásico (s. I-VIII d.C.).397 Sin embargo, se desarrolla de 
forma especial como un esfuerzo por mantener las tradiciones rabí-
nicas ―en su mayor parte farisaicas― de épocas anteriores.398 En 
el caso específico de la Misnah, el movimiento postexílico comen-
zado por Esdras e impulsado por los escribas, los pares y los tan-
nas, es el que produjo su redacción,399 como la carta constitutiva de 
un nuevo modo de ver el judaísmo.400 Por ello esta fuente literaria 
puede ser útil para una exégesis contextual de cualquier escrito 
religioso de la época y conviene tomarla en consideración.401 
 El carácter alogocéntrico de la hermenéutica rabínica, bus-
cando las disimilitudes para alcanzar diferentes aspectos de la ver-
dad, complica un análisis exhaustivo de esta literatura por la difi-
cultad de sintetizar las opiniones contradictorias que recoge.402 
Afortunadamente para esta investigación, hay obras que ya han 
estudiado en profundidad la autodefinición de Israel en la literatura 
rabínica temprana, y dado que no es necesario realizar un estudio 
exhaustivo al respecto, esta sección de la investigación se va a apo-

                                                
397 Miguel Pérez Fernández, “Literatura Rabínica”, en Literatura Judía Intertes-

tamentaria, 419-420. 
398 La literatura rabínica “contiene numerosas tradiciones narrativas, dichos y 

sentencias de maestros, así como prescripciones halákikas, que es posible re-
montar hasta la época neotestamentaria y hasta siglos antes de Cristo” (Pérez 
Fernández, “Literatura rabínica”, 421). Autores como Josep Ribera consideran 
los targumes también como literatura rabínica (e.g. Joseph Ribera Florit, Tra-
ducción del Targum de Jeremías [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1992], 19); 
véase al respecto también Antonio Piñero, “La herencia de la Biblia hebrea 
(I)”, en Orígenes del cristianismo: Antecedentes y primeros pasos (Córdoba: El 
Almendro, 1991), 95. 

399 Hermann L. Strack y Günter Stemberger, Introducción a la literatura talmú-
dica y midrásica, Biblioteca Midrásica 3 (Valencia: Institución San Jerónimo, 
1988), 187-189. 

400 Carlos del Valle, La Misna. Biblioteca de Estudios Bíblicos, 98 (Salamanca: 
Ediciones Sigueme, 1997), 18. 

401 Géza Vermes, “Jewish Literature and New Testament Exegesis: Reflections 
on Methodology”, JJS 32, nº 1-2 (1982): 361. 

402 Véase Bell, The Irrevocable Call of God, 124. 



 

170 

yar especialmente sobre obras secundarias especializadas y centrará 
su análisis en la Misnah, como obra más antigua e influyente de 
este corpus literario,403 con una adecuada unidad estructural y lite-
raria,404 y texto fundacional para la literatura legal sobre la que se 
basaron las obras posteriores.405 
 La Misnah es la primera obra rabínica que explica el cam-
bio de nombre de Jacob a Israel, junto con la Tosefta. Al contrario 
de lo que se podría esperar, ni en ellas ni en la literatura rabínica en 
general se debate el significado del nombre Israel.406 Sin embargo, 
sí que fue un tema controvertido el determinar en qué consistía 
Israel y quién formaba parte de él.407 El término puede tener una 
amplia variedad de significados, algunos inclusivos, otros exclusi-
vos, que no siempre se llegan a hacer explícitos.408 Sin embargo, 
como señala Neusner, en la Misnah “Israel” se convirte en una me-
táfora social de primer orden que engloba todo un “sistema”.409  
 En esta obra se diferencia entre el Israel literal de los judíos, 
y un “Israel” ideal del que habla la Torah.410 Israel se puede referir 
tanto a un individuo,411 como al colectivo del pueblo.412 En sentido 

                                                
403 Todos los documentos rabínicos posteriores a la Misnah se refieren a ella o a 

la Torá y por ello la Misná es el centro de interés de la Tosefta, Sifra, los dos 
Sifrés y los dos Talmud, de forma que el “sistema” que define la Misnah es pa-
radigmático (Jacob Neusner, Judaism and its Social Metaphors: Israel in the 
History of Jewish Thought [Cambridge: Cambridge University Press, 1989], 
40).  

404 Jacob Neusner, “Redaction and Formulation: The Talmud of the Land of 
Israel and the Mishnah”, Semeia 27 (1983): 122. 

405 Alan J. Avery-Peck, “The Mishnah, Tosefta, and the Talmuds: The Problem 
of Text and Context”, en Judaism in Late Antiquity, ed. Jacob Neusner. Part 
One: The Literary and Archaeological Sources (New York: Brill, 2005), 177. 

406 Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings, 241. 

407 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 24. 
408 Sacha Stern, Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings (Leiden: Brill, 

1994), 222. 
409 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 25.  
410 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 335. 
411 Tem 8:12; BM 5:6; San 4:5; Ned 3:11. 



 

171 

colectivo puede designar una entidad social definida por normas 
comunes, o una clase o casta definida por genealogía.413 En este 
sentido “Israel” casi siempre se define por contraste con los levitas 
y sacerdotes.414 Neusner señala que a lo largo de la Misnah la “doc-
trina de Israel” consiste en que ahora la comunidad ha tomado el 
lugar del templo destruido. De la misma manera que los muros del 
templo determinaban lo puro y lo impuro, ahora ocurre lo mismo 
con la comunidad de Israel,415 que debía formar un reino de sacer-
dotes y un pueblo santo.416 
 Las especiales connotaciones del término Israel que se aso-
cian con un pasado glorioso y un futuro de redención son relevan-
tes en esta literatura judía posbíblica. Israel pasa a ser la apelación 
con la que el pueblo judío se denomina a sí mismo, mientras que 
para el mundo gentil se habla del pueblo “judío”, apelación étnica y 
nacional.417  
 Israel aparece en ocasiones en referencia a la “tierra de Is-
rael”,418 con implicaciones territoriales. También aparece en oca-
siones la referencia a YHWH como “Dios de Israel”,419 aunque no 
es tan frecuente como en la literatura anterior. También destaca el 
uso poco frecuente de la expresión “casa de Israel” (larXy-tb), pues 
aparece en contadas ocasiones y siempre en referencias a citas bí-

                                                                                                          
412 Sot 1:9; Ber 4:4;  
413 Cf. Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 43. 
414 E.g. Sukk 5:4 
415 Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 21. 
416 Ibíd., 26. 
417 Véase Tomson, “The Names Israel and Jew in Ancient Judaism and in the 

New Testament I”, 121, 126. Tomson critica la teoría propuesta por Y. M. 
Grintz, “Hebrew as the Spoken and Written Language in the Last Days of the 
Second Temple”, JBL 79 (1960): 32-47, para quien el uso del término Israel o 
judío estaría más relacionado con el idioma de forma que en hebreo se usaría 
Israel y el término judío sería usado en arameo, griego y latín.  

418 E.g. Dem 6:11; Sebi 6:1; Hal 4:8; Orl 3:9; Seq 3:4; Yeb 16:7; Ket 13:11; Git 
1:2, 3:5; BQ 10:2; San 11:1; Abot 4:7 

419 E.g. Ber 7:3; Tamid 3:7 (en una referencia a Ez 44:22). 



 

172 

blicas.420 El uso de Israel en numerosas ocasiones como predicado 
adjetival acompañado de elementos como “congregación de Is-
rael”, “frontera de Israel”, “los grandes de Israel”, etcétera, trans-
mite el sentido de pertenencia a la entidad social de Israel.421  
 El término solo, hace referencia en ocasiones al pueblo de 
forma genérica.422 En estos casos la expresión “todo Israel” puede 
referirse simplemente a todo el pueblo presente423 o el pueblo en 
general.424 En contextos determinados, sin embargo, Israel alude al 
pueblo de Dios como una entidad religiosa que está en una relación 
especial con Él.425 De forma que en relación con Dios, “Israel” 
siempre connota una dimensión sobrenatural.426  
 En la Misnah, los miembros de Israel se definen general-
mente por constraste con los gentiles,427 estableciendo una clara 
diferencia entre ellos incluso en el valor de sus intentos espiritua-

                                                
420 Ned 3:11; Yom 6:2. La elección de otras expresiones para designar al pueblo 

de forma corporativa en detrimento de “casa de Israel” pudo deberse quizá al 
intento de superación de la nueva realidad tras la desaparición del templo. 

421 E.g. la referencia a las “hijas de Israel” indica invariablemente las mujeres 
judías (Ned 9:10; Yeb 13). 

422 Yad 4:3; Taa 1:3; Ber 9:1; Sot 1:8; Seq 2:4; Yom 5:1, 8:9; Makk 2:7; Sot 5:4. 
423 San 6:4. 
424 San 11:2; Sebi 2:2; RH 3:8.  
425 Ber 4:4; 7:3. 
426 Yom 8:9; Uqs 3:12. Este sentido de pueblo en una relación especial con Dios 

también ocurre en Tosefta sobre todo en contextos litúrgicos, T. Ber 3:7; T. 
Sabb 14:5. (cf. Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 51).  

427 Ber 8:8 “Deben responder amén tras cualquier israelita que recita la bendi-
ción, pero no se responderá amén tras el samaritano que pronuncie la bendición 
mientras no se haya oído toda la bendición”; Dem 9:1 “Se puede separar el 
diezmo (comprado a) a un israelita por el (comprado) a un pagano, el (compra-
do a) un pagano por el (comprado a) un israelita”; Sebbi 4:3 “Se puede recibir 
en arriendo un campo labrado de un gentil en el año séptimo, pero no de un is-
raelita. Está permitido apoyar a un gentil durante el año sabático, pero no a un 
israelita”; Véase también Sebbi 5:7; MSh 5:14; Hal 3:5; 4:7; Bik 1:5; Shab 
14:4; 16:8; 23:4; Ket 3:5; 4:3; Ned 3:10; Git 4:9; 5:9; 9:8; MQ 4:3; Qid 4:7; 
BQ 4:3; BM 5:6; San 10:1; Mak 2:3; 3:16; AZ 2:4.6.7; 4:9.11.12; 5:3; Ab 6:11; 
Men 5:6; Bekh 2:1; 8:1; Neg 2:1; Toh 7:7; Miqw 8:4; Nid 2:1; 4:2; 7:3; Maksh 
2:3; 8:10; Uq 3:12.  



 

173 

les, pues aunque un pagano haga una ofrenda con productos de un 
israelita, tal ofrenda no se considera válida.428 
 Sin embargo, la pertenencia a Israel queda definida por mo-
tivos doctrinales y de conducta, como queda ilustrado por la consi-
deración de las hijas de los saduceos, que son tomadas como sama-
ritanas a no ser que se conduzcan por “los senderos de Israel”, en 
cuyo caso se acepta su pertenencia: “Las hijas de los saduceos son 
como las samaritanas si tienen la costumbre de caminar por los 
senderos de sus padres. Pero si se apartan (de aquéllos) para cami-
nar por los caminos de Israel, son como las israelitas. R. Yosé dice: 
son siempre como las israelitas a no ser que se hayan separado para 
caminar por los senderos de sus padres” (Nid 4:2). 
 La circuncisión sigue siendo la principal seña de identidad. 
De hecho, aunque alguien sea incircunciso, es llamado “circunciso” 
solo por ser parte del pueblo de Israel,429 mientras, que la idolatría 
es la principal marca de identidad de los gentiles. Sin embargo, un 
gentil que deja de ser idólatra puede formar parte de Israel, en la 
medida en que participe de todas sus obligaciones.430  
 El pasaje en el que la Misnah define más claramente Israel 
es en San 10:1. Tanto es así que Finkelstein lo denominó el “Credo 
farisaico”.431 La primera parte dice: “Todo Israel tiene parte en la 
vida del mundo futuro, porque está escrito: todo tu pueblo está 
formado de justos, heredará la tierra por siempre, una rama de mi 
plantación, obra de mis manos para que yo sea glorificado.” 
 A continuación, el texto comienza a señalar las excepciones 
que no tendrán parte en el mundo futuro, como “el que dice: no hay 
resurrección de los muertos”; los reyes “Jeroboam, Acab y Mana-

                                                
428 Ter 1:1 “Si un pagano hace la ofrenda con productos de un israelita, incluso 

aun cuando sea con su consentimiento, su ofrenda no es válida”. 
429 Cf. Stern, Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings, 80. 
430 Bik 1:4. 
431 Louis Finkelstein, Introduction to Tractates Fathers and the Fathers of Rabbi 

Nathan (New York: Jewish Theological Seminary of America, 1950), 206. 
Véase discusión sobre las implicaciones de esta sección para la consideración 
de los cristianos como “paganos o herejes” por parte del judaísmo rabínico en 
Daniel Boyarin, “Justin Martyr Invents Judaism”, CH 70, nº 3 (2001): 427-461, 
quien no percibe en la sección de “exclusión de Israel” ningún elemento contra 
los cristianos. 



 

174 

sés”; “cuatro personas comunes: Balaam, Doeg, Ahitofel y Giezi”; 
la “generación del diluvio”… Esta cita es muy utilizada por los 
interpretes de Ro 11:26, y se apoyan en ella para entender que “to-
do Israel” allí hace referencia a Israel “como un todo”. Sin embar-
go, es muy significativo que en la larga lista de integrantes se nom-
bre a gentiles como parte de Israel.432 Los criterios que definen 
quién forma parte de este Israel son de creencia, y adhesión a una 
doctrina. Por eso, esta cita define a Israel como una comunidad 
compuesta por gente que “cree y hace lo correcto”, unidos por una 
misma convicción. Es una comunidad supratemporal que puede 
incluir incluso a gentiles. La pertenencia no está determinada por 
factores “terrenales”, sino que conforma a los que tienen parte en el 
“mundo venidero”, formando una entidad espiritual. Formar parte 
de “todo Israel” es formar parte del “mundo venidero”.433  

Resumen 

 Aunque se puede comentar mucho más sobre la definición 
de Israel en la Misnah, estos ejemplos constituyen una muestra 
representaiva suficiente como para demostrar que el concepto de 
Israel, entre la gran variedad de matices con los que se emplea, es 
manejado en esta literatura como una categoría de carácter espiri-
tual, de la que se puede ser excluido —a pesar de la descenden-
cia— por motivos doctrinales o de conducta. En la definición más 
clara sobre Israel, este aparece como un símbolo de comunidad 
espiritual supratemporal, en una especial relación con Dios, defini-
da por las creencias y las prácticas más que por elementos étnicos. 
Por tanto se contempla en términos más amplios que los étnicos, lo 
cual es es precisamente el argumento de esta investigación. 

Imágenes relacionadas con Israel en el AT 
 Antes de entrar al análisis del término Israel en la literatura 
neotestamentaria, es preciso rescatar un principio hermenéutico 
clave que se desprende del AT, y que afecta de forma directa a la 
interpretación del término Israel en el NT en general, y en Pablo en 
particular. Se trata de la tipología. La relevancia de la tipología en 
                                                
432 Como señala Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 72.  
433 Ibíd., 73. 



 

175 

la interpretación bíblica es reconocida por casi todas las corrientes 
teológicas, incluida la dispensacionalista.434 Una de las ventajas de 
una aproximación hermenéutica que tenga en cuenta las imágenes 
tipológicas que se emplean en el AT y el NT es que este acerca-
miento puede iluminar el proceso de la exégesis neotestamentaria 
generando un campo de interpretación que clarifique significados, 
relaciones y referentes.  
 Aunque a veces se han tratado de unir bajo la misma cate-
goría la tipología y la alegoría, se trata de realidades diferentes. La 
tipología considera que el tipo constituye una realidad histórica,435 
mientras que la alegoría no lo requiere.436 La interpretación alegó-
rica prescinde de la veracidad e historicidad del tipo y rescata úni-
camente un posible significado teológico en su relación antitípica. 
La exégesis tipológica del NT, en cambio, está firmemente fundada 
en el carácter histórico de los tipos.437  
 Un error que se ha cometido al recurrir a la tipología como 
acercamiento hermenéutico ha sido el tipificar cualquier pasaje o 
elemento del AT, y tratar de hacerlo corresponder con el NT.438 
                                                
434 Mark W. Karlberg, “The Significance of Israel in Biblical Tipology”, JETS 

31 (1988): 257. 
435 Mickelsen, señala que la tipología es “a correspondence in one or more   

respects between a person, event or thing in the Old Testament and a person, 
event, or thing closer to or contemporaneous with a New Testament writer […] 
the correspondence is present because God controls history” (A. B. Mickelsen, 
Interpreting the Bible [Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1963], 237); véase 
E. Earle Ellis, The Old Testament in Early Christianity: Canon and Interpreta-
tion in the Light of Modern Research (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 
1991), 106-107. 

436 Berkeley, David S. “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent 
Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18/1, The 
English Renaissance (1978): 3. 

437 E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd, 
1957), 127; Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 273; en el caso 
de Pablo, hay una actualización del pasado en el presente que profundiza, en 
vez de mermar, la historicidad del texto bíblico (cf. 1 Cor 10:1-11) (Herbert 
Marks, “Pauline Typology and Revisionary Criticism”, JAAR 42, nº 1 [1984]: 
79; Robert E. Reiter, “On Biblical Typology and the Interpretation of Litera-
ture”, College English 30, nº 7 [1969]: 566-567).  

438 Herbert Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible (Grand Rapids, 
Michigan: Zondervan, 1978), 276; Berkeley señala precisamente que un error 



 

176 

Esta metodología no ha hecho sino generar controversia y descrédi-
to. Al salirse de la exégesis, proyectándose teológicamente fuera de 
ella,439 la tipología corre el peligro de entrar en el terreno de la es-
peculación. Por eso, una metodología segura es la que reconoce a 
priori que la interpretación tipológica no debería introducir en el 
AT un significado que no esté ya presente en el propio texto.440 Si 
la tipología ya está presente en el AT,441 la interpretación tipológica 
no se impone sobre el significado del texto bíblico, sino que deriva 
de la propia Escritura.442  

                                                                                                          
muy común en tipología es encontrar antitipos en el NT donde no los hay. Da-
vid S. Berkeley, “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent 
Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18, No. 1, The 
English Renaissance (1978): 7. 

439 Como señala Baker: “Typology is not an exegesis or interpretation of a text 
but the study of relationships between events, persons and institutions recorded 
in biblical texts” (David. L. Baker, Two Testaments, One Bible: A Study of 
some modern solutions to the theological problem of the relationship between 
the Old and New Testaments [Leicester: InterVarsity Press, 1976], 258).  

440 Richard T. France, Jesus and the Old Testament: His Application of Old Tes-
tament Passages to Himself and His Mission (Londres: Tyndale, 1971), 41. 
France sostiene: “typology may, indeed must, go beyond mere exegesis. But it 
may never introduce into de Old Testament text a principle which was not al-
ready present and intelligible to its Old Testament readers. Sound exegesis, and 
a respect of the sense of the Old Testament text thus discovered, will prevent 
typology from degenerating into allegory”. 

441 Baker, Two Testaments, One Bible, 243; R. T. France, Jesus and the Old 
Testament (London: Tyndale Press, 1971), 39. 

442 Gulley, Systematic Theology: Prolegomena, 527. Este planteamiento, sin 
embargo, puede abrir un debate respecto a lo que “está” y lo que “no está” en 
el texto, el llamado sensus plenior de la Escritura (diferente del sensus spiritu-
alis que utilizaron los Padres de la iglesia cf. Baker, Two Testaments, One Bi-
ble, 264) que han propuesto algunos teólogos católicos para quienes representa 
“that additional, deeper meaning entended by God but not clearly entended by 
the human autor, which is seen to exist in the words of a biblical text (or group 
of texts of even a whole book) when they are studied in the light of further  
revelation or development in the understanding of revelation” (Raymond E. 
Brown, The Sensus Plenior of Sacred Scripture [Baltimore: St. Mary’s Univer-
sity, 1955], 92). Según McKenzie esta definición es un tanto ambigua y puede 
acarrear algunos problemas exegéticos (John McKenzie, “Problems in Herme-
neutics in Roman Catholic Exegesis”, JBL 77, nº 3 (1958): 201-202,197-204. 



 

177 

 Berkeley exige tres características para que las interpreta-
ciones tipológicas sean satisfactorias: 1) un fenómeno debe ofrecer 
razones suficientes en su contexto textual e histórico para garanti-
zar su designación como tipo; 2) un tipo en su contexto siempre es 
una realidad histórica; 3) el antitipo es siempre forma perfectior del 
tipo.443 Baker señala a su vez dos principios básicos: reconocer en 
primer lugar que la tipología tiene una base histórica, es decir que 
no trata con palabras sino con hechos históricos reales,444 y en se-
gundo lugar que la tipología implica una correspondencia básica de 
principios y estructuras entre los elementos relacionados.445 A la 
luz de estos principios, una metodología que rastree las imágenes o 
símbolos que se aplican a un concepto o realidad ya en el propio 
AT, para luego verificar a qué concepto o persona se aplican en el 
NT constituiría un camino seguro.  
 Siguiendo la terminología que propone Richard Davidson, 
en tipología cabe establecer una diferencia entre la “realidad” (Ur-
bild), la “matriz de correspondencia” (Vorbild) y la “impresión” 
(Nachbild). Él usa estos términos alemanes porque transmiten con 
bastante aproximación las diferentes acepciones que puede conte-
ner el concepto de tu,poj como patrón, matriz o modelo (Vorbild) y 
la impresión (tu,poj), forma derivada, patrón autoritativo o copia 
(Nachbild) de la realidad divina (Urbild).446 El término tu,poj, sin 
embargo tiene una tercera acepción que combina elementos de ma-
triz (Urbild) y de impresión (Nachbild) de forma intercambiable.447 
                                                
443 David S. Berkeley, “Some Misapprehensions of Christian Typology in Recent 

Literary Scholarship”, Studies in English Literature, 1500-1900, 18, nº 1 The 
English Renaissance (1978): 7. 

444 Este principio también es compartido por France, Jesus and the Old Testa-
ment, 38. 

445 Baker, Two Testaments, One Bible, 266-267; Robert E. Reiter, “On Biblical 
Typology and the Interpretation of Literature”, College English 30, nº 7 
(1969): 563. 

446 Richard M. Davidson, Typology in Scripture: A Study of Hermeneutical 
TIPOS Structures (Berrien Springs, Michigan: Andrews University Press, 
1981), 152-187. 

447 Davidson, Typology in Scripture, 156. Bajo esta conceptualización, Israel 
tendría como tipo la tercera acepción que presenta Davidson al compartir ele-
mentos a la vez de patrón y copia (Urbild-Nachbild), en referencia a la realidad 
divina de Cristo (Urbild). 



 

178 

Sin embargo, esta investigación no va a trabajar con pasajes de 
“estructura tipológica”,448 por eso la metodología que se usará, más 
que de diferenciación o correspondencia Vorbild-Nachbild-Urbild, 
será de imágenes compartidas entre Israel y Cristo,449 en las que la 
aplicación que la escritura misma da a este último confirma su ca-
rácter de antitipo o realidad.450 En este sentido resulta válida la 
propuesta de Christine Downing de preferir los términos simbóli-
cos de “prefiguración” y “figura” que presuponen una correspon-
dencia teleológica entre los dos términos.451 El manejo de símbolos 
e imágenes se extrae del propio texto, no es impuesto, y el signifi-
cado de los mismos es inferido por la aplicación de la misma sim-
bología a otro elemento bíblico que actuaría de antitipo.452 Este 
método evita incurrir en la elucubración teológica, o caer en la ale-

                                                
448 Davidson analiza en su investigación los pasajes de 1 Cor 10:6, 11; Ro 5:14; 

1 Ped 3:21; Heb 8:5; Heb 9:24. 
449 Para Christine Downing “prefiguración” y “figura”, en referencia al “tipo” y 

“antitipo” (“Tipology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, JAAR 36, nº 
1 [1968]: 14). 

450 El paradigma es igualmente válido porque la relación Israel-Cristo se integra 
en todas las estructura tipológicas, ya sea en la estructura histórica, escatológi-
ca, cristológico-soteriológica, eclesiológica o profética (cf. Davidson, Typology 
in Scripture, 398, 402).  

451 Christine Downing señala: “The prefiguration is something real and historical 
that announces something else, separate in time from it, but also taking place 
within concrete history. The relation between them is not a causal one, nor 
simply one of historical sequence or linear continuity; there is a similarity of 
pattern, of form, between the two events or persons. The relation is that of 
promise and fulfillment, an eschatological correspondence between beginning 
and end. Because the second is recognized as the fulfillment or goal and the 
hidden meaning of the first, the later figure is the prototype, the model”. (“Ti-
pology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, 14). 

452 Se trata de ver “what OT Israel is as to its essence, how it is designated and 
understood in the OT Scriptures, in order then to perceive the essential continu-
ity between that Israel and the NT congregation, gathered in nuclear form by 
Christ himself” (Marten H. Woudstra, “Israel and the Church: A Case for Con-
tinuity”, en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Be-
tween the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg [Westchester, Illinois: 
Crossways Books, 1988], 221). 



 

179 

gorización, ya que es el propio texto el que determina las relacio-
nes, conexiones y significados entre elementos y símbolos.453  
 Para esta investigación es de vital importancia la correcta 
interpretación de ciertos usos del término Israel en contexto bíbli-
co, en especial en el NT. Por eso, a la luz de lo expuesto, conviene 
dirimir qué paradigma hermenéutico se percibe asociado a las imá-
genes que el AT relaciona con Israel, y que son retomadas en el NT 
y aplicadas a la persona de Cristo.454 Puesto que las imágenes rela-
cionadas con Israel en el AT son muchas, el estudio se centrará en 
las más representativas, que luego son utilizadas en el NT de forma 
tipológica. Este ejercicio no pretende agotar todas las correspon-
dencias simbólicas o tipológicas entre Israel y Cristo, sino ilustrar 
el paradigma hermenéutico que se desprende de los propios textos, 
y que establece la relación tipológica entre ambos significantes.  

1. Nuevo “Adán”  

 El elemento de correspondencia entre las nociones de Adán 
e Israel es el pacto universal de salvación establecido con el primer 
hombre, y reeditado con los patriarcas.455 En el relato de la crea-
ción Adán y Eva reciben la bendición de YHWH y con ella un rol 
asignado en el pacto establecido con Dios. “Luego Elohim los ben-
dijo y díjoles Elohim: “¡Procread y multiplicaos, y henchid la tierra 

                                                
453 Como afirma Cahill: “typology, as one form of interpretation, is rooted not 

simply in the universal experience where one sees new meaning in a past event 
in the light of a present experience but rather in the hermeneutical nature of the 
biblical books” (P. Joseph Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 
CQB 44 (1982): 267. 

454 Aunque se podría ampliar el estudio a las imágenes aplicadas a Israel en otros 
tipos de literatura intertestamentaria, la restricción al canon bíblico es suficien-
te para entender las aplicaciones y relaciones tipológicas dentro del conjunto de 
la revelación, sin entrar en simbología literarias, aunque también pudieran te-
ner relación. Para un breve repaso a la simbología de “Israel” en la literatura 
rabínica temprana véase Stern, S. Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings 
(Leiden: Brill, 1994), 82-86. 

455 Véase al respecto Paul R. Williamson, Sealed with and Oath: Covenant in 
God’s Unfolding Purpose. New Studies in Biblical Theology, 23 (Downers 
Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2007), quien describe el motivo actualizado 
del pacto en la figura de los patriarcas hasta llegar a Cristo. 



 

180 

y sojuzgadla, y dominad en los peces del mar, y en las aves del 
cielo y en todo animal que bulle sobre la tierra!” (Gn 1:28). 
 Posteriormente, con Noé hay una renovación del pacto esta-
blecido con Adán y Eva en la creación:456 

Elohim bendijo a Noé y sus hijos, y dijo a ellos: “Procread y 
multiplicaos y llenad la tierra. (2) El temor y espanto a vosotros 
sean sobre todos los animales de la tierra y todas las aves del cie-
lo; han sido puestos en vuestra mano, con todo aquello de que 
bulle el suelo y todos los peces del mar”. (9) “En cuanto a mí, he 
aquí que establezco mi alianza con vosotros y con vuestra poste-
ridad, y (10) con todo animal viviente que con vosotros hay: 
aves, ganados y todas las bestias salvajes que hay con vosotros, 
de entre todos cuantos salen del arca e integran los animales de 
la tierra” (Gn 9:1-2, 9-10). 

 Noé recibe la responsabilidad confiada originalmente a 
Adán en una reedición del pacto original que va dirigido a toda la 
humanidad.457 En él se recuerda de nuevo la creación,458 se actuali-
za la bendición “fructificad y multiplicaos”, con lo cual el pacto 
renovado adquiere una naturaleza universal,459 y Dios promete no 
volver a destruir la tierra con un diluvio. 

                                                
456 Williamson, Sealed with an Oath, 59-60.  
457 Ellen Juhl Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul: A Story of Ritual 

Boundaries as Identity Markers. Arbeiten zur Geschichte des Antiken Juden-
tums un des Urchristentums, XXVII (New York: Brill, 1995), 31; B. W. An-
derson señala: “In Christian perspective, the Noachic covenant belongs to a 
history of God’s covenants that leads up to the ‘everlasting covenant’ made 
through the blood (sacrifice) of Jesus Christ” (B. W. Anderson, Contours of 
Old Testament Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1999], 95-96); en la 
misma línea Dell señala “The Noachic covenant is the pivot around which this 
promise of a bright future revolves […] God has made a promise, an agree-
ment, a covenant with all people and animals and with the earth” (Katherin. J. 
Dell, “Covenant and Creation in Relationship”, en A. D. H. Mayes y R. B. 
Salters, ed. Covenant as Context: Essays in Honour of E. W. Nicholson [Ox-
ford: Oxford University Press, 2003], 131). 

458 Incluso las características del texto muestran un proceso inverso al de la crea-
ción en el diluvio (Gen 1:2, 6, 9 con el relato del diluvio en Gen 7:11, 20-23). 
Cf. Williamson, Sealed with an Oath, 60-61. 

459 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 31. 



 

181 

 Este pacto es más tarde actualizado con el patriarca 
Abraham.460 En cada mención se aprecia un patrón similar de len-
guaje, con fórmulas que transmiten la idea de un mismo propósito 
desde Adán hasta Israel.461 Incluso las diferencias son significati-
vas. Por ejemplo, en el rol que heredan Abraham y su prole, el 
mandato “procread y multiplicaos, henchid la tierra y sojuzgadla” 
se convierte en promesa dirigida a la descendencia de Abraham: 
“Te colmaré de bendiciones y abundosamente multiplicaré tu des-
cendencia, como las estrellas del cielo y como las arenas que hay 
en la ribera del mar y tu posteridad se adueñará de la puerta de sus 
enemigos y serán benditas en tu descendencia todas las naciones de 
la tierra, por cuanto escuchaste mi voz” (Gn 22:17-18). 
 De esta manera la promesa “multiplicaré tu descendencia” y 
la posesión de la tierra de Canaán que debía cumplirse en Abraham 
y sus descendientes, se corresponde con el dominio de Adán sobre 
la naturaleza.462 Abraham es el nuevo agente elegido por Dios para 
revertir en la humanidad las consecuencias del pecado de Adán.463 
 Estos temas son recurrentes a lo largo del Pentateuco464 y en 
el resto del AT. La restauración de Israel se considera como una 

                                                
460 Génesis 1:28; 12:2; 17:2, 6, 8; 22:17-18; 26:3-4, 24; 28:3; 35:11-12; 47:27; 

48:3-4. Contra R. Kendall Soulen, The God of Israel and Christian Theology 
(Minneapolis: Fortress Press, 1996), 120, quien parece no percibir las implica-
ciones del concepto de pacto en el AT, que siempre tiene implicaciones sote-
riológicas con el propósito de redimir, no simplemente de mostrar “the sheer 
fecundity and capaciousness of the divine good pleasure”. Sobre la estructura 
de los pasajes en los que se establece el pacto con Abrahán y sus implicaciones 
teológicas ver Paul R. Williamson, Abraham, Israel and the Nations: The Pa-
triarchal Promise and its Covenantal Development in Genesis, JSOTSS 315 
(Sheffield: Sheffield Academia Press, 2000), 26-260. 

461 Wright, The Climax of the Covenant, 21-22. 
462 Nicholas T. Wright, The New Testament and the People of God (Minneapolis: 

Fortress Press, 1992), 263. Es cierto que desde el punto de vista del judaísmo, 
el pacto establecido con Abrahán no fue, en general, entendido de forma uni-
versal sino que se le dio un significado nacionalista. Sin embargo, es importan-
te recordar que cuando en el AT se establece una relación entre individuos en 
representación del pueblo de Dios, no hay necesariamente implicada elección. 
Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 39. 

463 Este concepto también se encuentra en GnR 14:6. 
464 Ex 1:7; 32:13; Lv 26:9; Dt 1:10f.; 7:13; 8:1; 28:63; 30:5, 16.  



 

182 

“nueva creación”,465 y el rol de Israel se asocia con el rol de Adán 
en el pacto original.466  
 En Éxodo 19:6 Israel es llamado a ser un “reino de sacerdo-
tes y una nación santa”, el instrumento a través del cual el Creador 
iba a bendecir a su creación una vez más.467 El objetivo de la elec-
ción de Israel, por tanto, no es tanto la salvación del pueblo en sí 
mismo, sino la salvación de todos los pueblos;468 tiene un propósi-
to,469 y no solo constituye un privilegio,470 sino que implica tam-
bién una obligación.471 
                                                
465 Is 11:1-9; 24:3-5; 33:8-9; 45:8; 54:9-10; Jer 3:16; 5:22-25; 14:20-22; 23:3; 

33:20-26; Ez 34:25-30; 36:11; 37:26; Os 2:18; Zac 10:8. 
466 También hay conexiones directas en la literatura intertestamentaria en la que 

Israel es considerado el verdadero heredero de Adán (4 Esdras 3:4-36; 6:53-59; 
9:17-20; 2 Bar 14:17-19). 

467 En los profetas también surge esta idea de que Israel es el pueblo a través del 
cual YHWH actúa en relación con todo el mundo. También aparece en Qumrán 
y en otra literatura intertestamentaria (Wright, The New Testament and the 
People God, 264-266). 

468 Vaucher, L’histoire du salut (Paris: Vie et Santé, 1987), 158. 
469 Frank Stagg explica el propósito de Dios de restaurar mediante Israel lo que 

Adán había perdido al creerse autosuficiente: “When Adam missed his true 
destiny, living himself to the fallacy of self-sufficiency, God turned to the cre-
ating of a true people for himself” (Stagg, New Testament Theology, 171). 

470 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 40. Esta misión se iba a 
llevar a cabo en las personas fieles del pueblo que constituían “Israel”. Por eso 
en términos teológicos Dios no llama estrictamente a Israel como nación o ente 
abstracto, sino que el llamado es a las personas. Stagg lo expresa así: “Strictly 
speaking, God did not call Israel; he called individual persons to become Isra-
el. A nation has no ears and cannot be called. God speaks to individuals; his 
calls are ‘person to person’ and not ‘station to station’. He calls individuals to 
become persons related to other persons in community” (Frank Stagg, New 
Testament Theology [Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1962], 171, 
(énfasis añadido). 

471 Grindheim, The Crux of Election: Paul’s Critique of the Jewish Confidence in 
the Election of Israel, 13. Un aspecto poco explorado en la teología de la elec-
ción es el porqué Dios, en un momento determinado de la historia, decide ele-
gir a todo un pueblo para cumplir su propósito salvífico. Probablemente en ese 
contexto histórico, la presencia de un pueblo bien delimitado “representante” 
de Dios era la mejor forma de dar a conocer el plan de salvación a todas las na-
ciones. Las delimitaciones nacionales y étnicas servían al rol de instrumento de 
salvación en la medida que demarcaban a los “representantes” de Dios y los 



 

183 

 En este sentido el pueblo de Israel es comparable a un nue-
vo Adán, al retomar por iniciativa divina, el rol otorgado a Adán en 
el principio. “Israel” incorpora en sí mismo a la humanidad adánica 
y el propósito de bendición para ella y a través de ella. Es un antiti-
po parcial de Adán por heredar su rol, como canal de la bendición 
divina para toda la humanidad.472 Con Israel como pueblo, hay un 
cambio de paradigma en el que por primera vez el pacto se estable-
ce no ya con una persona representativa de la humanidad, sino con 
un pueblo cuya misión es bendecir a la humanidad a través de una 
vocación soteriológica universal.473 
 Así pues la historia de los pactos renovados en el AT es la 
historia del único pacto establecido por Dios con la humanidad 
desde el principio.474 El pacto con Adán implica una promesa de 
salvación. El pacto con Israel constituye una actualización de ese 
pacto, con una marcada vocación universal y con la responsabili-
dad de una misión. 

2. “Siervo de YHWH” 

 La imagen de Israel como siervo de YHWH es prominente 
en el AT. La primera referencia aparece en 1 Crónicas 16:13: “¡Oh 
prole de Israel, su servidor! ¡Oh hijos de Jacob, sus escogidos!”. 
Estos versículos (16:8-36), constituyen un salmo de acción de gra-
cias de David formado por diferentes fragmentos de otros Sal-
mos.475 En la expresión paralela de Salmos 105:6, sin embargo, no 
dice “Oh prole de Israel, su servidor”, sino “¡oh prole de Abraham, 
servidor suyo”. Es evidente que las dos expresiones fueron consi-

                                                                                                          
diferenciaban de los demás pueblos (Christiansen, The Covenant in Judaism 
and Paul, 53). La nación de Israel confundió su función como instrumento de 
salvación y lo entendió como un “fin en sí mismo”. 

472 Paul J. Achtemeier y Elizabeth Achtemeier, The Old Testament Roots of Our 
Faith (Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1994), 118. 

473 También se establece un pacto especial entre YHWH y David en 2 Samuel 7. 
Pero en este caso ya hay mediación de un profeta. Las promesas de los versícu-
los 15-16 se interpretan en forma de pactos. Además, el rey David también 
constituye un tipo de Cristo.  

474 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 61-62. 
475 Sal 105:1-15; 96:1-13; 106:47-48. 



 

184 

deradas sinónimas y por eso se intercambiaron.476 También aparece 
Israel como el referente del “siervo de YHWH” en Salmos 136:22.  
 El libro que más desarrolla la figura del siervo de YHWH es 
Isaías. En este se presenta la figura del siervo en repetidas ocasio-
nes, sobre todo en los denominados “cantos del siervo”.477 En al-
gunos pasajes se identifica con Jacob o Israel.478 Los más explícitos 
son probablemente los versículos del capítulo 41 y 49: “Pero tú, 
Israel, siervo mío, Jacob, a quien Yo elegí, semilla de Abraham, mi 
amigo (41: 8); Tú eres mi siervo, el Israel, en quien me glorificaré” 
(49:3). 
 El que en versículos posteriores se hable de una misión para 
el siervo hacia Israel (49:5-6), hace que la identificación del siervo 
requiera alguna explicación.479 Hasta el capítulo 40 de Isaías, la 
palabra ‘siervo’ no se usa apenas. En los capítulos 40-53 el término 
aparece veinte veces. Después del capítulo 53 el libro de Isaías no 
vuelve a usar la palabra ‘siervo’ (db[) en singular sino que aparece 
once veces en plural (~ydb[). Da la impresión de que la figura del 
“siervo” con un referente singular alcanza su clímax en estos trece 
capítulos, y en particular en los versículos 52:13-53:12.480  
 Christopher North revisa las cuatro teorías más importantes 
sobre la identificación del siervo de Isaías: 1) un profeta anónimo 
contemporáneo con el deutero-Isaías, que Isaías identifica como el 
Mesías prometido; 2) el propio deutero-Isaías; 3) Israel; 4) un pro-
totipo mesiánico, una figura ideal creada a partir de la muerte de 
Josías.481 Wilcox y Williams proponen a partir del capítulo 49-55 la 

                                                
476 De hecho, Braun señala que el cronista cambia el nombre del salmo a Israel 

porque escribe directamente al pueblo y quiere recordarle su rol como el “pue-
blo de Dios” (Roddy L. Braun, 1 Chronicles, Word Biblical Commentary 14 
(Dallas: Word Books, 1986), 192). 

477 Is 42:1-4; 49:1-6; 50:4-9; 52:13-53:12.  
478 Is 41:8; 44:1; 44:21; 45:4; 49:3. Ulrika Lindblad también entiende una refe-

rencia a Israel en 52:1-4 (Ulrika Lindblad, “A Note on the Nameless Servant in 
Isaiah 42:1-4”, VT 43, nº 1 [1993]: 115-116). 

479 Williamson, “The Concept of Israel in Transition”, 146. 
480 Cf. Allan A. MacRae, “Servant of the Lord in Isaiah”, BSac 121, (1964): 126. 
481 Christopher R. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah (Oxford: Ox-

ford University Press, 1963), 194-201. 



 

185 

identificación del siervo con el profeta mismo, de modo que este se 
convertiría en el “verdadero Israel”.482 Sin embargo, en caso de que 
fuese el profeta el que retomara sobre sí ese rol, no lo cumplió ple-
namente. Entonces, ¿a quién se refiere la figura del siervo?, ¿al 
Mesías, a Israel o a ambos? McRae soluciona esta cuestión expli-
cando que en unos momentos el pasaje centra su atención en el 
pueblo en general, y en otros en la figura el Mesías como represen-
tante de todo el pueblo. Lo que se desprende del pasaje es que la 
responsabilidad de la obra del siervo de YHWH recae sobre la na-
ción de Israel. Sin embargo, puesto que Israel es incapaz de realizar 
plenamente su tarea, es necesario que la labor la realice un repre-
sentante de Israel, verdadero “siervo del Señor”, es decir el Me-
sías.483 
 Christopher Seitz, que estudia el libro de Isaías en su forma 
final, dejando al margen las diferentes teorías de su composición,484 
reconoce que en Isaías hay dos siervos de YHWH, uno es el pueblo 
de Israel y otro es un individuo especial. En la sección formada por 
los capítulos 40-48 es prominente el pueblo de Israel, y a partir del 
capítulo 49 lo sería dicho individuo. Concluye que a lo largo del 
libro se aprecia una dinámica interna en las relaciones Israel-siervo, 
siervo-Israel, y siervo-siervos, de forma que finalmente también es 
necesaria la labor de los discípulos del siervo como siervos.485 
                                                
482 Peter Wilcox y and David Paton-Williams, “The Servant Songs in Deutero-

Isaiah”, JSOT 42 (1988): 89-92. 
483 Allan A. MacRae, “Servant of the Lord in Isaiah”, BSac 121 (1964): 218. 

Wilshire señala que “siervo de YHWH” se refiere al centro litúrgico del monte 
de Sion, aunque más adelante reconoce que Sion-Jerusalén se identifica estre-
chamente con la nación de Israel (Leland E. Wilshire, “The Servant-City: A 
New Interpretation of the ‘Servant of the Lord’ in the Servant Songs of Deute-
ro-Isaiah”, JBL 94 [1975]: 367). 

484 De esta forma plantea una formación del libro en la que Dios inspira la colo-
cación y el arreglo del mismo en su disposición actual (Christopher R. Seitz, 
“You are my Servant, You are the Israel in whom I will be glorified: The Ser-
vant Songs and the Effect of Literary Context in Isaiah”, Calvin Theological 
Journal (CTJ) 39, nº 1 [2004]: 117-122). 

485 Seitz señala que “God’s word is actively addressing generations, making its 
way from an Israel referent, to a prophetic individual, and to the servant fol-
lowers of the servant. There is neither strict separation nor replacement, nor 
discontinuity but a sovereignly guarded continuity in the trail that leads from 
Israel-servant, to prophet-servant, to servant-disciples” (ibíd., 132). 



 

186 

Aunque esta interpretación tiene un mensaje motivador, sin embar-
go, no define con claridad la identidad del “siervo de YHWH”.  
 La dificultad de estas propuestas es superada entendiendo 
que el “siervo de YHWH” puede alternar su referente entre Israel 
como pueblo y el Mesías si la relación entre estos se entiende como 
tipológica. Las palabras de Mt 3:17 “Éste es mi Hijo querido, en él 
me agradé”, que son un eco de Isa 42:1, se aplican a Jesús como 
Mesías. Hay una continuidad definida entre el pueblo de Israel co-
mo siervo, y la figura del Siervo como individuo.486 Por eso, una 
explicación satisfactoria es entender que el Mesías iba a retomar 
sobre sí mismo el rol del pueblo, y cumplir la misión encomendada 
a Israel de traer salvación a todas las naciones. Cuando viene el 
Mesías, se hace “siervo” y cumple la misión del siervo prometido. 
Isaías puede asociar los dos personajes, porque tienen misiones 
equivalentes.487  

3. “Hijo de YHWH”  
 La imagen de Israel como el hijo de YHWH es presentada 
de forma clara y consistente a lo largo del AT. El pueblo se perci-
bió a sí mismo, al menos como unidad colectiva, como el hijo de 
YHWH.488 La idea que transmite este concepto es que Israel debe 
su existencia a un acto creativo de Dios. Israel no es considerado 
hijo por sus méritos, sino por voluntad e iniciativa divinas.489  

                                                
486 Christopher J. H. Wright, Knowing Jesus through the Old Testament (Dow 

ners Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992), 158. 
487 No es raro para los autores hebreos moverse entre categorías corporativas e 

individuales en los mismos pasajes (Wright, Knowing Jesus through the Old 
Testament, 158). Cf. Aubrey R. Johnson, The One and the Many in the Israelite 
Conception of God (Cardiff: University of Wales Press, 1961), 1-13; H. 
Wheeler Robinson, Corporate Personality in Ancient Israel (Philadelphia: For-
tress Press, 1964).  

488 McKenzie, John L. “The Divine Sonship of Israel and the Covenant”, CBQ 8, 
nº 3 (1946): 320. 

489 Más aún si se entiende la relación en términos de adopción, como propone 
Janet L. R. Melnyk a partir de pasajes como el de Ose 11, en el que se cita el 
momento en el que Israel “se convierte en” hijo de YHWH (“When Israel Was 
a Child: Ancient Near Eastern Adoption Formulas and the Relationship bet-
ween God and Israel”, en History and Interpretation: Essays in Honour of 



 

187 

 En el AT, la declaración de Israel como hijo primogénito de 
YHWH aparece antes del establecimiento del pacto en el Sinaí, en 
Éxodo 4:22 “Israel es mi hijo primogénito”. Por tanto, esta relación 
contenía un elemento de permanencia a pesar de la ruptura reitera-
da del pacto sinaítico por parte del pueblo.490 La relación padre-hijo 
no solo hace referencia al amor incondicional de YHWH hacia su 
pueblo, sino también al respeto, lealtad y obediencia que YHWH 
espera de él, como un padre espera de su hijo.491 Por eso esta rela-
ción también se extrapola en el pacto entre YHWH y “su hijo” Is-
rael.492  
 Por otra parte, el que Israel no solo sea hijo, sino primogéni-
to tiene implicaciones teológicas, como la señalada por Wright, 
quien sostiene que esto implicaría la existencia o al menos la ex-
pectativa de “otros hijos”. De esta forma la expectativa de que otras 
naciones lleguen también a ser hijos dependía de que Israel cum-
pliera la misión que le correspondía como hijo mayor, es decir, 
vivir en lealtad y obediencia a YHWH. Este era el propósito y la 
intención de Dios para bendecir por medio de Israel a todas las 
naciones.493  

4. “Vid” 
 La vid (!pg) es un símbolo bien conocido del pueblo de Dios 
en el AT,494 asociado con Israel en numerosas ocasiones. De ahí 
                                                                                                          

John H. Hayes, ed. M. Patrick Gram, William P. Brown y Jeffrey K. Kuan. 
JSOTSS, 173 [Sheffield: JSOT Press, 1993]: 245-259). 

490 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 127. 
491 La conceptualización de Israel como hijo de YHWH, tiene dos significados 

complementarios entre sí. Por una parte señala la actitud de Dios como padre 
hacia Israel, como reflejan versículos como Dt 1:31; 8:5; Sal 2:7; 103:13; Pr 
3:12; 2 S 7:14. Y por otra, las expectativas de Dios como padre respecto de Is-
rael en cuanto a obediencia y respeto, como se expresa en Dt 14:1; 2 S 7:14; Is 
1:2-9; 45:10; 46:3; 64:8; Jer 3:14, 19; 31:8-9; Os 11:1; Ma 1:6. 

492 Dennis J. McCarthy, “Notes on the love of God in Deuteronomy and the 
father-son relationship between Yahweh and Israel”, CBQ 27 ap (1965): 146-
147.  

493 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 130. 
494 Marvin E. Tate, Psalms 51-100, Word Biblical Commentary 20 (Dallas: 

Word Books, 1990), 310. 



 

188 

que aparezca con frecuencia como emblema de la nación, como 
ocurre en las monedas de los Macabeos,495 en el arte y hasta en la 
arquitectura sinagogal, en los que se usan pámpanos y racimos co-
mo elementos decorativos.496 La vid representa una de las grandes 
bendiciones de la tierra prometida y es usada como signo del amor 
de Dios,497 y símbolo de paz, bendición, prosperidad y gozo.498  
 En Isaías aparece el concepto desarrollado en el cántico de 
la viña (Isa 5:1-7).499 El profeta que más recurre a ese símbolo, no 
obstante, es Jeremías, especialmente en sus reproches contra Israel 
(2:21; 5:10; 8:13; 12:10-11). En 2:21, en vez de utilizar el término 
!pg prefiere la raíz qrX, que hace referencia a la “cepa de uvas rojas 
de calidad especial”.500  En 6:9 se relaciona la vid (!pg) con el “resto 
de Israel” (larXy tyraX). 
 El Salmo 80:8 (80:9 TM) describe a Israel como una vid 
que es traída por YHWH desde Egipto, plantada entre las naciones. 
En el versículo 14 el salmista clama a YHWH que se acuerde de 
ella.  
 Ezequiel 15:1-8 identifica a Israel con el leño de la vid que 
YHWH entregó al fuego para que se consumiese con los moradores 
de Jerusalén. Es una dura reprensión hacia el pueblo que había sido 
infiel. 
 En Oseas 10:1 también se establece la identificación de Is-
rael con una viña de forma clara: 

                                                
495 Stagg, New Testament Theology, 173. 
496 J. Maier “viña” en Diccionario del judaísmo, ed. Johan Maier y Meter 

Schäfer, trad. Dionisio Mínguez Fernández (Estella, Navarra: Verbo Divino, 
1996). 

497 Manfred Lurker, Diccionario de imágenes y símbolos de la Biblia, trad. Rufi-
no Godoy (Córdoba: El Almendro, 1994), 242. 

498 Peter Damian Akpunonu, The Vine, Israel and the Church. Studies in Biblical 
Literature, 51 (New York: Peter Lang, 2004), 3. 

499 Para un análisis del cántico ver Akpunonu, The Vine, Israel and the Church, 
22-43. 

500 Schökel, Diccionario bíblico hebreo-español, 739. En Isaías 5:2 también se 
utiliza esta misma expresión, aunque en el pasaje la imagen que se utiliza para 
Israel es la de un “viñedo” (~rk, cf. 2 Re 18:31-32), que tiene cepas de primera 
calidad (qrX). 



 

189 

Israel es una frondosa viña (“vid”, !pg), que da abundante fruto 
para sí mismo; conforme a la abundancia de su fruto multiplicó 
también los altares, conforme a la bondad de su tierra aumenta-
ron sus ídolos. 

 Finalmente Joel 1:7 evoca una serie de imágenes para mos-
trar la calamidad que sufre el pueblo, entre ellas YHWH habla de 
su “vid” (!pg) que ha sido desolada. Esta simbología reflejada en el 
AT es continuada y ampliada en el lenguaje religioso del judaísmo, 
que siempre ha considerado la “viña” o la “vid”, como símbolo de 
Israel.501  

5. “Luz”  
 Otra imagen relacionada con Israel que cabe comentar aquí 
aparece en el libro de Isaías y se refiere a Israel como “luz (rwa) de 
las naciones”: “Es harto poco que seas siervo mío [destinado] a 
restaurar las tribus de Jacob y hacer tornar a los salvaguardados de 
Israel, pues te he de constituir en luz de las naciones, para que mi 
salvación llegue hasta el extremo de la tierra”. (Isa 49:6). Este es el 
único pasaje que describe a “Israel” como luz, pero la ilustración 
tiene un profundo significado. El pueblo de Israel fue consciente 
durante el periodo intertestamentario de esta misión hasta la época 
del segundo templo.502 Sin embargo, pronto los criterios étnicos 
nublaron esta intención misionera y entorpecieron la faceta de inte-
gración de los gentiles.  
 La luz es el atributo de la divinidad.503 La imagen de la luz, 
por tanto, es una de las más representativas y más cargadas de con-
tenido teológico. Israel debía ser un instrumento de iluminación, 
dirección y conducción hacia Dios entre las naciones.  
 

                                                
501 Hull 92a; ExR 34:3; 44:1; LevR 32:1; 36:2; CntR 1, 3, 2; TanjB wayüHî 10.  
502 Ver obra de Scot McKnight, A Light Among the Gentiles: Jewish Missionary 

Activity in the Second Temple Period (Minneapolis: Fortress Press, 1991), que 
estudia las estrategias de evangelización y conceptos sobre la integración de los 
gentiles en los principales tipos de literatura de esa época. 

503 Lurker, Diccionario de imágenes y símbolos de la Biblia, 136. 



 

190 

6. Reino de Dios 

 Uno de los temas proféticos centrales en el AT, a pesar de 
no estar formulado de forma explícita, es la venida del reino de 
Dios.504 Sin embargo, esta expectativa era compartida con la reali-
dad de Israel como reino de YHWH. Ya en el libro de Éxodo se 
ratifica el pacto sinaítico mediante una fórmula que implica el 
reinado de Israel: “Ahora bien, si escucháis atentamente mi voz y 
guardáis mi alianza, seréis entre todos los pueblos mi propiedad 
peculiar; porque mía es toda la tierra, mas vosotros constituiréis 
para mí un reino de sacerdotes y una nación santa” (Ex 19:5-6). 
 Más adelante, no obstante, se instaura la monarquía cuando 
el pueblo de Israel instaura un rey terrenal. Y, si bien es cierto que 
en el texto parece que YHWH no es partidario de la monarquía que 
el pueblo reclama (cf. 1 S 8:6), una vez establecida, el rey de Israel 
se convierte en un tipo del futuro “rey de Israel” glorioso que ha-
bría de venir. En este sentido, la aceptación del rey terrenal de Is-
rael —sobre todo en la figura de David— como representante de 
Dios, el rey supremo, implicaba que Israel como nación, también se 
ratificaba de forma tipológica como el “reino de Dios” en la tierra. 
Los israelitas eran, por tanto, súbditos de YHWH y sujetos a la ley 
de su rey. Aunque la promesa a David (2 Sam 7:8-16; 1 Cr 17) no 
contiene la palabra berit estos pasajes señalan el establecimiento de 
un pacto,505 cuyo cumplimiento final se realiza en el Mesías. De 
esta forma, Israel adopta la categoría de representante del “reino de 
Dios” ya en el AT, y va configurando este concepto como una de 
las categorías bíblicas más abarcadoras e inclusivas.506 

                                                
504 John Elton Ladd, “The Kingdom of God”, en A Guide to Biblical Prophecy, 

ed. Armerding, Carl Edwin y W. Ward Gasque (Peabody, Massachusetts: Hen-
drickson, 1989), 131; y era una expectativa entre los judíos (cf. Marco Treves, 
“The Reign of God in the OT”, VT 19, nº 2 (1969): 242-243. 

505 Williamson, Sealed with and Oath, 120. 
506 Fred H. Klooster, “The Biblical Method of Salvation: A Case for Continuity”, 

en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Between the 
Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg (Westchester, Illinois: Cross-
ways Books, 1988), 131. 



 

191 

Resumen 

 De todas las imágenes que se relacionan con Israel en el 
AT, se han recordado las más representativas que luego son reto-
madas en el NT. Israel es claramente definido como desempeñando 
el rol de “Adán”. También se lo describe en varios libros como “el 
siervo de YHWH”, y como “el hijo de YHWH”. Finalmente, aun-
que son menos abundantes, también aparecen las imágenes de Is-
rael como una vid plantada por YHWH, como “luz” para las nacio-
nes y como representante del reino de Dios.  
 Las imágenes que se aplicaron a Israel y las funciones que 
se le atribuyen a lo largo del AT tenían intenciones pedagógicas, ya 
que representaban elementos de la relación que YHWH deseaba 
establecer con su pueblo, así como de sus expectativas depositadas 
en este como portador de bendición para toda la humanidad. Sin 
embargo, estas imágenes no quedaron simplemente como descrip-
ciones del pueblo de Israel, sino que son retomadas, reinterpretadas 
y aplicadas de forma consistente por los escritores del NT al Me-
sías, el único que podía cumplir perfectamente el rol de bendición y 
salvación para toda la humanidad.  

Imágenes de Israel aplicadas a Jesús en el NT 
 En un sentido estricto, la interpretación tipológica no es una 
novedad del NT respecto del AT porque ya en el AT se encuentran 
aplicaciones de esta índole. El fundamento de la tipología del NT, 
por tanto, es establecido ya en el AT por los profetas que describie-
ron, por ejemplo, un reciente acto de liberación divina como un 
nuevo Éxodo (cf. Is 11:12-16; 51:9-10).507 A lo largo del AT hay 
eventos y personas que sirven después para ilustrar lo que Dios hay 
hecho o ha prometido hacer. Por ejemplo, Sodoma y Gomorra se 
convierten en tipos del juicio de Dios, Oseas y Jeremías usan la 
experiencia del desierto como un tipo de la purificación deseada 
para Israel (cf. Os 2; Jer 32). Incluso algunos individuos pueden 
adquirir dimensiones tipológicas como Abraham, modelo de fe y 

                                                
507 Cf. George B Caird y Lincoln D. Hurst, New Testament Theology (Oxford: 

Clarendon Press, 1994), 60; David Daube, The Exodus Pattern in the Bible 
(London: Faber and Faber, 1963); D. Patte, Early Jewish Hermeneutic (Mis-
soula, Montana: Scholars, 1975), 170. 



 

192 

obediencia (Gn 15:6), Moisés, modelo de profeta (Dt 18:15,18),508 
y David, tipo del rey ideal. En el caso del pueblo de Israel, su res-
cate de Egipto es tomado como arquetipo y como garantía de que 
Dios redimiría a Israel de todas las demás formas de tiranía (cf. Sal 
77:11-20; 130:8). Hay, por tanto, un patrón bíblico en el que perso-
nas, eventos y lugares que fueron importantes en la historia de la 
redención del pasado, se convierten en paradigmas en la historia de 
la redención en el presente y por venir.509  
 En este sentido, como señala Holweda, lo que ocurrió en el 
pasado provee tipos anunciando la persona y la obra del Mesías.510 
Así, el apóstol Pablo señala rotundamente que Cristo es el “sí” a las 
promesas del AT (2 Co 1:20), y de alguna forma, la corresponden-
cia que establece con Adán (Ro 5:14) revela una clave interpretati-
va en la que Cristo es el gran antitipo y cumplimiento del AT.511 
Por eso, a pesar de que se haya abusado de la tipología como clave 
de interpretación del NT,512 es preciso rescatar las corresponden-
                                                
508 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 112-113. 
509 Cf. J. Barton Payne, Encyclopedia of Biblical Prophecy: The Complete Guide 

to Scriptural Predictions and Their Fulfillment (New York: Harper & Row, 
1973), 51-56. 

510 David E. Holweda, Jesus and Israel (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1995), 37.  

511 Sobre la interpretación tipológica en Pablo, Ellis señala que “when Paul 
speaks of the Exodus events happening typikos and written ‘for our admoni-
tion’, there can be no doubt that, in the apostle’s mind, Divine intent is of the 
essence both in their occurrence and in their inscripturation. The rationale of 
NT typological exegesis is not only ‘the continuity of God’s purpose through-
out the history of His covenant’ but also His Lordship in moulding and using 
history to reveal and illuminate His purpose. God writes His parables in the 
sands of time” (E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Grand Rapids, 
Michigan: Baker, 1957), 127-128. 

512 El abuso de la tipología ha generado dos efectos: En primer lugar hizo que 
mucho autores pasaran por alto muchas de la realidades del AT por considerar-
las simplemente tipológicas. El AT cayó en descrédito por considerarse una 
mera sombra, a veces irreal, de lo que iba a ocurrir, con el consiguiente menos-
cabo en la validez histórica de Israel y de los eventos del AT. Otro error ha si-
do intentar interpretar el más mínimo detalle del AT con su correspondencia en 
el NT. Bajo esta perspectiva todo evento encerraba lecciones misteriosas sobre 
realidades más completas en el NT, dejando al servicio de la imaginación del 
autor la explicación y aplicación del significado de esos detalles. 



 

193 

cias que los propios escritores bíblicos establecieron dentro de los 
dos testamentos. Entendida así, la tipología es una forma de enten-
der a Cristo y las experiencias que rodean el NT por analogía y 
correspondencia con las realidades históricas del AT entendidas 
como modelos o patrones.513 Guiados por una exégesis cristológi-
ca,514 es posible iluminar las correspondencias del AT y NT entre 
sí. 

1. Nuevo “Adán”  
 Romanos 5:14 establece una correspondencia directa entre 
Adán y Cristo.515 De forma explícita menciona a Adán como tipo 
(tu,poj) de Jesús. De la misma forma que Israel encarnaba el pro-
yecto que Dios tenía para Adán, pero de modo renovado, Jesús 
viene a cumplir ese propósito en sí mismo. Jesús se constituye en el 
nuevo Adán en el cual todos los hombres pueden encontrar vida.516 
Pablo también señala en 1 Co 15:45 este cambio de paradigma en-
tre el primer y el segundo Adán: “El primer hombre, Adán, se con-
virtió en alma viviente; el segundo Adán en espíritu que hace vi-
vir”. Adán fue la cabeza de la creación, y Jesús es la cabeza de una 
nueva creación, de una nueva comunidad de salvación con la que 
se establece el nuevo pacto.517  

                                                
513 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 116. 
514 Maurice Casey ya señala que la exégesis cristológica del AT ha sido un as-

pecto fundamental del cristianismo occidental (Casey, Maurice. “Christology 
and the Legitimating Use of the Old Testament in the New Testament”, en The 
Old Testament in the New Testament. Essays in Honour of J. L. North, ed. Ste-
ve Moyise [Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000], 42).  

515 Es la correspondencia más clara entre Cristo y los mediadores del pacto ante-
riores (véase R. Fowler White, “The Last Adam and His Seed: An Exercise in 
Theological Preemption”, Trinity Journal [TJ] 6, nº 1 [1985]: 67. Este autor, 
sin embargo, en su comparación de las correspondencias entre Cristo y las fi-
guras veterotestamentarias con las que Dios establece un pacto, pasa por alto la 
correspondencia con Israel (cf. ibíd. 68-73). 

516 Para Pablo, Jesús retoma el rol que tenía asignado Israel como representante 
de la verdadera humanidad (Wright, The Climax of the Covenant, 26). 

517 Herbert Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible (Grand Rapids, 
Michigan: Zondervan, 1978), 213. 



 

194 

 Cuando Pablo identifica a Jesús con el segundo Adán, no 
hace sino identificar también a Jesús con Israel, y mostrar que Je-
sús retoma en sí mismo el rol que Dios había confiado a su pue-
blo.518 Si Israel resume la humanidad adánica, Jesús representa esa 
nueva humanidad no ya adánica sino cristológica, y al convertirse 
en el “nuevo Adán”, se convierte también en el “nuevo Israel”. Si 
Israel había sido designado como el instrumento de salvación para 
todos los pueblos de la tierra, Jesús se convierte en el instrumento 
de salvación por excelencia para toda nación, tribu, lengua y pue-
blo.519  
 La noción del remanente también encuentra su cumplimien-
to en Cristo,520 ya que la comunidad de creyentes “en Cristo” se 
convierte en el Israel reconstituido. Así, el propósito de Dios de 
crear en Israel a su pueblo se manifiesta en el AT y continúa en el 
NT.521 Puesto que Cristo es el nuevo “Israel”, todo el que está “en 
Cristo” forma parte de ese Israel, ya que —según Pablo— Cristo es 
el segundo Adán, o cabeza de una nueva humanidad.522 
 El pacto de YHWH con Israel se inicia con los patriarcas y 
continúa con el pueblo de Israel. Por eso en Israel confluyen estas 
dos vertientes: la individual como representación de la humanidad 
y la colectiva como pueblo. En Jesús confluyen estas dos vertientes 
de nuevo, de modo que él como individuo encarna a toda la huma-
nidad restaurada, y en torno a él se constituye la comunidad de sal-
vación escatológica. La vocación universal de Israel como pueblo, 

                                                
518 Wright, The Climax of the Covenant, 29. 
519 Esta concepción también aparece en los Evangelios cuando, de la misma 

manera que Adán recibe autoridad para dominar sobre la naturaleza, y Abrahán 
para poseer la tierra de Canaán, a Jesús “aun los vientos y el mar le obedecen” 
(Mt 8:27). Cf. Wright, The New Testament and the People of God, 263. 

520 Stagg señala: “the remnant itself proved elusive, and it finally came into     
realization in one person, the true Son of man, the true servant of God, even 
Christ Jesus. But he came, paradoxically, to be both an individual person and a 
‘community’. In him was created ‘one new man’ (Efe 2:15); the true Israel of 
God (Gal 6:16; Ro 9:6); the seed of Abraham (Gal 3:29); an elect race, a royal 
priesthood, a holy nation, a people of God’s possession (1 P 2:9) (Stagg, New 
Testament Theology, 171). 

521 Ibíd., 171 
522 Fitzmyer, Romans, 114. 



 

195 

encuentra su cumplimiento en la figura del Mesías, quien ofrece 
salvación sin distinción a toda la humanidad.  
 El pacto con Adán incluye a toda la humanidad, el pacto 
con Noé también es universal, el pacto con Abraham tiene el pro-
pósito de ampliarse a “todas las naciones de la tierra” (Gn 22:18), 
de modo que todos los creyentes son considerados herederos de 
Abraham. Incluso el pacto davídico es una figura del reino de Dios 
universal. Un pacto exclusivo con Israel, que no tenga vocación 
universal no tiene lugar en la teología bíblica.  

2. “Siervo” 
 Si la imagen de Israel como siervo es prominente en el AT, 
no lo es menos la identificación de Jesús como siervo en el NT.523 
En el bautismo de Jesús, la voz que se escucha (“Este es mi hijo 
amado, en quien tengo complacencia”, Mt 3:17; Mr 1:11; Lc 3:22) 
representa una clara alusión al siervo del Señor de Isaías 42:1.524 
Mateo 8:17 señala que Jesús sanaba a los enfermos “para que se 
cumpliera lo que anunció el profeta Isaías cuando dice: Él tomó 
nuestras flaquezas y cargó con nuestras enfermedades”. En Lucas 
22:37 Jesús anticipa su muerte entre pecadores como cumplimiento 
también de la profecía: “Pues os digo que tiene que cumplirse en 
mí esto que está escrito: Y fue contado entre [los] malhechores. 
Pues lo que a mí se refiere llega a su cumplimiento”. En Hechos 
8:32-35, Felipe enseña al eunuco el mesianismo de Jesús a partir 
del pasaje de Isaías 53. Para los escritores cristianos Jesús había 
cumplido las profecías anunciadas en la figura del siervo de Isaías 
y lo identificaron como el prototipo del siervo escogido por Dios 
para resolver el problema del pecado.525  

                                                
523 R. Frank Johnson, “Christ the Servant of the Lord”, en The Old and the New 

Testaments: Their Relationship and the “Intertestamental” Literature, ed. Ja-
mes H. Charlesworth y Walter P. Weaver. Faith and Scholarship Colloquies 
(Valley Forge, Pennsylvania: Trinity Press International, 1993), 107, señala 
que pocos pasajes han tenido una influencia tan importante en el judaísmo de 
Palestina y en el NT que los pasajes del siervo de YHWH en Isaías. 

524 Este versículo es el primero de una serie de cantos en Isaías (40-55) sobre el 
“siervo de YHWH”. 

525 Johnson, “Christ the Servant of the Lord”, 107, 126-131. 



 

196 

 Al mismo tiempo que hay una continuidad entre Israel co-
mo siervo y Jesús como siervo, la misión de este último permite 
que la misión original encomendada a Israel se cumpla. En Jesús, el 
siervo por excelencia, la liberación y la salvación alcanzan a todas 
las naciones. El propósito universal de la elección de Israel se con-
sigue mediante la misión del Mesías-siervo.526  

3. “Hijo” 

 Los mismos pasajes que identifican a Jesús con el siervo de 
Isaías en ocasión de su bautismo, también presentan a Jesús como 
hijo (Mt 3:17; Mr 1:11; Lc 3:22). En el caso de Mateo (3:17; 17:5), 
no solo hacen referencia a Isaías, sino que son por lo menos eco de 
tres pasajes diferentes del AT.527 El pasaje de Salmos 2:7 se refería 
al rey David. Sin embargo, desde la extinción de la dinastía de la 
monarquía davídica, este salmo adquiere un matiz profético y se 
aplica al esperado Mesías hijo de David que vendría a reinar cuan-
do Dios restaurara a Israel. El pasaje de Isaías 42:1 es probable-
mente del que se toma la expresión “hijo querido, en él me agradé”. 
Finalmente, algunos eruditos encuentran también ecos de Génesis 
22:2, donde Dios le pide a Abraham: “Toma a tu hijo, tu unigénito, 
que tanto amas”. Esto significaría que Dios, ya en el bautismo de 
Jesús, revela que está dispuesto a sacrificar a su propio hijo, a 
quien ama, por toda la humanidad.  
 Mateo 2:14 menciona el cumplimiento de la profecía de 
Oseas 11:1 “de Egipto llamé a mi hijo”, aplicada a Jesús como cla-
ro ejemplo de que la identificación con una imagen aplicada a Is-
rael, identifica a Jesús con Israel, puesto que el texto de Oseas se 
refiere a Israel.528 De modo que en el Mesías, la función de Israel 
como hijo se cumple finalmente.529  
                                                
526 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 163. 
527 Sal 2:7; Is 42:1; Gn 22:2. Cf. Wright, Knowing Jesus through the Old Testa-

ment, 106. 
528 Holweda, Jesus and Israel, 39-40. 
529 Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, en A Guide to Biblical 

Prophecy, ed. Carl Edwin Armerding y W. Ward Gasque (Peabody, Massachu-
setts: Hendrickson, 1989), 218. Wright señala: “On the shoulders of Jesus as 
the Son of God lay the responsibility of being the true son, succeeding where 
Israel had failed, submitting to God’s will where the had rebelled, obeying 



 

197 

 Lucas, tras la declaración de Jesús como hijo de Dios, enca-
dena en el siguiente párrafo con la genealogía de Jesús que remonta 
directamente hasta Dios. Esta genealogía que resume a grandes 
rasgos la historia de la humanidad hasta el Mesías, es también otro 
argumento a favor de que Jesús encarna en cierto sentido la historia 
del pueblo de Israel. A nivel teológico el relato del Getsemaní (Luc 
22:42) es muy revelador respecto a la imagen de Jesús como “hi-
jo”, ya que allí Jesús lleva hasta lo sumo la obediencia del verdade-
ro hijo de Dios.530 
 La epístola a los Hebreos es el libro del NT que más clara-
mente presenta la gloria y la exaltación de Jesús como Hijo de 
Dios.531 Su filiación estará relacionada con el sufrimiento y la obe-
diencia (Heb 5:8). El relato de las tentaciones también destaca la 
importancia que tiene en este concepto al comenzar todas ellas con 
la duda: “Si eres hijo de Dios” (Mt 4:3, 6; Lc 4:3, 9). Como comen-
ta Wright, como el representante de Israel, Jesús estaba llamado a 
la obediencia. Fue precisamente la obediencia de Jesús como hijo 
de Dios, lo que permitió el cumplimiento del propósito universal de 
Dios para la humanidad.532  

4. “Vid” 
 La palabra “vid” (a;mpeloj) aparece nueve veces en el NT,533 
y en todas las apariciones en los evangelios hay una relación direc-
ta entre Jesús y la vid.534 Ocurre de forma especial en el evangelio 
de Juan. En Jn 15:1, 4, 15 Jesús se apropia de la imagen de la vid 

                                                                                                          
where they had disobeyed” (Wright, Knowing Jesus through the Old Testa-
ment, 124). 

530 Achtemeir y Achtemeier, The Old Testament Roots of Our Faith, 128. 
531 John C. Campbell, “In a Son: the doctrine of Incarnation in the Epistle to the 

Hebrews”, Int 10, nº 1 (1956): 24-38; Pauline Giles, “Son of man in the Epistle 
to the Hebrews”, ExpTim 86 nº 11 (1975): 328-332; Mikeal C. Parsons, “Son 
and high priest: a Study in the Christology of Hebrews”, Evangelical Quarterly 
(EvQ), 60 (1988): 195-215.  

532 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 132.  
533 Mt 26:29; Mr 14:25; Lc 22:18; Jn 15:1, 4, 5; Stg 3:12; Ap 14:18, 19. 
534 Seock-Tae Sohn, The Divine Election of Israel (Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans, 1991), 252. 



 

198 

que el AT identifica con el pueblo de Israel.535 Aunque se han pro-
puesto paralelos relativos a la eucaristía y la literatura intertesta-
mentaria,536 el referente más inmediato es la simbología aplicada a 
Israel en el AT.537 Jesús no solo toma para sí esta imagen (“Yo soy 
la vid”, Jn 15:5), sino que lo hace de forma enfática al declarar: 
“Yo soy la vid verdadera” (h` a;mpeloj h` avlhqinh., Jn 15:1).538 Si 
Jesús representa la verdadera vid, que en el AT simbolizaba al pue-
blo de Israel, se puede concluir que Jesús aquí está diciendo que él 
es el “Israel verdadero”.539 Además, en la última cena identifica el 
“fruto de la vid” con su propia sangre “derramada en vuestro favor” 
(Luc 22:20), porque Jesús es la vid.540  

5. “Luz” 
 En Juan 8:12; 9:5; 12:35, 36, 46, Jesús mismo declara ser la 
“luz del mundo”. Y Juan 1:9; 3:19 presenta a Jesús como “luz ver-
dadera” (to. fw/j to. avlhqino,n). De nuevo, al mencionar el matiz de 
“verdadero” parece implicar una superación, un cumplimiento.  
 En diversas ocasiones el NT también aplica la imagen de la 
luz a los creyentes (Mat 5:14). En Hechos 13:47, por ejemplo, Pa-

                                                
535 Para Richardson, Israel in the Apostolic Church, 187, esta es una clara evi-

dencia de que en Juan, Jesús se describe como el “verdadero Israel”.  
536 Akpunonu, The Vine, Israel and the Church, 132-136. 
537 Charles K. Barrett, The Gospel According to St. John: A Commentary (Phila-

delphia: Westminster Press, 1978), 472. 
538 En lo que representa la última de las imágenes con las que Jesús se describe 

en el Evangelio de Juan con la estructura “yo soy” (Jn 6:35, 51; 8:12; 10:7, 9, 
11, 14; 11:25; 14:26; 15:1, 5). 

539 F. F. Bruce, The Gospel of John (Gran Rapids: Eerdmans, 1983), 305. 
Karlberg sostiene que “In the imagery of the vine Jesus identified his person 
and mission with God’s purposes of old. And as the New Man Jesus called all 
nations and peoples into his spiritual household” (Mark W. Karlberg, “The 
Significance of Israel in Biblical Tipology”, JETS 31 [1988]: 262). Stagg tam-
bién sugiere que cuando Jesús dice “yo soy la vid verdadera” estaba afirmando 
ser el verdadero Israel (Stagg, New Testament Theology, 173). 

540 Akpunonu ahonda la correspondencia de las imágenes y acentúa que en el NT 
es la iglesia la que retoma la imagen de la vid (Akpunonu, The Vine, Israel and 
the Church, 176-198). Sin embargo su razonamiento es más teológico que de 
aplicación directa de la imagen de la vid.  



 

199 

blo y Bernabé se aplican a sí mismos el versículo de Isa 49:6 res-
pecto a ser “luz para los gentiles”, que originalmente se refería a 
Israel, y proféticamente a Cristo. El que la correspondencia entre 
Israel y los creyentes sea directa, hace posible que el NT aplique la 
imagen de la luz tanto a Cristo como a los creyentes.  

6. Rey y confirmador del reino de Dios 
 Un tema central de las expectativas del AT sobre la venida 
del reino es el agrupamiento del pueblo de Dios. El reino incluiría 
las naciones del mundo,541 reunidas en torno al Mesías que reinaría 
sobre un reino universal (Is 55:3-5; Zac 9:10; Mi 5:4). Si bien la 
mayor parte del pueblo en los días de Jesús esperaba que el reino 
de Dios tuviera dimensiones políticas,542 Jesús afirma claramente 
que el reino de Dios era de naturaleza espiritual.  
 El concepto de la realeza de YHWH era conocido en el ju-
daísmo.543 Y la esperanza escatológica del cumplimiento del 
“reinado de Dios” pasa por el Mesías.544 En el NT este agrupa-
miento del pueblo del reino de Dios, ocurre en torno a la persona 
de Jesús, como “rey de Israel” (Jn 1:29). En el AT el rey de Israel 
representaba la encarnación o personificación del pueblo, y en el 
NT el Mesías rey de Israel encarna todas las características del 
nuevo Israel en su persona.545 Jesús surge como Mesías y confir-
mador del reinado davídico (Lc 1:32-33) en cumplimiento de la 
tipología bíblica 
 En los Evangelios sinópticos el anuncio del reino de Dios 
constituye el tema más importante del ministerio de Jesús.546 Pero 
especialmente en Mateo, Jesús es presentado como el rey prometi-
                                                
541 Holweda, Jesus and Israel, 51. 
542 Julius J. Scott, Jewish Backgrounds of the New Testament (Grand Rapids, 

Michigan: Baker Books, 1995), 302. 
543 Cf. los llamados salmos “del reino”: Sal 24, 29, 47, 68, 93, 96, 97, 98, 99-110, 

en los que YHWH aparece como rey de Israel, de las naciones y del cosmos. 
544 Jesús Peláez, “Jesús y el Reino de DIos. Las comunidades primitivas. El ju-

deo-cristianismo”, en Orígenes del Cristianismo: Antecedentes y primeros pa-
sos (Córdoba: El Almendro, 1991), 257. 

545 Achtemeir y Achtemeir, The Old Testament Roots of our Faith, 120. 
546 Scott, Jewish Backgrounds of the New Testament, 297. 



 

200 

do (Mt 2:2). El énfasis principal del libro se centra en la proclama-
ción del evangelio del reino (Mt 4:23; 9:35; 24:14) y las buenas 
nuevas de que ese reino se comienza a realizar en la persona de 
Cristo.547 Jesús, el rey davídico, representa al pueblo delante de 
Dios y consolida un pueblo santo.548 Comenzando por la genealo-
gía, Jesús es presentado como descendiente de la línea davídica 
para enfatizar su condición de rey davídico, y este comienzo tam-
bién transmite la idea de “nuevo comienzo” para el pueblo, una 
“nueva creación”. Jesús es, por tanto, el rey santo de Israel y su 
labor es reunir un pueblo santo y representarlo ante Dios.549  
 Si bien a lo largo de los evangelios no son muy abundantes 
las referencias a Jesús como rey, es muy significativo que en la 
inscripción ordenada por Pilato, no ordena poner “rey de Israel”, 
sino “rey de los judíos”. Ser “rey de los judíos” tenía los compo-
nentes nacionalistas y políticos que apoyaban el único motivo por 
el que Pilato podía justificar su crucifixión. En cambio, es muy 
posible que la designación de “rey de Israel”, tuviese fuertes con-
notaciones religiosas para los dirigentes. En este sentido hay algo 
muy significativo en la conversación entre Jesús y Pilato. Ante la 
pregunta de Pilato “¿Tu eres el Rey de los judíos?” (Mt 27:11; Mr 
15:2; Lc 23:3; Jn 18:33), Jesús no confirma esta declaración. Sin 
embargo Juan recoge la respuesta de Jesús como: “Mi reino no es 
de este mundo. Si mi reino fuera de este mundo mis hombres lu-
charían para que yo no fuera entregado a los judíos. Pero de hecho 
mi reino no es de aquí” (Jn 18:36). 
 Las implicaciones de esta combinación de versículos son 
relevantes. Si Jesús es el verdadero “rey de Israel”, y él mismo con-
firma que su reino “no es de este mundo”, se está dando a entender 
que “Israel” no es una nación “de este mundo”, sino que es una 

                                                
547 Donald A. Hagner, Matthew 1-13, Word Biblical Commentary 33a (Dallas: 

Word Books, 1995), xii. 
548 Michael Dauphinais y Matthew Levering, Holy People, Holy Land: A Theo-

logical Introduction to the Bible (Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 
2005), 139. Jesús como nuevo rey de Israel es presentado en contraste, desde el 
comienzo de Mateo, con el rey Herodes que gobierna con injusticia y por la 
fuerza, al contrario que el reinado de Jesús que no es terrenal, ni con fuerza, 
sino un reinado de amor (ibíd., 141). 

549 Ibíd., 145. 



 

201 

entidad de carácter espiritual. Por eso Pedro puede señalar respecto 
de los creyentes: “Pero vosotros [sois] ‘raza elegida, sacerdocio 
regio, nación santa, pueblo para [ser] patrimonio [de Dios], con el 
fin de que anunciéis las grandezas’ del que os llamó de la oscuridad 
a su luz admirable” (1 P 2:9). 
 La vida, muerte y resurrección de Jesús, en cumplimiento 
de las esperanzas escatológicas del reino del AT, inaugura —aun 
sin traer todavía su consumación escatológica— el reino de Dios en 
la tierra.550 De esta forma se establece la correspondencia plena 
entre el reino de Dios en el AT representado por el pueblo de Israel 
y encabezado por el rey de Israel como tipo del rey prometido por 
Dios,551 y Jesucristo, como cumplimiento de las expectativas del 
reino davídico y asumiendo su papel como verdadero rey y confir-
mador del reino espiritual de Israel.  

Implicaciones hermenéuticas del vínculo Israel-Cristo 

 La correspondencia tipológica que se establece entre las 
imágenes aplicadas a Israel en el AT y a Cristo en el NT, encierra 
un profundo mensaje teológico que debe ser tomado en cuenta a la 
hora de interpretar el término Israel en el NT, y en especial en Pa-
blo.552 Los escritores del NT reclaman que las prefiguraciones ante-
riores se cumplen en Cristo, en quien se realizan las promesas y las 
imágenes del AT.553 Hay analogías muy definidas entre la comuni-
dad que reunió Jesús en torno a su persona como Mesías, y un Is-
rael restaurado,554 según la cuales Jesús encarna el “Israel” ideal y 

                                                
550 Williamson, Sealed with and Oath, 208. 
551 A David se le prometió que el trono de su descendiente sería establecido para 

siempre (2 S 7:8-16). Holweda señala que el descendiente de de David, como 
el rey de Israel, representa al “verdadero Israel”, por eso la genealogía de Jesús 
en Mateo es davídica (Holweda, Jesus and Israel, 33). 

552 Para Cahill se trata de la más completa aplicación tipológica de la Biblia 
(Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 271). 

553 Downing, “Tipology and the Literary Christ-Figure: A Critique”, 18. 
554 Wright, Knowing Jesus through the Old Testament, 113. 



 

202 

cumple su destino.555 Esta interpretación del Mesías como “nuevo 
Israel” no es nueva, ya que estaba latente ya en el propio AT.556  
 En la identificación de Cristo con Israel se ha argumentado 
incluso que la vida de Cristo constituye una reedición de la historia 
del pueblo, de forma que Jesús revive en sí mismo el significado y 
la historia de Israel en la suya propia.557 En el relato del Éxodo 
donde Israel cruza por medio de las aguas se señala su liberación 
final de Egipto y comienza verdaderamente su nueva vida de liber-
tad.558 En Jesús, la correspondencia es precisamente en su bautis-

                                                
555 Sohn, The Divine Election of Israel, 253; Jesús es imaginado en numerosas 

ocasiones como Israel (Dictionary of Biblical Imagery, ed. Ryken Leland, Ja-
mes C. Wilhoit y Tremper Longman III [Downers Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 1998], 440); véase también A. W. Robertson, El Antiguo Testamento en 
el Nuevo (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996), 41. 

556 Como señala Kalberg: “Christological interpretation of the OT, vital to Chris-
tian proclamation, was not suddenly a new way to read de OT (cf. 1 Pet 1:10-
12). Rather, such interpretation was implicit in the sacred writing themselves. 
To be sure, there was greater clarity and depth of understanding with the com-
ing of Christ. We may therefore speak of new perspectives on OT revelation. 
In broadest terms there is movement from promise to fulfillment, from shadow 
to reality….the Messiah revealed himself as the New Israel” (Karlberg, “The 
Significance of Israel in Biblical Tipology”, 262). 

557 McKnight, por ejemplo, sostiene que “Jesus both reenacts and fulfills Israel’s 
history in his baptism at the Jordan (Mat 3), temptations (4:1-11), refashioning 
of the torah (5-7), ten miracles (8-9), selecting twelve apostles as the new 
shepherds of Israel (10:1-4), and recapitulation of specific figures in Israel’s 
history […] Jesus thus is the representative Head as the new Israel, and he thus 
divides human history into de Adam (old Israel) line and the Christ (new Isra-
el) line (Rom 5:12-21)”. Scot McKnight, “Israel”, Dictionary for Theological 
Interpretation of the Bible, ed. Kevin J. VanHoozer (Grand Rapids, Michigan: 
Baker Academic, 2005), 100. En la misma línea, Norman Gulley señala que: 
“The two testaments are Christ-centered. Jesus referred to Himself from the 
Old Testament scriptures (Luke 24:25-27). First, there is a historical 
type/antitype. In the Old Testament Joseph went to Egypt, and then Israel 
(God’s son, Hos 11:1) was brought out of Egypt. In the New Testament        
another Joseph went into Egypt (Mat 2:13-14) and God’s Son Jesus came out 
of Egypt (Mat 2:15). From this same beginning and throughout His life, Jesus 
recapitulated the history of Israel in His life, succeeding where they failed, so 
that all the promises made to them are fulfilled in Him” (Gulley, Systematic 
Theology: Prolegomena, 526). 

558 Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible, 291. 



 

203 

mo, cuando comienza oficialmente su ministerio. El apóstol Pablo 
en 1 Cor 10:1-3 aplica la liberación de Israel en el cruce del mar de 
forma tipológica al bautismo de los creyentes, que a su vez hace 
referencia a la nueva vida “en Cristo”. Lockyer señala que el epi-
sodio de las aguas amargas (Ex 15:23-25), se puede aplicar al rela-
to de de los Evangelios que narra las tentaciones de Jesús en el de-
sierto, así como a todos lo momentos amargos que tuvo que 
padecer.559 France también percibe esta correspondencia entre Is-
rael y la vida de Cristo en el relato de las tentaciones y señala cómo 
las referencias de Jesús al Deuteronomio sugieren que Jesús tenía 
en mente esos pasajes prefigurando su propia experiencia, asimi-
lando las lecciones que Dios había previsto que Israel aprendiera en 
el desierto.560  
 Holweda, por otra parte, argumenta esta interpretación cris-
tológica del “nuevo Israel” a partir de la genealogía de Mateo. Si se 
tiene en cuenta que las genealogías eran resúmenes en los que se 
seleccionaban los miembros de la lista dependiendo de las inten-
ciones del compilador,561 el hecho de que Mateo comience así el 
evangelio: “Documento del origen de Jesucristo, hijo de David, 
hijo de Abraham” (Mat 1:1), parece revelar un nuevo comienzo,562 

                                                
559 Ibíd., 296. 
560 France, Jesus and the OT, 50-51. Para él también los 40 días en el desierto 

reflejan los 40 años en el desierto del pueblo de Israel. 
561 Véase el completo estudio de Marshall D. Johnson, The Purpose of the Bibli-

cal Genealogies with Special Reference to the Setting of the Genealogies of Je-
sus. Society for New Testament Studies Monograph Series 8 (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1969), aunque el autor se centra demasiado en las 
polémicas con los judíos al afrontar la genealogía de Mateo (cf. Herman C. 
Waetjen, “The Genealogy as the Key to the Gospel According to Matthew” 
JBL 95, nº 2 [1976]: 205). Véase también Robert R. Wilson, “Between ‘Azel’ 
and ‘Azel’: Interpreting the Biblical Genealogies”, Biblical Archeologist 42, nº 
1 (1979): 21-22. Para una defensa de la consistencia histórica de las gene-
alogías bíblicas, véase Gary A. Rendsburg, “The Internal Consistency and His-
torical Reliability of the Biblical Genealogies”, VT 12, nº 2 (1990): 185-206.  

562 Cf. W. D. Davies, The Setting of the Sermon on the Mount (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1964), 67-70; D. Hill, The Gospel of Matthew (Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1981), 74; Frederick. D. Bruner, The Christbook: 
A Historical-Theological Commentary: Matthew 1-12 (Waco: Word Books, 
1987), 2. 



 

204 

un nuevo génesis.563 La misma fórmula es empleada en Gén 2:4 al 
hablar de la creación de los cielos y la tierra, y en Gén 5:1 donde se 
habla de los descendientes de Adán. Sin embargo, el hecho de que 
Mateo —dentro de su estrategia simétrica—564 mencione a Jesús 
como hijo de Abraham, parece indicar sobre todo un cumplimiento 
de las promesas hechas a Abraham, realizadas ahora en Jesucris-
to.565  
 El Mesías e Israel, por tanto, se encuentran en una correla-
ción indisoluble. A través de todos los libros del NT se aprecia esta 
correspondencia mediante la cual el Mesías es percibido como el 
“nuevo Israel”.566 Si Cristo como Mesías es depositario de las pro-
mesas de Dios a Israel, entonces los que se unen a él son beneficia-
rions con él de esas promesas.567 Las implicaciones teológicas de 
esta correspondencia tipológica entre Israel y Cristo son numero-
sas, pero una de las más importantes, según destaca Karlberg, es 
que el pueblo étnico de Israel deja de ser el protagonista de la histo-

                                                
563 Cf. Frank Beare, The Earliest Records of Jesus (New York: Abingdon Press, 

1962), 30; Charles Thomas Davis, “The Fulfillment of Creation: A Study of 
Matthew’s Genealogy”, JAAR 41, nº 4 (1973): 535. 

564 Cf. R. P. Nettelhorst, “The Genealogy of Jesus” Journal of the Evangelical 
Theological Society 31, nº 2 (1988): 172. Véase respecto a la estructura del pa-
saje Miguel Ángel Roig Cervera, “La estructura literaria del Evangelio de San 
Mateo” (Tesis Doctoral, Universidad Complutense de Madrid, 1996), 134-140. 

565 “Through Jesus, the Son of Abraham, all nations are being blessed and the 
promise to Abraham is being fulfilled. If Jesus is the one through whom the 
promise is being fulfilled, then he can lay claim to being Abraham’s true      
descendant, the one who is a descendant of Abraham is supposed to be. Jesus, 
then, is true Israel, the one who does everything that Israel was supposed to do 
and who is everything that Israel was supposed to be” (Holweda, Jesus and Is-
rael, 33). De la genealogía se desprende aún otro mensaje teológico profundo. 
En lugar de enfatizar la pureza del linaje, menciona a cuatro mujeres extranje-
ras, que testifican la voluntad divina de incorporar extranjeros a Israel. Ade-
más, representa un fuerte argumento a favor de que la descendencia abrahámi-
ca y davídica está abierta al pueblo de Dios universal (véase en esta línea a 
John C. Hutchinson, “Women, Gentiles, and the Mesianic Mission in 
Matthew’s Genealogy”, BSac 158, nº 2 [2001]: 152-164). 

566 Achtemeir y Achtemeier, The Old Testament Roots of Our Faith, 127 
567 Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, 220. 



 

205 

ria de la salvación, y ya no tiene un estatus bíblico escatológico.568 
Las promesas son ahora —a través de Jesús (2 Co 1:20)— para 
todos los creyentes.569 Restringir el pacto de YHWH únicamente a 
un pueblo étnico, no hace justicia al carácter teológico del pacto 
eterno. El pacto con el Israel histórico representa una importante 
etapa histórica, pero siempre con una vocación universal que se 
cumple finalmente en el Mesías, en quien todos los pactos encuen-
tran su cumplimiento en el gran “nuevo pacto” que solo él puede 
establecer al asumir la función de Noé, Abraham, Isaac, Jacob e 
incluso el antitipo monárquico del rey David. Todas las promesas 
tienen en él “el sí” y el cumplimiento.570 Dios salva a toda la hu-
manidad a través de un pueblo que integra “en Cristo” a todos los 
demás pueblos,571 formando una nueva humanidad.572 A partir de 
Cristo, la diferenciación étnica en el plan de salvación carece de 
sentido y es teológicamente incoherente.573 
                                                
568 Como sostiene Karlberg: “If one grants that national Israel in OT revelation 

was truly a type of the eternal kingdom of Christ, then it seems that, according 
to the canons of Biblical typology, national Israel can no longer retain any in-
dependent status whatever” (Karlberg, “The Significance of Israel in Biblical 
Tipology”, 259). Más adelante amplia estas implicaciones a los argumentos 
premilenaristas y milenaristas respecto a las pretensiones sionistas. Señala que: 
“Genuine typological interpretation rules out any additional literal fulfillment 
of the land-promise in a future restoration of national Israel subsequent to or 
alongside the messianic fulfillment, as found in certain varieties of premillen-
nial and postmillennial schemes” (ibíd., 259-260). Véase también France, Jesus 
and the OT, 41. 

569 Cahill, “Hermeneutical Implications of Typology”, 274. 
570 Véase el estudio de Lockyer, All the Messianic Prophecies of the Bible, sobre 

el conjunto de profecías mesiánicas en la Biblia y su cumplimiento en Cristo. 
571 José Alonso Díaz, “El Israel de la fe y el Israel de la historia en cuanto a la 

elección y alianza divinas”, Estudios Eclesiásticos 46 (1971): 168. Ver al res-
pecto de la relación entre Israel y las naciones que se debían incorporar en él 
Eckhard J. Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, JETS 45, 1 
(2002): 35-51. 

572 Clowney, “Israel and the Church: The New Israel”, 217. 
573 Como señala Schwarz: “The ethnic particularity of salvation had become 

obsolete since Jesus, formerly the Messiah of the Jews, had been enthroned as 
Lord and Savior of the whole World. Our Savior is at the same time the Lord 
of the universe (Phil 2:9-11): all of humanity, all cosmic powers, and the whole 
universe belong to him. Through Christ’s enthronement all people have access 



 

206 

Israel en el NT 

 Un estudio sincrónico del término Israel en el NT muestra 
que la noción teológica de “Israel” entre los apóstoles y discípulos 
era conocida por Pablo, y que su utilización está de acuerdo con el 
resto de referentes que aparecen —de forma explícita o implícita— 
en el NT. Observar similitudes o diferencias entre el uso de Israel 
en unos y otros ayuda a determinar el paradigma hermenéutico que 
se desprende de los textos.  
 El término Israel (VIsrah,l) aparece 68 veces en el NT, y los 
autores que más lo utilizan son Lucas574 y Pablo.575 Sin embargo, 
como el objetivo final de la presente investigación se centra en una 
declaración de la epístola a los Romanos, se dejará el análisis del 
término Israel en Pablo para una sección aparte. 

Israel en el Evangelio de Mateo 
 En Mateo el término Israel aparece en doce ocasiones.576 
Quizá por ser un evangelio escrito especialmente para una audien-
cia judía,577 el concepto de Israel adquiere más relevancia que en 
otros. De hecho se ha llegado a afirmar que la noción de un “ver-
dadero Israel” articula toda la teología del libro.578 
 En Mt 2:6 la referencia a Israel aparece en una cita de Mi-
queas 5:2 “Porque de ti saldrá un guiador, que apacentará a mi 
pueblo Israel”.579 Es una profecía que presenta al Mesías como 
                                                                                                          

through faith to his kingdom and to salvation” (Hans Schwarz, Christology 
[Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1998], 131-132). 

574 12 veces en el evangelio de Lucas y 15 en Hechos. 
575 17 veces en total, 11 de ellas en Romanos. 
576 Mt 2:6, 20, 21; 8:10; 9:33; 10:6, 23; 15:24, 31; 19:28; 27:9, 42. 
577 Hagner, Matthew 1-13, xii; William Hendriksen y Simon J. Kistemaker, Ex-

position of the Gospel According to Matthew, Baker’s New Testament Com-
mentary, vol. 9 (Grand Rapids, Michigan: Baker Books House, 2001), 97. 

578 Wolfgang Trilling, El verdadero Israel: Estudio de la teología de Mateo, trad. 
Carlos Fernández Barberá (Madrid: Ediciones Fax, 1974), 138; véase también 
Richard J. Dillon, “Towards a Tradition-History of the Parables of the True Is-
rael (Matthew 21:33-22-14)”, Bib 47, nº 1 (1966): 1-42. 

579 W. D. Davies, y D. C. Allison, A critical and exegetical commentary on the 
Gospel according to Saint Matthew, vol. 1 (New York: T&T Clark Internatio-



 

207 

guiador de su pueblo, un “Israel” en referencia al pueblo de Dios 
como entidad atemporal de la cual Jesús es el guiador eterno (cf. Jn 
10:11, 14). Hay una referencia en la que Israel tiene un sentido 
territorial,580 sin embargo, no es un uso común.581 En otros regis-
tros Israel se opone a los gentiles, como entidad colectiva. Por 
ejemplo, en Mt 8:10 se contrasta la fe del centurión con la poca fe 
encontrada por parte de los que pertenecían originalmente a Israel: 
“Al oír[lo], Jesús quedó sorprendido, y dijo a los que [lo] seguían: 
‘Os digo de verdad, en ninguno encontré tanta fe en Israel’” En 
9:33, la gente se sorprende del milagro de la curación del endemo-
niado, y exclama: “Jamás se vio cosa igual en Israel”, en referencia 
al pueblo como entidad histórica. En 10:6 el vocablo se contrapone 
a los territorios gentiles y samaritanos, cuando Jesús ordena a los 
discípulos que vayan primero a las “ovejas perdidas de la casa de 
Israel”. En 15:24 aparece la misma expresión en boca de Jesús, 
cuando habla con la mujer cananea. En estas comparaciones se 
mencionan las ovejas perdidas de la “casa de Israel” (en vez de 
decir “Israel”), probablemente porque en el AT la expresión “casa 
de Israel” suele tener una connotación corporativa, y podría hacer 
referencia a Israel como nación.582  
 Los milagros que realiza Jesús mueven a la multitud a ala-
bar al “Dios de Israel” en 15:31, en un uso de la expresión compa-
rable al AT, ya que el contexto parece implicar una audiencia más 
bien judía. En 19:28 Jesús les dice a sus discípulos “vosotros, los 
que me seguisteis, cuando en la regeneración [paliggenesi,a|] se 
siente el Hijo del Hombre en su trono esplendoroso, os sentaréis 
también vosotros en doce tronos para juzgar a las doce tribus de 

                                                                                                          
nal, 2002), 242, señala que más que una cita parece una interpretación, pues no 
es tomada literalmente ni de la LXX ni del TM. 

580 En Mat 2:20-21 se narra la vuelta de Jesús y sus padres a la “tierra de Israel”, 
y hace referencia a Judea. 

581 Generalmente los territorios de la zona (Judea, Galilea, Samaria, etcétera) se 
mencionan por sus nombres regionales sin hacer referencia a Israel como uni-
dad geográfica. 

582 Este matiz es pasado por alto por Harvey, True Israel, 236, quien entiende 
que de este versículo se desprende que los “gentiles” no llegan a formar parte 
de “Israel”, mientras que un poco más adelante reconoce que este versículo no 
pretende hacer una redefinición de “Israel” (ibíd.).  



 

208 

Israel”. Esta cita con tinte escatológico, familiar ya en la escatolo-
gía judía,583 introducido por el concepto de “regeneración”        
(paliggenesi,a|), parece ser una expresión corporativa que no se 
restringe a un determinado momento histórico, sino al pueblo en 
sentido diacrónico. En 27:9 Israel aparece en una cita del AT.584 En 
27:42 se mencionan las burlas de los sacerdotes, fariseos y demás 
dirigentes cuando Jesús estaba en la cruz: “Salvó a otros [y] no 
puede salvarse a sí mismo. Es Rey de Israel: baje ahora de la cruz y 
creeremos en él”. Finalmente, en la inscripción ordenada por Pila-
to, como ha sido señalado con anterioridad, no ordena poner “rey 
de Israel”, sino “rey de los judíos”. Ser “rey de los judíos” tenía 
implicaciones políticas, pero ser “rey de Israel” tenía implicaciones 
religiosas. Por eso, aquí “Israel” no se puede identificar con los 
judíos, sino que hace referencia al pueblo como entidad religiosa. 

Los referentes del término Israel en Mateo son variados, pe-
ro destaca el concepto de un Israel más allá de la nación judía. Al-
gunos autores sostienen que puesto que Mateo no acuña el concep-
to de “verdadero Israel”, Israel no se refiere en el libro a un “nuevo 
Israel” ni al reino de los cielos.585 Sin embargo es evidente que el 
concepto de un Israel diferente del étnico, definido en términos 
espirituales, está latente a lo largo del libro.586  
                                                
583 El concepto que presenta está presente en pasajes intertestamentarios como    

1 En 95:3; 1 QH 4:22. 
584 A pesar de señalarse como de Jeremías, la referencia parece ser realmente de 

Zacarías 11:3 (cf. Donald A. Hagner, Matthew 14-28, Word Biblical Commen-
tary 33a (Waco: Word Press, 1996), 813. 

585 E.g. Harvey, The True Israel, 237. 
586 Cf. Trilling: “Para él [Mateo] la historia de la salvación del Antiguo Testa-

mento desemboca sin tachaduras, correcciones o interpretaciones nuevas por 
una línea recta en la del Nuevo Testamento. La Iglesia, en sentido estricto, no 
es un nuevo Israel, que hubiera avanzado al lugar del viejo, sino el auténtico 
Israel, verdadero, tal como Dios lo pensó desde el principio. El convencimiento 
de ser el verdadero Israel lo había tenido más de un grupo antes, a la vez y des-
pués de Mateo y sin embargo ninguno de ellos debió haberlo vivido con la de-
cisión y exclusividad que nos sale aquí al encuentro” (Wolfgang Trilling, El 
verdadero Israel: estudio de la teología de Mateo, trad. Carlos Fernández Bar-
berá [Madrid: Ediciones Fax, 1974], 138). Beker señala que Mateo está con-
vencido de que la iglesia es el verdadero Israel precisamente porque Jesús y su 
nueva ley han cumplido las promesas antiguas (J. Christiaan Beker, “Romans 
9-11 in the Context of the Early Church”, PSBSup 1 [1990]: 42).  



 

209 

Israel en el Evangelio de Marcos 

 En Marcos se menciona a Israel solo en dos ocasiones. En 
12:29 el término aparece en boca de Jesús cuando recita parte del 
šema en respuesta al escriba. La segunda ocurre en el relato parale-
lo de la crucifixión en 15:32. La reflexión al respecto es la misma 
que en el caso de Mateo, ya que la proclamación de rey de los ju-
díos tenía implicaciones políticas, mientras que ser el “rey de Is-
rael” tenía connotaciones religiosas.587 

Israel en el Evangelio de Lucas-Hechos  

 Lucas presta una atención especial a la noción de Israel en 
tanto que nación.588 A lo largo de su obra se aprecia un cambio en 
las perspectivas, en una dirección que se podría calificar de “uni-
versalización”. Esta evolución se percibe a partir de los primeros 
versículos en los que se menciona la esperanza mesiánica de Israel 
en los anuncios del nacimiento de Juan el Bautista y de Jesús (Lc 
1:16-17, 33). Más adelante señala el continuo rechazo del Mesías 
por el pueblo judío y, finalmente el proceso termina con la última 
declaración de Pablo en Hechos 28:28 en la que sostiene: “Por tan-
to, que os quede claro que esta salvación de Dios ha sido enviada a 
los gentiles; y ellos escucharán”. La esperanza soteriológica de 
“Israel” como nación se va desplazando a lo largo del relato hacia 
todos los pueblos, terminando con esta nota de universalismo en la 
salvación ofrecida ahora a los gentiles.589 Los exegetas suelen des-
                                                
587 R. T. France, The Gospel of Mark: A Commentary on the Greek Text (Grand 

Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002, 647. 
588 J. Van Goudoever, “The Place of Israel in Luke’s Gospel”, NovT 8, nº 2 

(1966): 124. Goudoever en su estudio compara diferentes pasajes en Lucas y 
en los otros evangelios y llega a la conclusión de que el apóstol trata con mu-
cho cuidado el asunto del Israel étnico, para tratar de mostrar la universalidad 
de la salvación sin desechar a los judíos. 

589 Tannehill subraya precisamente el carácter trágico de este cambio de expecta-
tivas respecto a la nación de Israel fruto del rechazo del Mesías por la mayor 
parte del pueblo judío (Robert C. Tannehill, “Israel in Luke-Acts: A Tragic 
Story”, JBL 104, nº 1 [1985]: 69-85). David Ravens en cambio, sostiene que la 
salvación futura de Israel dirige el conjunto de amonestaciones a los judíos en 
las obras de Lucas (Luke and the Restoration of Israel. Journal for the Study of 
the New Testament Supplement Series 119 [Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1995], 255, pero para ello tiene que renunciar a la coherencia teológica 



 

210 

tacar esta evolución como prueba de la continuidad que la obra de 
Lucas presenta entre Israel-Jesús-Iglesia.590  
 La primera mención de Israel ocurre en Luc 1:16 en la des-
cripción del ángel sobre el futuro ministerio de Juan “el Bautista”: 
“Y convertirá a muchos de los hijos de Israel al Señor su Dios”. 
Aquí “hijos de Israel” hace referencia a los judíos que vivían en 
tiempos de Juan, algunos de los cuales se iban a convertir.591 Más 
adelante aparece de nuevo el término Israel cuando María recuerda 
cómo Dios “acoge a su siervo Israel, recordando [la] misericordia” 
(Luc 1:54). En 1:68, Zacarías declara: “Bendito el Señor, Dios de 
Israel, porque visitó y realizó el rescate de su pueblo”. En esta ex-
presión se reitera el concepto de Dios en relación con su pueblo 
como comunidad del pacto a la que Dios redime. El relato termina 
con un resumen de la infancia de Juan hasta su manifestación a 
Israel (Lc 1:80). Aquí Israel está definido por los versículos ante-
riores en los que se profetiza la labor de Juan de “dar a su pueblo el 
conocimiento de la salvación con [el] perdón de sus pecados” (Lc 
1:77) en referencia a la nación, en la que desempeña su ministerio. 
 En 2:25 se señala que Simeón esperaba la consolación de 
Israel y más adelante en el versículo 32 se contrapone de nuevo 
Israel a “los gentiles”. Simeón probablemente se refiere a las espe-
ranzas de salvación y gloria del pueblo en general con la llegada 

                                                                                                          
del NT y opone la teología de Lucas a la de Mateo y la de Pablo (ibíd., 173-
245). Más recientemente, Michael E. Fuller concluye que la restauración de 
Israel que tiene en mente Lucas, se identifica con un Israel escatológico repre-
sentado por los doce, y tiene lugar en la entronización de Jesús y su revelación 
en Pentecostés (The Restoration of Israel: Israel’s Re-gathering an the Fate of 
the Nations in Early Jewish Literature and Luke-Acts. Beihefte zur Zeitschrift 
für die neutestamentliche Wissenschaft, 138 [Berlin: Walter de Gruyter, 2006], 
271-272. 

590 Alfonso S. Muñoz, El Mesías y la hija de Sión (Madrid: Editorial Ciudad 
Nueva, 1994), 400. Véase discusión en José Antonio Jáuregui, “‘Israel’ y la 
Iglesia en la teología de Lucas”, Estudios Eclesiásticos, 61 nº 237 (1986): 129-
149. 

591 Harvey no es del todo preciso, al identificar aquí a “Israel” con el “pueblo 
preparado para el Señor” en el versículo siguiente (Harvey, The True Israel, 
238). La expresión completa es “hijos de Israel” y hace referencia al pueblo 
judío porque solo unos cuantos de ellos se iban a convertir, por eso no todos 
podían formar el “pueblo preparado” del siguiente versículo.  



 

211 

del Mesías,592 y sin embargo, sus palabras trascienden al pueblo 
judío y engloban a todos a los que Jesús iba a proporcionar salva-
ción. En el versículo 34, no obstante, se anuncia que ocasionaría 
caída y levantamiento de muchos en Israel, en referencia al pueblo 
como nación. En 4:25-27 el término Israel se usa en oposición a 
Sarepta y a Siria en los tiempos de los profetas, en un sentido étni-
co y geográfico. En el relato de Zaqueo, Jesús lo llama “hijo de 
Abraham” después de su conversión (Lc 19:9). Goudoever ve en 
esta designación un indicio de que, según Lucas, no todos los des-
cendientes de Abraham por linaje son verdaderamente “hijos de 
Abraham”,593 es decir, miembros de “Israel”. En 24:21 los discípu-
los que viajaban a Emaús explican su esperanza en que Jesús que 
fuese el que había de “liberar a Israel”. Aquí Israel, probablemente, 
hace referencia al pueblo como nación, al reflejar la esperanza me-
siánica nacional de los discípulos.594  
 En el libro de los Hechos, la primera ocasión en la que se 
menciona Israel es en 1:6, cuando los discípulos preguntan: “Señor, 
¿[es] en este tiempo [cuando] piensas restaurarle a Israel el reino?”. 
Los discípulos todavía no tenían una clara concepción de la natura-
leza del reino de Dios, por eso les costaba desprenderse de las ex-
pectativas tradicionales. Pero la restauración que Jesús iba a reali-
zar, como señala Tiede, era precisamente la restauración de la 
vocación del verdadero “Israel” para ser una luz a los gentiles hasta 
lo último de la tierra.595  
 En 2:22, Pedro se dirige a los “hombres de Israel”. La mis-
ma expresión aparece también en otros versículos.596 Harvey sos-
tiene que aquí el término es sinónimo de “hijos de Judá y todos los 
                                                
592 I. Howard Marshall, The Gospel of Luke: A Commentary on the Greek Text. 

The New International Greek Testament Commentary (Grand Rapids, Michi-
gan: Eerdmans, 1978), 121. 

593 J. van Goudoever, “The Place of Israel in Luke’s Gospel”, NovT 8, nº 2 
(1966): 123. 

594 Marshall, The Gospel of Luke, 895; John Nolland, Luke 18:35-24:53, Word 
Biblical Commentary 35c (Dallas: Word Books, 2002), 1203. 

595 David L. Tiede, “The Exaltation of Jesus and the Restoration of Israel in Acts 
1”, HTR, 79, nº 1, Christians among Jews and Gentiles: Essays in Honor of 
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 286. 

596 Hch 3:12; 5:35; 13:16; 21:28. 



 

212 

que viven en Jerusalén” (2:5). Es decir, que se podría identificar 
con “judíos”. Es un término honorífico que se usa en discursos, en 
lugar de “hijos de Israel”. En 4:8-10, 27 las menciones del pueblo 
de Israel, se refieren a la nación. En 5:31, Pedro afirma respecto a 
Jesús: “A ése elevó Dios a su derecha como Príncipe y Salvador, 
para darle a Israel arrepentimieno y perdón de [los] pecados”. A 
pesar de que el perdón de pecados se ofrece a todos los creyentes, 
el contexto indica que Pedro está mostrando la posibilidad de arre-
pentimiento del pueblo como nación.  
 La última vez que se menciona Israel en Hechos 28:20 es en 
el discurso en el que Pablo dice estar preso por la “esperanza de 
Israel”. A la luz de otras declaraciones similares,597 parece que la 
“esperanza” tenía que ver con la resurrección de los muertos, la de 
Jesús en particular. Sin embargo, en 26:6-7 el contenido de la espe-
ranza se relaciona con el cumplimiento de las promesas a los pa-
triarcas.598 Por tanto, da la impresión de que en esta frase Israel 
hace referencia al pueblo judío como nación, cuya esperanza entra-
ba en conflicto con el cumplimiento mesiánico en Jesús de las 
promesas bíblicas a las que se refería Pablo.599 En todo caso el libro 
de Hechos termina con la predicación de la salvación a los gentiles 
culminando de esta manera el enfoque universal del libro. La con-
tinuidad del propósito de la salvación a Israel sigue presente, pero 
ahora se incluye a todos en ese propósito.600  

                                                
597 Cf. “Entonces Pablo, notando que una parte era de saduceos y otra de fariseos, 

alzó la voz en el concilio: Varones hermanos, yo soy fariseo, hijo de fariseo; 
acerca de la esperanza y de la resurrección de los muertos se me juzga” (Hch 
24:15); “teniendo esperanza en Dios, la cual ellos también abrigan, de que ha 
de haber resurrección de los muertos, así de justos como de injustos” (23:6).  

598 Hch 26:6-7 “Y ahora, por la esperanza de la promesa que hizo Dios a nuestros 
padres soy llamado a juicio; promesa cuyo cumplimiento esperan que han de 
alcanzar nuestras doce tribus, sirviendo constantemente a Dios de día y de no-
che. Por esta esperanza, oh rey Agripa, soy acusado por los judíos”. 

599 Charles K. Barrett, The Acts of the Apostles, A Critical and Exegetical Com-
mentary on the Acts of the Apostles, vol. 2 (Edinburgh: T&T Clark Interna-
tional, 2004), 1240. 

600 O’Toole señala que “la principal razón de Lucas para escribir Lucas-Hechos 
es mostrar que el Dios del Antiguo Testamento continúa aportando su salva-
ción a Israel, que ahora son los cristianos”. Ver, Robert F. O’Toole The Unity 



 

213 

Israel en la literatura juanina 

 El término Israel aparece cuatro veces en el evangelio de 
Juan.601 El interés del libro en el concepto de Israel se hace explíci-
to en pocas ocasiones, pero se presupone en muchas secciones co-
mo parte del universalismo de la obra.602 En 1:31, se registra en un 
pasaje de la infancia de Juan el Bautista paralelo a Lucas 1:80. 
Aunque 1:47 no menciona a Israel, sino la expresión “israelita” 
aplicada a Natanael, conviene prestar atención a esta referencia, ya 
que es la única vez que aparece esta expresión en el evangelio de 
Juan, y tiene una connotación positiva, mientras que la expresión 
“los judíos” suele tener una connotación negativa a lo largo de todo 
el evangelio.603 La traducción de la segunda parte del versículo ha 
sido debatida. El texto griego dice: i;de avlhqw/j VIsrahli,thj evn w-| 
do,loj ouvk e;stinÅ La versión Cantera-Iglesias traduce la expresión 
como “Mira, un israelita verdaderamente sin dolo”. Sin embargo, el 
que avlhqw/j sea un adverbio y no un adjetivo, hace que una traduc-
ción más literal sea “he aquí verdaderamente un israelita, en quien 
no hay engaño”, implicando que Natanael es considerado israelita 
sobre bases distintas a la etnia. Los comentaristas, sin embargo, 
están divididos respecto a la interpretación del versículo. Para Leon 
Morris “israelita” significa aquí un “verdadero hijo de Israel” con 
el mismo sentido que en Ro 2:29.604 D. A. Carson, sin embargo, 
señala que Juan durante todo el Evangelio utiliza avlhqw/j de forma 
adverbial (“verdaderamente”, no “verdadero”), por eso no es pro-
bable que esté definiendo a Natanael como un “verdadero israelita” 
sino que el énfasis se hace en que efectivamente es un “israelita 
auténtico” en el que no hay engaño, ya que a diferencia de otros 
contemporáneos él buscaba la verdad de forma sincera y sin do-
                                                                                                          

of Luke’s Theology: An Analysis of Luke-Acts (Wilmington, Delaware: Michael 
Glazier, 1984), 267. 

601 Jn 1:31, 49; 3:10; 12:13. 
602 Richardson, Israel in the Apostolic Church, 181. 
603 Barclay Moon Newman y Eugene Albert Nida, A Handbook on the Gospel of 

John (New York: United Bible Societies, 1993), 48. 
604 Leon Morris, The Gospel According to John. The New International Com-

mentary on the New Testament (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1971), 
166. 



 

214 

blez.605 Para otros autores, la voluntad de Natanael se distingue de 
la actitud de los demás judíos, por eso Jesús lo declara un verdade-
ro representante de Israel.606 Raymond Brown relaciona este ver-
sículo con la distinción entre los verdaderos israelitas que hace 
Pablo en Ro 9:6, de modo que la implicación del versículo es que 
el “verdadero israelita” es el que cree en Jesús.607 Rudolf Schna-
ckenburg reconoce que el uso de avlhqw/j es adverbial, sin embargo 
sostiene que aquí la expresión implica que Natanael es un israelita 
“genuino”, es decir, un digno representante del pueblo de Dios.608 
Hengel, en la misma línea, lo considera “el judío creyente ideal”.609 
El que se afirme que no hay engaño en él también puede hacer refe-
rencia a que Natanael es un descendiente de Jacob-Israel que no 
comparte el engaño de su ilustre antepasado.610 De esta forma, la 
situación “sin engaño” paralela al patriarca tras su cambio de iden-
tidad, se convierte precisamente en el motivo de su consideración 
como digno representante del pueblo de Israel, poniendo de mani-
fiesto el significado teológico original del término Israel. Por eso 
es posible entender la expresión como “una fórmula de identifica-
                                                
605 Donald A. Carson, The Gospel According to John, The Pillar New Testament 

Commentary (Leicester: InterVarsity Press; Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1991), 160. 

606 Craig R. Koester, “Messianic Exegesis and the Call to Nathanael (John 1:45-
51)”, JSNT 39 (1990): 24, recoge también la acepción de Natanael como un 
representante de Israel, aunque no la noción de “verdadero israelita”, aunque es 
bastante cercana; Hill considera que la expresión se refiere a Natanael como un 
“tipo” de Israel, como representante de los creyentes dentro del pueblo (C. E. 
Hill, “The Identity of John’s Nathanael”, JSNT 67 [1995]: 45-61). 

607 Raymond E. Brown, The Gospel According to John (I-XII), Anchor Bible 29 
(New York: Doubleday & Company, 1966), 86-87. 

608 Rudolf Schnackenburg, The Gospel According to St John, vol. 1 (Tunbridge 
Wells: Burns & Oates, 1984), 316. 

609 M. Hengel, The Johannine Question, trad. J. Bowden (London: SCM Press, 
1989), 19. 

610 George R. Beasley-Murray, John, Word Biblical Commentary 36 (Dallas: 
Word, Incorporated, 1998), 27; William Hendricksen, The Gospel According to 
John, vol. 1, Baker New Testament Commentary (Grand Rapids, Michigan: 
Baker Books, 1953), 109-110; J. H. Bernard, A Critical and Exegetical Com-
mentary on the Gospel According to St. John, ed. Alan Hugh McNeile (New 
York: C. Scribner' Sons, 1929), 63. 



 

215 

ción de cuño derásico, en la que Natanael es denominado un autén-
tico creyente mediante el recurso a la tipología veterotestamentaria 
del ‘israelita’”.611 

Israel aparece también en Juan 3:10 en el diálogo con Nico-
demo en referencia al pueblo del que Nicodemo era “maestro”  
(dida,skaloj). Y, finalmente, en 12:13 hay una referencia a Jesús 
cuando fue aclamado como “el rey de Israel”. La expresión, como 
ha sido señalado, está cargada de contenido teológico implicando 
que Israel representa una comunidad religiosa. 
 Hay un pasaje clave en el evangelio de Juan que, aunque sin 
mencionar el término Israel, transmite un profundo mensaje teoló-
gico sobre esta noción. Juan 11: 47-52 describe la esperanza esca-
tológica del pueblo, y el cumplimiento en la persona de Cristo de 
ese propósito muriendo no solamente “por la nación”, sino también 
“para congregar en uno a los hijos de Dios que estaban dispersos” 
(i[na kai. ta. te,kna tou/ qeou/ ta. dieskorpisme,na sunaga,gh| eivj e[n). 
El motivo de restauración y reunión de los hijos de Dios (ta. te,kna 
tou/ qeou) para congregarlos en uno (eivj e[n) hace referencia a la 
composición del pueblo de Dios reunido en torno a la persona de 
Cristo. John A. Dennos demuestra que en este versículo se describe 
la agrupación del “verdadero Israel” en la persona de Jesucristo en 
cumplimiento de la esperanza mesiánica.612 
 En Apocalipsis, el término Israel aparece en 2:14, en una 
referencia a los miembros del pueblo del AT como “hijos de Israel” 
explicando las acciones de Balaam. En las otras dos menciones (7:4 
y 21:12) son a las tribus de los “hijos de Israel”. Más allá de la in-
terpretación tipológica de las doce tribus en estos versículos, la 
referencia clara es a las doce tribus de los israelitas, por eso la ex-
presión elegida es los “hijos de Israel” en ambas.613 Según Caird y 
                                                
611 Cf. Agustín del Agua Pérez, El método midrásico y la exégesis del Nuevo 

Testamento, Biblioteca Midrásica 4 (Valencia: Institución San Jerónimo para la 
Investigación Bíblica, 1985), 231-232. 

612 John A. Dennos, Jesus’ Death and the Gathering of True Israel: The Johan-
nine Appropriation of Restoration Theology in the Light of John 11:47-52, 
WUNT 217 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006), 341-353. 

613 Stagg percibe una estrecha relación entre las doce tribus y los doce apóstoles 
en la nueva Jerusalén. Por otra parte, la idea de los doce apóstoles como simbó-
lico de las doce tribus no puede pasar desapercibida en el NT (Stagg, New Tes-
tament Theology, 175). Christopher R. Smith también realiza una interesante 



 

216 

Hurst, no hay duda de que el autor del Apocalipsis considera a las 
iglesias como herederas de todas las promesas del AT, y ve a la 
iglesia como “Israel”.614 Aunque Harvey afirma que Israel en Apo-
calipsis es el nombre de una comunidad histórica que incluye tanto 
a buenos como malos,615 no se puede afirmar esa conclusión a par-
tir del análisis de los textos en los que aparece. Aunque se puedan 
extraer aplicaciones teológicas del concepto de pueblo de Dios, el 
uso del término Israel en Apocalipsis no parece aportar ningún 
significado especial más allá del señalado.  

Resumen 
 En el NT Israel tiene menos referentes que en el AT. Israel 
sigue refiriéndose al pueblo judío descendiente por linaje del pa-
triarca. Sin embargo, a lo largo del NT se va delineando una noción 
de “Israel” diferente de la nacional, designando al pueblo que se 
congrega en torno al Mesías. Este “Israel” —del cual Jesús es el 
rey—, “no es de este mundo”, y por tanto, no está conformado por 
criterios étnicos sino espirituales. 

 Israel en Pablo 
 Estudiar el concepto de Israel en Pablo implica reflexionar 
en primer lugar sobre el uso que Pablo hace del AT, a la vez que 
sobre su interpretación del evangelio.616 Pablo construye su visión 
del AT y su teología desde un prisma cristológico, y este paradig-
ma interpretativo le permite mantener la continuidad entre ambos 
testamentos, a la vez que reduce la tensión entre las promesas y sus 
cumplimientos. Respecto a la exégesis paulina, Ellis señala dos 

                                                                                                          
comparación sobre la forma de presentar las tribus y concluye que el propósito 
es presentar a la iglesia como el “Nuevo Israel” (Christopher R. Smith, “The 
Portrayal of the Church as the New Israel in the Names an Order of the Tribes 
in Revelation 7:5-8”, JSNT 39 [1990]: 111-118).  

614 Caird y Hurst, New Testament Theology, 56. 
615 Harvey, The True Israel, 250. Harvey parece contradecirse poco después, ya 

que al terminar el repaso de los primeros escritos cristianos, dice que en estos 
textos, Israel es una entidad supratemporal que enlaza las generaciones pasa-
das, presentes y futuras de la audiencia de Dios (ibíd., 256). 

616 Davies, Paul and the People of Israel, 4. 



 

217 

principios fundamentales en la compresión que Pablo tiene del AT. 
En primer lugar, el apóstol lee la Escritura desde su punto de vista 
del tiempo del fin, en el que la historia y la profecía del AT se han 
realizado y cumplido en Cristo.617 El misterio del evangelio, predi-
cho en el AT, es ahora hecho manifiesto en Cristo (Ro 16:26). Pa-
blo asume la validez de este principio y su interpretación cristoló-
gica del AT proviene de él. Un segundo principio es el concepto 
judío de solidaridad corporativa: según este principio Israel el pa-
triarca, la nación de Israel, el rey de Israel y el Mesías están en una 
relación tan estrecha que uno puede ser citado como personifica-
ción o encarnación del otro.618  
 Para el apóstol, Cristo no representa simplemente un factor 
de significado añadido al AT, sino la única forma en la que el AT 
puede ser correctamente interpretado. No solo ve a Cristo en todo 
el AT, sino que ve toda la historia y la profecía del AT desde el 
punto de vista de la era mesiánica en la que el AT se revela plena-
mente, cumplido en Jesús y en su nueva creación. Por eso, es nece-
sario tener en cuenta no solo el contexto literario y teológico desde 
el que Pablo escribe respecto de Israel, sino también su paradigma 
de interpretación cristológico y cristocéntrico. Porque Pablo, más 
que otros escritores del NT, “redefine” o más bien “redescubre” el 
significado del término Israel y lo utiliza con este sentido en su 
argumentación teológica.619  

1 Corintios  
 La única vez que aparece Israel en 1 Corintios es en 10:18 
“Fijaos en el Israel según la carne (VIsrah.l kata. sa,rka)”. Aquí la 
expresión kata. sa,rka no tiene una connotación negativa en el sen-

                                                
617 Larry J. Kreitzer, “Eschatology”, en Dictionary of Paul and his letters, 256. 
618 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 135-136. Ellis señala que esta relación 

es particularmente importante para entender la comprensión paulina sobre te-
mas como el pecado original, la simiente de Abrahán, Israel y el cuerpo de 
Cristo (ibíd.). 

619 Davies, Paul and Rabbinic Judaism, 78; Davies, “Paul and the People of 
Israel”, 5. 



 

218 

tido de “Israel carnal,620 sino que se refiere a Israel como nación, 
como etnia, como pueblo histórico.621 Lo interesante de este pasaje 
es precisamente la especificación “según la carne” que se añade en 
la expresión. Si el término Israel únicamente pudiese referirse a la 
nación histórica, no tendría sentido la explicación “según la carne” 
o —al menos— no añadiría ningún tipo de información. Por eso, el 
que Pablo haga mención de forma explícita a un “Israel según la 
carne” puede implicar la existencia de un “Israel” diferente, no 
definido “según la carne”. Muchos autores deducen a partir de este 
versículo que Pablo concibe otro “Israel” de carácter espiritual 
formado por todos los creyentes cristianos.622 En este sentido es 
fácil comprender que el versículo está poniendo de manifiesto la 
comprensión paulina sobre el pueblo de Dios, y su designación 
como “Israel” sin connotaciones étnicas.623 Esta expresión destaca 
aún más si se pone en contraste con los primeros versículos del 
capítulo. El texto comienza aludiendo a los hebreos que salieron de 
Egipto, a quienes denomina “nuestros padres”; a continuación, des-
taca algunos elementos “espirituales” relacionados con ellos en los 
versículos 4 y 5: “alimento espiritual (pneumatiko.n)”, “bebida espi-
                                                
620 Cf. Simon J., Kistemaker y William Hendriksen, Exposition of the First Epis-

tle to the Corinthians, vol. 18, New Testament Commentary (Grand Rapids, 
Michigan: Baker Book House, 2001), 345. 

621 Harvey, True Israel, 227; Gordon D. Fee, Primera epístola a los Corintios, 
trad. Carlos Alonso Vargas (Buenos aires: Nueva Creación, 1994), 533; 
Charles K. Barrett, A Commentary on the First Epistle to the Corinthians (New 
York: Harper & Row, 1968), 235; Hans Conzelmann, A Commentary on the 
First Epistle to the Corinthians, trad. James W. Leitch (Philadelphia: Fortress 
Press, 1975), 172; C. Hodge, I Corintios, trad. José María Blanch (Edinburgh: 
El Estandarte de la Verdad, 1969), 176. Bell, The Irrevocable Call of God, 188. 

622 Fee, reconoce que es innecesario el uso de kata. sa,rka y directamente con-
templa la posibilidad de un Israel “según el espíritu” (kata. pneu/ma) (Fee, Pri-
mera epístola a los Corintios, 533). Archibald Robertson y Alfred Plummer, A 
Critical and Exegetical Commentary on The First Epistle of St Paul to the Co-
rinthians. The International Critical Commentary 35 (Edinburgh: T&T Clark, 
1986), 215, sostienen a partir de este versículo que los cristianos son un “nuevo 
Israel según el espíritu”.  

623 Gnilka relaciona este versículo con el de Ga 6:16 (Joachim Gnilka, Pablo de 
Tarso: Apóstol y testigo, trad. Víctor Abelardo Martínez de Lapera [Barcelona: 
Herder, 1998], 271); ídem., Teología del Nuevo Testamento, trad. Juan M. Díaz 
Rodelas (Madrid: Trotta, 1998), 132.  



 

219 

ritual (pneumatiko.n)”, “roca espiritual (pneumatikh/j)”, y finalmente 
señala que la roca “era Cristo”. Solo unos versículos después de 
estas declaraciones, en las que “espiritualiza” la experiencia del 
pueblo en sus orígenes, Pablo hace referencia a Israel —esta vez— 
“según la carne”. Es cierto que no sería muy seguro construir el 
concepto de un “Israel espiritual” únicamente a partir de este ver-
sículo, sin embargo, la evidencia textual es muy favorable hacia la 
interpretación de que Pablo hace referencia de forma implícita a un 
“Israel” definido en términos espirituales.624 

2 Corintios  
 El término Israel aparece dos veces en 2 Cor 3:7,13, en la 
expresión “hijos de Israel” y hace referencia a los descendientes del 
patriarca Jacob en tiempos de la generación de Moisés, cuando no 
podían mirar su rostro después de hablar con YHWH. En los ver-
sículos 14-16 continúa hablando de los “hijos de Israel” y señala 
que hasta el día de hoy tienen el mismo velo no descubierto. Sin 
embargo, señala que la clave para ellos es la conversión, en cuyo 
caso el velo “es quitado” (periairei/tai), ya que Cristo revela el 
propósito de todo el AT.625 Pablo señala así que no está fundando 
otro ministerio, ni menospreciando el antiguo pacto, sino presen-
tando a Cristo y revelando así un nuevo significado del pacto ratifi-
cado mediante su muerte y resurrección.626  
 En el resto de la epístola no hay ninguna otra referencia de 
consideración, salvo la aparición del término israelitas              
(israhli/tai,) en la defensa que hace Pablo de su apostolado en 
11:22 “¿Son hebreos? También yo. ¿Son israelitas? También yo. 
¿Son descendientes de Abraham? También yo”. Para Harvey, “is-
raelita” aquí implica ser del “pueblo de Dios”,627 sin embargo, esta 
afirmación no parece tener mucho sentido en el argumento de Pa-

                                                
624 A. C. Thiselton, The First Epistle to the Corinthians: A commentary on the 

Greek text. New International Greek Testament Commentary (Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 2000), 771. 

625 Ralph P. Martin, 2 Corinthians, Word Biblical Commentary 40 (Waco: Word 
Books, 1986), 68.  

626 Davies, “Paul and the People of Israel”, 12. 
627 Harvey, The True Israel, 228. 



 

220 

blo. En este caso, Pablo está usando tres expresiones paralelas que 
contienen más o menos el mismo significado. Pablo se defiende de 
los que se “glorían según la carne” (11:18), es decir, de los judai-
zantes que menospreciaban a Pablo. Por eso en los versículos 22-23 
les argumenta en sus propios términos, hablándoles como alguien 
“tan judío como ellos”.  

Gálatas 

 Después de establecer el principio de justificación por la fe 
y no por obras (Gá 2:15-21), Pablo menciona el rol de Abraham 
como “padre de Israel” y define a los hijos del patriarca que consti-
tuyen el “verdadero Israel”. El capítulo tres de Gálatas es especial-
mente relevante para determinar la enseñanza de Pablo respecto a 
la salvación por la fe, la inclusión de los gentiles, y el “verdadero 
Israel”.628 En este tercer capítulo aparecen todos los elementos que 
después se desarrollan en Romanos o se asumen en el argumento. 
El Pacto de Dios con Abraham es por fe (v. 6), incluye a los genti-
les (v. 8), y tiene a Cristo como su verdadera “simiente” o heredero 
(vv. 16, 29), de forma que ni la descendencia física ni las obras de 
la ley aseguran su participación en él.629 Pablo define a los “hijos 
de Abraham” no como a los descendientes directos de patriarca, 
sino a los que viven por la fe (Gá 3:7), cuyo nacimiento tiene que 
ver con el Espíritu.630 Las declaraciones finales del capítulo 3 son 
de extrema importancia y de gran profundidad teológica: “no existe 
‘judío’ ni ‘griego’, no existe ‘esclavo’ ni ‘libre’, no existe ‘varón’ y 
‘hembra’, pues todos vosotros sois uno en Cristo Jesús; y si voso-
tros [sois] de Cristo, son, por tanto, descendencia de Abraham, he-
rederos según [la] promesa” (Gá 3:28-29). Aunque Pablo aquí no 
usa el término Israel, está definiendolo en términos mesiánicos 
                                                
628 Sobre las conexiones estructurales, temáticas y semánticas entre Gálatas y 

Romanos véase, por ejemplo, Hendrikus Boers, The Justification of the Gen-
tiles: Paul’s Letters to the Galatians and Romans (Peabody, Massachusetts: 
Hendrickson, 1994), 1-7, 143-170; a nivel teológico véase Frank J. Matera, 
New Testament Theology: Exploring Diversity and Unity (Louisville, Ken-
tucky: John Knox Press, 2007), 151-198. 

629 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 124. 
630 Sam K. Williams, “Promise in Galatians: A Reading of Paul’s Reading of 

Scripture”, JBL 107, nº 4 (1988): 715. 



 

221 

como los descendientes de Abraham, e incluye en esa definición 
tanto a judíos como a gentiles creyentes y unidos “en Cristo”.631  
 Hay otras declaraciones en la epístola que ayudan a enten-
der el concepto de Israel en Pablo y que es necesario tener en cuen-
ta. En el capítulo 4 Pablo interpreta alegóricamente el relato de 
Sara y Agar, y explica que Agar simboliza el pacto del Sinaí y se 
corresponde con la “Jerusalén de ahora” (4:24-25), mientras que 
Sara se corresponde con la “Jerusalén de arriba (a;nw VIerousalh.m)” 
(4:25). Este lenguaje es muy revelador ya que establece una clara 
diferencia entre la Jerusalén terrenal capital del Israel nacional, y 
una Jerusalén del cielo o de lo alto, que de forma lógica se debe 
corresponder con un “Israel” diferente del terrenal. Para enfatizar 
más aún esta diferencia entre los hijos “según la fe” y los hijos “se-
gún la carne”, en 5:6 Pablo argumenta que “en Cristo Jesús no tiene 
valor alguno ni [la] circuncisión, ni [la] incircuncisión, sino [la] fe 
mostrándose activa mediante la caridad”. De forma que establece la 
primacía de la fe sobre la carne en la formación del pueblo de Dios.  

El “Israel de Dios” 
 Después de tener en cuenta este contexto teológico, la única 
vez que aparece Israel en 6:16 resulta mucho más clara: “Y todos 
los que se ajusten a esta norma, paz y misericordia [desciendan] 
sobre ellos, y sobre el Israel de Dios (VIsrah.l tou/ qeou/)”. Este ver-
sículo es uno de los más citados en las argumentaciones que con-
templan la existencia de un “Israel espiritual” o “Israel verdadero” 
sin criterios étnicos. Es una expresión muy peculiar,632 y hay varias 
interpretaciones al respecto.  
 Algunos autores, aunque reconocen que Pablo distingue en 
otros pasajes entre un “Israel según la carne” y un “Israel según la 
promesa”, señalan que aquí no se refiere a un “Israel espiritual”, 
sino a los judíos creyentes.633 El argumento que ofrecen es que no 
                                                
631 Davies, Jewish and Pauline Studies, 124, 127. 
632 Según Richard N. Longenecker, Galatians. Word Biblical Commentary 41 

(Dallas: Word Books, 1990), 299, no aparece ni en la literatura intertestamen-
taria, ni en la literatura rabínica posterior. Véase también Richardson, Israel in 
the Apostolic Church, 76. 

633 Ernest De Witt Burton, A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle 
to the Galatians. The International Critical Commentary 37 (Edinburgh: T&T 



 

222 

hay precedentes en Pablo en los que Israel haga referencia a otra 
cosa que no sean los judíos.634 Este argumento, sin embargo, es 
muy débil porque los referentes de Israel tanto en el AT, como en 
el NT y especialmente en Pablo, son variados y no se refieren de 
forma exclusiva a los judíos.635 Como señala Longenecker, todas 
las propuestas que toman “el Israel de Dios” en referencia a judíos 
y no a gentiles, no consideran en profundidad el contexto de esta 
carta. En una epístola en la que Pablo está preocupado por eliminar 
las distinciones que separan a judíos y gentiles cristianos, y soste-
ner la igualdad todos ellos, es difícil interpretar que justo al final de 
la misma, pronunciara una bendición que separase grupos dentro de 
iglesia.636 Incluso autores que rechazan que la iglesia sustituye a 
Israel, están de acuerdo en que en Ga 6:16 el “Israel de Dios” hace 
referencia tanto a judíos como a gentiles creyentes.637 Pablo hace 
referencia aquí a un “Israel” especial. De otra forma la expresión 
“de Dios” sería de nuevo, innecesaria. A la luz del resto de la epís-
tola, si se definiera este “Israel” como el “Israel verdadero”, “de lo 
alto”, no “según la carne, sino según la fe”, formado por judíos y 

                                                                                                          
Clark, 1988), 358. Richardson, Israel in the Apostolic Church (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1969), 83. Mussner va incluso más lejos y señala 
que se refiere a todo el pueblo de Israel como nación (Mussner, Tratado sobre 
los judíos, 52-57). 

634 E.g. De Witt Burton, A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to 
the Galatians, 358.  

635 De Witt, de hecho, parece no tener en cuenta la argumentación de la epístola 
y los versículos clave que se han señalado anteriormente. 

636 Richard N. Longenecker, Galatians. Word Biblical Commentary 41 (Dallas: 
Word Books, 1990), 298. Longenecker propone que puesto que no aparece en 
ninguna otra ocasión, esta expresión pudo ser una designación propia que sur-
gió entre los judaizantes. Por eso Pablo la utiliza en una especie de argumento 
ad hominem transmitiendo el mensaje de que lo que los judaizantes decían de 
ellos mismos, los cristianos de Galacia ya lo tenían, puesto que ya formaban 
parte del “Israel de Dios”. Aunque es posible esta hipótesis, no hay evidencias 
que la apoyen y además resulta una explicación compleja que necesita imponer 
a Pablo una actitud un tanto despechada al final de la carta, poco común en una 
despedida y mucho menos tras desear paz a todos.  

637 Bell, The Irrevocable Call of God, 178-180. 



 

223 

gentiles creyentes se estaría dentro del lenguaje y el razonamiento 
del apóstol.638 
 Así pues, el mensaje que se deduce de Gálatas es que los 
gentiles cristianos son ahora descendientes y herederos de 
Abraham (Gá 3:29), no pertenecen a la Jerusalén terrenal, sino a la 
celestial (Gá 4:23-31), y constituyen el “Israel de Dios” (Gá 
6:16).639 

Efesios 
 La única vez que aparece el término Israel en la epístola a 
los Efesios es en el capítulo 2: “En aquel preciso momento estabais 
sin Cristo, excluidos de la ciudadanía de Israel, extraños a las 
alianzas de la promesa, sin tener esperanza y sin Dios en el mundo. 
Pero ahora, en Cristo Jesús, vosotros los que en otro tiempo esta-
bais lejos habéis llegado a estar cerca por la sangre de Cristo” 
(2:12-13). 
 Todo el pasaje (11-22) constituye una de las más claras des-
cripciones del ideal de paz y reconciliación entre judíos y gentiles 
en todas las cartas de Pablo.640 En él, la unión afecta a un mismo 
pueblo (“de ambos pueblos hizo uno”, 2:14), un nuevo hombre 

                                                
638 Matera, New Testament Theology, 165; Herbert B. Huffmon, “The Israel of 

God”, Int 23 (1969): 66; Woudstra, “Israel and the Church: A Case for Conti-
nuity”, 235. 

639 Ver el argumento al respecto que elabora Günther Bornkamm, Pablo de Tar-
so, trad. Mario Sala y José M. Vigil, Biblioteca de Estudios Bíblicos 24 (Sala-
manca: Ediciones Sígueme, 1979), 236-237. Véase N. A. Dahl, “Der Name Is-
rael: Zur Auslegung von Gal 6:16”, Judaica 6 (1950): 161-170, quien sostiene 
que incluye a judíos y cristianos. Véase también Thomas R. Schreiner, “The 
Church as the New Israel and the Future of Ethnic Israel in Paul”, Studia Biblia 
et Theologica 13, nº 1 (1983): 20. 

640 Peter O’Brien, The Letter to the Ephesians, The Pillar New Testament Com-
mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999), 182; véase al respecto 
Markus Barth, “Conversion and Conversation: Israel and the Church in Paul’s 
Epistle to the Ephesians”, Int 17 (1963): 3-24; G. Giavini, “La structure lit-
teraire d’Eph 2:11-22”, NTS 16 (1970): 209-211; J. E. Howard, “The Wall 
Broken: An Interpretation of Ephesians 2:11–22”, en Biblical Interpretation: 
Principles and Practices, ed. F. F. Kearley, E. P. Myers, y T. D. Hadley 
(Grand Rapids, Michigan: Baker, 1986), 296-306; A. T. Lincoln, “The Church 
and Israel in Ephesians 2”, CQB 49 (1987): 605-624. 



 

224 

(“para crear en sí mismo, de los dos, un hombre nuevo, haciendo la 
paz”, 2:15), y un mismo cuerpo (“para reconciliar a ambos con 
Dios en un [solo] cuerpo por medio de la cruz”, 2:16). Aunque tan-
to el contexto de la epístola como el lenguaje que utiliza hace evi-
dente que Pablo está uniendo a judíos y gentiles en la ekklesia, es 
muy significativo que utilice la figura de la ciudadanía de Israel en 
su argumentación. 
 El versículo 11 describe a los gentiles “en la carne”, hacien-
do referencia a su situación antes de estar “en Cristo” (2:13). Aun-
que afirma que los judíos también estaban “en la carne”, transmite 
la idea de que ninguno de los dos grupos estaba “en Cristo”.641 
Cuando Pablo explica la situación de los gentiles como “excluidos 
de la ciudadanía de Israel (politei,aj tou/ VIsrah.l)”, está expan-
diendo la idea anterior de que estaban “sin Cristo”. La palabra que 
se traduce por “excluidos” es avphllotriwme,noi (“alienar”, “sepa-
rar”, “excluir”).642 O’Brien nota que las dos otras veces que este 
término aparece en el NT implica alienación o separación de Dios 
(cf. Col 1:21; Efe 4:18).643 El término politei,a hace referencia a la 
ciudadanía de Israel, pero no en un sentido político o administrati-
vo. Es evidente que aquí Pablo no está hablando a los creyentes de 
Asia de ser ciudadanos del estado político de “Israel”. En cambio, 
al utilizar la expresión en sentido figurado hace referencia a la per-
tenencia a la comunidad de “Israel” en tanto que comunidad reli-
giosa que tiene una relación especial con Dios.644 Lo que se ofrece 
a los gentiles son las bendiciones espirituales del pueblo de Dios, 
que consistían en “las alianzas y las promesas”, a las que los genti-
les eran ajenos. Por eso, Pablo señala que ahora —mediante la obra 
salvífica de Cristo— los gentiles han llegado a “estar cerca” de esa 
comunidad del pacto, heredera de las promesas, y por tanto pasan a 

                                                
641 Harold Hoehner, Ephesians: An Exegetical Commentary (Grand Rapids, 

Michigan: Baker Academic, 2002), 353. 
642 Arndt, W., Danker, F. W., & Bauer, W., “avpallotrio,w”, A Greek-English 

lexicon of the New Testament and other early Christian literature (Chicago: 
University of Chicago Press, 2000), 96. 

643 Peter O’Brien, The Letter to the Ephesians, The Pillar New Testament Com-
mentary (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999), 188. 

644 Hoehner, Ephesians, 357. 



 

225 

formar parte de esa comunidad, que para Pablo tiene el nombre de 
Israel.  

Filipenses 

 En Filipenses la mención de Israel aparece también una sola 
vez (3:5): “Circuncidado a los ocho días de nacer, de[l] linaje de 
Israel (evk ge,nouj VIsrah,l); de [la] tribu de Benjamín; hebreo [hijo] 
de hebreos; respecto a la ley, fariseo”. Este versículo habla de Is-
rael en un sentido puramente étnico, por eso utiliza la palabra 
ge,noj, que significa “linaje”, “familia”, “raza”, “pueblo”, “cla-
se”.645 Esta frase se enmarca en la defensa que Pablo hace contra 
los judaizantes que se gloriaban en la carne. En 3:3 habla en térmi-
nos espirituales: “Pues nosotros somos ‘la circuncisión’ los que 
impulsados por [el] Espíritu de Dios [le] servimos, y ponemos 
nuestro orgullo en Cristo Jesús sin poner la confianza en la carne”. 
Sin embargo, sostiene que, en términos étnicos o nacionales, nadie 
podía reprocharle nada, pues era judío como el que más. Sin em-
bargo, es curioso que Pablo, después de argumentar desde estos 
términos sostiene que todas estas cosas las considera como “pérdi-
da” e incluso las tiene “por basura” (3:8) por amor de Cristo. Para 
el apóstol, la pertenencia al “linaje de Israel” en la carne tiene poco 
valor, ya que lo que cuenta es el servicio a Dios “en espíritu” y por 
amor a Cristo.646  

Romanos 

 Las once veces que aparece el término Israel en Romanos 
lo hace en los capítulos 9-11.647 Una de las claves para entender a 
qué se refiere Pablo por “Israel” en estos pasajes se encuentra en la 

                                                
645 Arndt, Danker, y Bauer, “ge,noj”, A Greek-English lexicon of the New Testa-

ment and other early Christian literature, 194. 
646 A pesar de su autoría disputada, Hebreos tiene carácter paulino, por eso resul-

ta conveniente realizar su estudio aquí. En Hebreos aparece el término Israel 
en tres ocasiones (8:8, 10; 11:22), sin embargo, su uso no es muy relevante. 
Las dos del capítulo 8 proceden de una cita de Jeremías 31:31-34. Y la cita de 
11:22 es una referencia a los “hijos de Israel”, cuya salida de Egipto ya men-
cionó José. Así, pues, no hay comentarios significativos al respecto. 

647 Ro 9:6, 27 (dos veces), 31; 10:1, 19, 21; 11:2, 7, 11, 25, 26. 



 

226 

primera aparición al comienzo del bloque (9:6): “No es que la pa-
labra de Dios haya fallado; pues no todos los [descendientes] de 
Israel son Israel” (ouv ga.r pa,ntej oi` evx VIsrah.l ou-toi VIsrah,l). 
Aquí Pablo aporta algo muy importante a la hora de entender su 
concepto de Israel, con el que desarrolla su argumento en estos dos 
capítulos. Se puede ser “de Israel”, es decir “del linaje de Israel”, 
“descendiente de Israel”, y sin embargo no ser “Israel”, no formar 
parte de la comunidad espiritual.648 Avanzando en esta idea 9:27 
presenta una declaración que parece oponerse a la promesa hecha a 
Abraham. Citando a Isa 10:22-23, señala: “E Isaías grita a favor de 
Israel: Aunque el número de los hijos de Israel fuera como la arena 
del mar, [sólo] se salvará el resto; pues [el] Señor pondrá en ejecu-
ción, sin tardanza, [su] sentencia sobre la tierra” (Ro 9:27). Aquí se 
pone de manifiesto que aunque los “hijos de Israel” sean como la 
arena del mar, se salvará un remanente. Evidentemente no se puede 
identificar a los “hijos de Israel” como formando “todo Israel”, 
porque como ha sido señalado, para Pablo solo un remanente se 
salvará. No puede decir por tanto más adelante, que “todo Israel se 
salvará” y que “todo Israel” se refiera a “los hijos de Israel”, los 
descendientes según la carne, a menos que se acepte una contradic-
ción.  
 La tensión que se percibe en estos capítulos, es producida 
por el intento de Pablo de introducir el concepto cristológico de 
Israel, en continuidad y contraste con el pueblo histórico.649 Sin 
embargo, puesto que Romanos 11 es el objeto de estudio del si-
guiente capítulo, se deja para entonces el análisis del concepto de 
Israel en este pasaje. 

Resumen 
 Para Pablo, Dios está “en Cristo” y por eso la comunidad 
que se constituye en Cristo se convierte en el “pueblo de Dios”, y 
                                                
648 En el siguiente capítulo se comentará este versículo con más profundidad. 
649 Davies señala: “in the death of Jesus the old Israel had come to an end, and 

yet in the Resurrection it had begun anew, and there was therefore a real conti-
nuity between the Israel of the Old Testament and the Christian Church, and in 
the latter Paul sees the World-wide growth of the true Israel, an Israel formed 
of those who had accepted the claims of Jesus as the Messiah” (Davies, Paul 
and Rabbinic Judaism, 75). 



 

227 

por tanto “la vida en el Espíritu” identifica a la iglesia como el ver-
dadero “Israel de Dios” en su manifestación escatológica.650 De 
modo que el “verdadero Israel” está constituido por una respuesta 
de fe y no meramente en base a la descendencia física.651  

Conclusión del capítulo 

 Desde su origen, el término Israel está cargado de conteni-
do teológico. El significado que ofrece el texto del Génesis es el de 
“el que lucha con Dios y vence”. En primera instancia Israel se 
aplica al patriarca Jacob para calificar la transformación espiritual 
de su persona. Sin embargo, al ampliar el nombre para designar a 
todo el pueblo de Dios, en cierto modo se extrapola esa experiencia 
interna de transformación espiritual, proponiéndola como ideal 
para todo el que forma parte de Israel.  
 Durante el AT coexisten varios significados de Israel en 
referencias al reino del norte, reino del sur, todo el pueblo, un terri-
torio, una nación o una comunidad religiosa. Sin embargo, desde el 
principio destaca la acepción espiritual de Israel en contextos reli-
giosos y de relación directa con YHWH, como se aprecia en el he-
cho de que YHWH siempre es el “Dios de Israel” sea quien sea el 
que conforme el pueblo.  
 En la literatura intertestamentaria también se aprecia esta 
derivación del término Israel en sentido espiritual e ideal, que con-
vive con la designación étnica y nacional del pueblo. En cada mo-
mento histórico se redefine Israel de forma diferente, aunque siem-
pre permanece constante la idea de lealtad, ya sea a la ley de 
Moisés, al pacto, a la revuelta asmonea, o la comunidad fiel de 
Qumrán. Filón de Alejandría llega incluso a definir “Israel” como 
una categoría filosófica que designa a “el que ve a Dios”. En la 

                                                
650 Davies también señala al respecto: “when the Apostle claimed that is was the 

being in Christ that was fundamental, and not the being in Israel, for sharing in 
the Age to Come, and that it was the dead in Christ who were to be raised up to 
share in its glories, and therefore that it was not Israelites as such but only 
those in Christ who were being ingathered into the people of God, he was run-
ning counter to an integral part of the message of the great prophets as well as 
of his Rabbinic contemporaries” (ibíd., 85).  

651 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 138; Schnabel, “Israel, the People of 
God, and the Nations”, 54. 



 

228 

literatura rabínicia revisada también se percibe un “Israel” ideal, 
definido por criterios doctrinales y de conducta, sin necesariamente 
restringirse a una consideración étnica. 
 Al llegar al NT se percibe la persistencia de esa tensión en-
tre el sentido étnico nacional del término, y el sentido teológico que 
los diferentes autores le dan. La gran novedad —si se puede llamar 
así— es que el término Israel pasa a ser interpretado de forma cris-
tológica a través de las imágenes y símbolos que describen la mi-
sión del Mesías. Esto ocurre de forma especial en Pablo, para quien 
“no todo el que desciende de Israel es Israel”, porque a partir de 
Cristo, el pueblo de Dios está formado por los verdaderos descen-
dientes de Israel, todos los creyentes. 
 



 

229 

 
 
 

Capítulo III 
ESTUDIO EXEGÉTICO DE ROMANOS 11:26 

 
 
 Una vez revisada la interpretación de Romanos 11:26 a lo 
largo de la historia y tras analizar el significado del nombre Israel 
con sus diferentes connotaciones en la literatura bíblica y parabíbli-
ca anterior a Pablo, el objetivo de este capítulo es determinar en 
qué medida estos referentes y estas claves hermenéuticas pueden 
aportar luz a la interpretación de la expresión “todo Israel será sal-
vo” en este versículo. 
 Esta declaración forma parte de una argumentación teológi-
ca que abarca los capítulos 9-11 y que constituye un bloque temáti-
co y estructural bien definido dentro de la epístola.1 De ahí que 
para abordar la exégesis del versículo 11:26 sea necesario conside-
rar el contexto teológico inmediato en el que se integra y rescatar 
los datos de cualquier índole más relevantes que pueden influir en 
la comprensión de esta expresión.  

Naturaleza y propósito de la Epístola a los Romanos 
 Ferdinand C. Baur (1826-1860), fundador de la llamada 
“escuela de Tubinga”, aportó en el siglo XIX un enfoque novedoso 
al estudio de la epístola a los Romanos. Hasta entonces, el acerca-
miento predominante había sido eminentemente dogmático, obte-
niendo como resultado que la epístola fuese considerada como un 
tratado de teología de naturaleza atemporal,2 en el que las circuns-
tancias históricas en las que se había escrito tenían poca relevan-

                                                
1 Dunn, Romans, 2:518; James W. Aageson, “Scripture and Structure in the De-

velopment of the Argument in Romans 9-11”, CQB 48, nº 2 (1986): 265-298; 
Cranfield, Romans, 2:ix; respecto al lugar que ocupan los capítulos en la epís-
tola es interesante el estudio de Bell, Provoked to Jealousy, 44-55.  

2 Anthony J. Guerra, “Romans: Paul’s Purpose and Audience with Special Atten-
tion to Romans 9-11”, RB 97, nº 2 (1990): 220.  



 

230 

cia.3 Una especie de summa de la teología paulina o, como señala 
Bornkamm, el “último testamento” del apóstol.4 Baur, en cambio, 
con su enfoque dialéctico hegeliano de la historia,5 reclamó la in-
corporación de las circunstancias históricas particulares del texto 
como un elemento hermenéutico clave, poniendo en tela de juicio 
la consideración del documento meramente como un tratado teoló-
gico.6 Este énfasis en lo circunstancial liberó a la epístola del carác-
ter excesivamente sistemático con el que había sido interpretada 
durante siglos y permitió percibir en ella, aparte de un mensaje 
teológico central, elementos de vocación apologética,7 misionera y 
pastoral.8 Desde entonces se ha desarrollado un creciente interés 
por el estudio de las circunstancias históricas que rodearon y mode-
laron el contenido de Romanos.9  

                                                
3 Sanday y Headlam, Romans, xxxix. 
4 Bornkamm, Pablo de Tarso, 136; también “Paul’s Last Will and Testament”, 

en The Romans Debate, ed. Karld P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 
17-31. 

5 Cf. Peter C. Hodgson, “The Rediscovery of Ferdinand Christian Baur: A Re-
view of the First Two Volumes of His Ausgewählte Werke”, CH 33, nº 2 
(1964): 206. 

6 Ferdinand C. Baur, Über Zweck und Veranlassung des Römerbriefes (Tübinger 
Theologische Zeitschrift, 1836), 59-178.  

7 Por ejemplo Anthony J. Guerra, Romans and the Apologetic Tradition: The 
Purpose, Genre and Audience of Paul’s Letter, Society for New Testament 
Studies Monograph Series 81 (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), 
quien define el género de Romanos como protréptico, en el que el objetivo no 
es tanto defender la fe, como convencer al oyente. 

8 Sobre todo a partir de la segunda mitad del siglo XX (cf. W. Wiefel, “The Jew-
ish Community in Ancient Rome and the Origins of Roman Christianity”, Ju-
daica 26 [1970]: 106–119; Karl P. Donfried, “False Presuppositions in the 
Study of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried [Edinburgh: 
T&T Clark, 1991], 103-127; J. C. Beker, Paul the Apostle (Philadelphia: For-
tress, 1980), 69-74. 

9 Günter Klein, “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Romans”, en The 
Romans Debate, ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 29. Para 
una actualización sobre los acercamientos a la apístola a los Romanos desde 
1991, véase James C. Millar, “The Romans Debate: 1991-2001”, Currents in 
Research: Biblical Studies (CurBS) 9 (2001): 306-349. 



 

231 

 Por otra parte, la diferenciación entre carta y epístola que 
propuso Adolf Deissman,10 amplió por un tiempo el debate también 
a la naturaleza de su género literario.11 Pero hoy en día se reconoce 
la dificultad de una clasificación rígida y se acepta que el género de 
Romanos es único, ya sea como tratado-carta12 o como carta-
ensayo,13 con un propósito pastoral y teológico específico.14 
 Este reconocimiento, sin embargo, ha abierto el debate res-
pecto a la naturaleza de dicho propósito.15 Algunos destacan de 
                                                
10 Deissman propuso que una carta era más bien ocasional y su contenido relati-

vamente informal, destinado a transmitir una información puntual. En cambio, 
una epístola tenía un público más general y naturaleza de pieza literaria (Adolf 
Deissman, Light From the Ancient East [Peabody, Massachusetts: Hendrick-
son, 1927], 218-220). 

11 La diferenciación entre carta o epístola introducida, aunque válida a nivel 
literario, resulta sin embargo demasiado rígida a nivel pragmático, porque no 
todos los documentos siguen patrón estable. Romanos es un ejemplo paradig-
mático, pues comparte características de ambos tipos. 

12 Moo, The Epistle to the Romans, 14. 
13 Fitzmyer, Romans, 69; James G. Dunn, “The Formal and Theological       

Coherence of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried (Edin-
burgh: T&T Clark, 1991), 245. 

14 En las últimas décadas también ha habido propuestas tratando de ampliar el 
acercamiento a Romanos desde la perspectiva retórica, por ejemplo el reivindi-
cativo estudio de Wilhem Wuellner, “Paul’s Rhetoric of Argumentation in 
Romans: An Alternative to the Donfried-Karris. Debate Over Romans,” CQB 
38 (1976): 330-351; y en relación con los capítulos 9-11 Charles H. Cosgrove, 
“Rhetorical Suspense in Romans 9-11: A Study in Polyvalence and Hermeneu-
tical Election”, JBL 115 nº 2 (1996): 271-287; Johann D Kim, God, Israel, and 
the Gentiles: Rhetoric and Situation in Romans 9-11. Dissertation Series 176 
(Atlanta: Society of Biblical Literature, 2000). Sin embargo, los resultados 
exegéticos —a juzgar por la repercusión de estos estudios— deja mucho que 
desear. 

15 Véase al respecto la colección de artículos de Karl P. Donfried, “The Romans 
Debate”; también L. L. Ann. Jervis, The Purpose of Romans: A Comparative 
Letter Structure Investigation, JSNTSup 55 (Sheffield: Sheffield Academic, 
1991). Como recoge William S. Campbell en Paul’s Gospel in an Intercultural 
Context: Jew and Gentile in the Setter to the Romans (New York: Peter Lang, 
1991), 14-22, las principales propuestas son las que consideran como propósi-
tos: 1) presentarse a la comunidad de Roma; 2) establecer su autoridad como 
apóstol; 3) en realidad era una carta a Jerusalén; 4) era una carta circular; 5) era 
una carta circunstancial a la iglesia de Roma. 



 

232 

Romanos el carácter de “embajada”, ya que en última instancia 
pretende ganar apoyo entre los cristianos de Roma al proyecto mi-
sionero de Pablo en Hispania.16 Otros destacan un propósito emi-
nentemente práctico y pastoral, centrado en resolver problemas 
internos de la comunidad cristiana.17 Hay quien señala que el pro-
pósito principal es predicar el evangelio por carta a los cristianos 
convertidos en Roma y suscitar así en los creyentes una vida de 
obediencia y santidad, sirviendo a la vez como una introducción 
personal de cara a los propósitos misioneros del apostol.18 En este 
sentido se suele destacar como motivo integrador la búsqueda de 
consenso por parte de Pablo dentro de la comunidad de Roma para 
que no hubiese tropiezo en su preparación del viaje a Hispania y en 
la recolección de la ofrenda.19 Sin embargo tratar de delimitar un 
solo propósito parece un debate estéril, porque es evidente que la 
epístola bien pudo tener varios.20 El apóstol siempre utilizó sus 
                                                
16 Robert Jewet, “Romans as an Ambassadorial Letter”, Int 36, nº 1 (1982): 5-20; 

idem, “Romans”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. 
Dunn (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 91, donde afirma que el 
motivo es que no había una población judía suficientemente importante en 
Hispania, lo cual impedía comenzar una misión de la forma tradicional (co-
menzando en las sinagogas), por eso hacía falta una preparación especial de 
antemano en este viaje. 

17 Neil Elliott, The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and Strategy 
and Paul’s Dialogue with Judaism. JSNTSup 45 (Sheffield: Sheffield Academ-
ic, 1990), 95-96. 

18 Jervis, The Purpose of Romans: A Comparative Letter Structure Investigation, 
164. 

19 Stuhlmacher, “The Purpose of Romans”, 236; también Anthony J. Guerra, 
“Paul’s Purpose and Audience in Romans 9-11”, 224. 

20 Cada vez más eruditos consideran innecesario tratar de reducir la carta a un 
único propósito (Cf. Lauri Thurén, Derhetorizing Paul, WUNT 124 [Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2000], 96). Véase la discusión sobre factores a tener en cuenta 
para precisar los propósitos de la epístola en Cranfield, Romans, 1:22-23. Su 
conclusión es que en vez de encerrar todo el propósito de la epístola en uno so-
lo, es mejor acercarse a ella con una mente abierta, percibiendo la posibilidad 
de varias intenciones detrás del mensaje de Pablo. Aunque Lauri Thurén ve 
complicado alcanzar varios propósitos en una sola epístola (Derhetorizing 
Paul, 97), esta dificultad no parece insalvable. Véase también discusión en Jer-
vis, The Purpose of Romans: A Comparative Letter Structure Investigation, 14-
28. 



 

233 

escritos —sin renunciar a un mensaje central— para formar, cons-
truir y alentar las comunidades de creyentes.21 Sin embargo, es 
cierto que todos parecen articularse en torno a una intención misio-
nera,22 y aunque en la epístola se percibe un acento apologético, el 
carácter misionero y pastoral le imprime un sello distintivo e inne-
gable, patente en pasajes como 15:18-24, 28.23  
 Es probable, por tanto, que la epístola marcara una transi-
ción en la estrategia evangelizadora del apóstol tratando de expan-
dir la obra más hacia Occidente.24 Probablemente Pablo veía la 
comunidad de Roma como una posible plataforma de operaciones 
para avanzar la misión hacia Hispania. Para eso era vital consolidar 
a la comunidad en el evangelio y preparar su llegada en unas con-
diciones óptimas. Por eso, al percibir tensiones en la iglesia, Pablo 
trata con énfasis el asunto de la igualdad ante Dios de judíos y gen-
tiles.25 
 No se puede aceptar, sin embargo, que un enfoque circuns-
tancial domine por completo el paradigma de interpretación, ya 
que la epístola contiene importantes secciones de alto contenido 
teológico. Por ejemplo, desde 1:16-11:36 el texto no hace referen-
cia explícita a ninguna circunstancia particular de la iglesia de 
Roma, sino que desarrolla un argumento continuado. Tal organi-
zación del contenido muestra la preocupación del apóstol por 

                                                
21 Giuseppe Barbaglio, Pablo de Tarso y los orígenes cristianos. Biblioteca de 

Estudios Bíblicos 65 (Salamanca: Ediciones Sígueme, 1989), 99. 
22 Moo, The Epistle to the Romans, 20; Fitzmyer, Romans, 541. 
23 Wiefel señala que el propósito pastoral consistía en mejorar las relaciones 

entre la mayoría gentil y la minoría judía (“The Jewish Community in Ancient 
Rome and the Origins of Roman Christianity”, en The Romans Debate, ed. 
Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark, 1991], 96). Como parte del propósito 
misionero y conciliador se desprende que Pablo, en vez de atacar con polémica 
los fundamentos de la teología del pueblo judío, argumenta en los capítulos 9-
11 una ampliación en la definición de “Israel” para incluir en él a los gentiles. 
Esto es adelantado por Getty, “Paul and the Salvation of Israel”, 457. 

24 Véase en esta línea Moo, The Epistle to the Romans, 3-5. 
25 Como señala Wright, la misión a los gentiles incluye también a los judíos en 

los propósitos del apóstol (Wright, The Climax of the Covenant, 234). 



 

234 

transmitir una exhortación específica,26 englobando las circuns-
tancias de la iglesia en Roma y los propósitos de Pablo en un 
mensaje teológico coherente.27 En el análisis de la epístola, por 
tanto, es necesario tener en cuenta esta doble naturaleza de la 
epístola para no perder de vista un importante fundamento herme-
néutico.28 Por una parte, como documento circunstancial que res-
ponde a una situación histórica determinada puntual que puede 
dar cuenta del propósito pastoral del apóstol; y por otra, como 
tratado o ensayo teológico que transmite el mensaje de la unidad 
de la salvación por la fe en el Mesías.29  
 Este equilibro entre lo circunstancial y lo teológico queda 
reflejado de forma especial en los capítulos 9-11, al constituir una 
transición —de la parte expositiva de Romanos a la parenética— 
en la que confluye lo general con lo particular. En este pasaje los 
argumentos teológicos transmiten el efecto práctico que Pablo 
desea producir en la iglesia de Roma, haciendo coincidir el mensaje 
teológico de unidad con la aplicación parenética de los capítulos 
finales. Por eso es de vital importancia clarificar las circunstancias 
que motivaron el mensaje de Romanos, en especial de los capítulos 
9-11.30 

                                                
26 B. Noack, “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”, Studia Theo-

logica 19 (1965): 161. La ocasión particular de la comunidad en Roma precisa 
del mensaje normativo del apóstol y demanda una reflexión teológica de seme-
jante calibre (Günter Klein, “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Ro-
mans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark, 
1991], 42). 

27 Jefrey A. Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans: To-
ward a New Understanding” NovT 32, nº 4 (1990): 317. 

28 De lo contrario, como señala Jewet, el debate respecto a la particularidad de la 
epístola o su carácter de carta circular o tratado puede continuar ad infinitum 
(Jewet, Romans, 42). 

29 Cf. Ro 1:16; 10:1, 10; 11:11; 13:11. 
30 Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 97; Ellen Juhl Christian-

sen, The Covenant in Judaism and Paul: A Story of Ritual Boundaries as Iden-
tity Markers. Arbeiten zur Geschichte des Antiken Judentums und des Urchris-
tentums, XXVII (New York: Brill, 1995), 216-217. 



 

235 

Contexto histórico de los capítulos 9-11 

 K. P. Donfried defiende un principio metodológico básico 
según el cual todo estudio de la epístola a los Romanos debe asu-
mir que Pablo escribe para tratar una situación concreta en Roma.31 
La carta presupone un contexto sociohistórico en el que su mensaje 
es pertinente y útil.32 Para entenderla correctamente, por tanto, es 
preciso recorrer el círculo hermenéutico de la situación histórica 
concreta que motiva la composición de la misma, hasta el análisis 
del mensaje que se dirige a tal situación,33 porque en la determina-
ción de los destinatarios y sus circunstancias puede encontrarse la 
clave de su interpretación.34  
 Es comúnmente aceptado que Pablo escribe la epístola du-
rante la estancia en la ciudad de Corinto hacia el final de su tercer 
viaje misionero, justo antes de volver a Jerusalén (cf. Hch 20:3-
6).35 La fecha de la composición depende por tanto de cuándo se 
sitúa dicho viaje, pero generalmente se propone el año 57 d.C.36 
Una de las peculiaridades de la epístola a los Romanos es que cons-
                                                
31 “Any study of Romans should proceed on the initial assumption that this setter 

was written by Paul to deal with a concrete situation in Rome” (Karl Paul Don-
fried, “False Presuppositions in the Study of Romans”, en The Romans Debate, 
ed. Karl P. Donfried [Edinburgh: T&T Clark, 1991], 103). 

32 Mikael Tellbe, Paul Between Synagogue and State: Christians, Jews and Civic 
Authorities in 1 Thessalonians, Romans, and Philippians. Coniectanea Biblica, 
New Testament Series 34 (Stockholm: Almqvist & Wiksell International, 
2001), 142. 

33 Campbell, Paul’s Gospel in an Intercultural Context, 43. 
34 George Eichholz, El evangelio de Pablo: Esbozo de la teología paulina, trad. 

Marcelino Legido, Biblioteca de Estudios Bíblicos 17 (Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 1977), 400; Philip F. Esler, Conflicto e identidad en la carta a los 
Romanos: El contexto social de la carta de Pablo, trad. José Pérez Escobar 
(Estella, Navarra: Verbo Divino, 2005), 164; Richard N. Longenecker, “Prole-
gomena to Paul’s Use of Scripture in Romans”, Bulletin for Biblical Research 
(BBR) 7 (1997): 148. 

35 Moo, The Epistle to the Romans, 3; Morris, The Epistle to the Romans, 4; 
Fitzmyer, Romans, 85; Jewett, Romans: A Commentary, 21-22. 

36 Moo, The Epistle to the Romans, 3; Morris, The Epistle to the Romans, 4 pro-
pone el año 55 d.C. En general las fechas se toman como aproximadas con un 
par de años de margen. Sanday y Headlam, señala como muy temprano el 58 
d.C. (Sanday y Headlam, Romans, xiii). 



 

236 

tituye la única escrita por Pablo a una comunidad que no había 
fundado ni visitado.37 No obstante, por los saludos que aparecen en 
el capítulo 16 se deduce que Pablo conocía a muchos de sus miem-
bros.38  
 El estudio de los orígenes de la comunidad creyente en Ro-
ma es complejo por la falta de referencias directas y porque —en 
primer lugar— hay que determinar la naturaleza de la comunidad 
judía. El estudio más completo al respecto ha sido realizado recien-
temente por Silvia Cappelletti, y en él reconoce la dificultad de 
reconstruir con precisión su surgimiento y composición.39 Se esti-
ma que la ciudad de Roma tenía en el siglo I d.C. una población de 
entre 800.000 y 900.000 habitantes.40 Las cifras de la comunidad 
judía asentada allí en el siglo I d.C. varían entre 15.000 y 60.000 
personas dependiendo de cómo se evalúen las pruebas,41 pero una 
estimación moderada parece estar entre 30.000 y 40.000.42 
 Los primeros contactos entre los judíos y Roma ocurrieron 
durante el periodo de la dinastía asmonea cuando Judas Macabeo 
                                                
37 David E. Aune, The New Testament in Its Literary Environment, Library of 

Early Christianity 8 (Philadelphia: Westminster Press, 1987), 219; Jürgen 
Becker, Pablo: El apóstol de los paganos, Biblioteca de Estudios Bíblicos 83, 
trad. Manuel Olasagasti Gaztelumendi (Salamanca: Ediciones Sígueme, 1996), 
395. Por ello, como se ha señalado, algunos comentaristas destacan la inten-
ción de presentación personal de la epístola (cf. Jervis, The Purpose of Ro-
mans: A Comparative Letter Structure Investigation, 164). 

38 Cf. Ro 16:1-15. En esta investigación se considera que el capítulo 16 forma 
parte integral de la epístola. Para una defensa de esta posición véase H. Gam-
ble, The Textual History of the Letter to the Romans: A Study in Textual and 
Literary Criticism. SD 42 (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1977); véase 
también Peter Lampe, “The Roman Christians of Romans 16”, en The Romans 
Debate, ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 216-230. 

39 Silvia Cappelletti, The Jewish Community of Rome: From the Second Century 
B.C. to the Third Century C.E. (Leiden: Brill, 2006), 193. 

40 J. M. Cambier, “La Carta a los Romanos”, en Introducción Crítica al Nuevo 
Testamento, vol. I, ed. Agustin George y Pierre Grelot, Biblioteca Herder 159 
(Barcelona: Herder, 1983), 597; Esler, Conflicto e identidad en la carta a los 
Romanos, 127. 

41 Jewett, Romans: A Commentary, 55. 
42 Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 148; Esler, Conflicto e identidad 

en la carta a los Romanos, 150. 



 

237 

envió mensajeros a Roma para establecer una alianza.43 Esto expli-
ca los trazos de presencia judía esporádica en la figura de comer-
ciantes y mercaderes ya desde el 139 a.C.44 Sin embargo, el primer 
asentamiento hebreo importante en la ciudad parece que tuvo lugar 
cuando Pompeyo trajo judíos como esclavos hacia el año 63 a.C.45 
Desde entonces la comunidad judía se fue ampliando en la ciudad y 
para el tiempo en el que Pablo escribe la epístola, ya constituía una 
comunidad bien asentada.46 Sin embargo, más allá de estos datos es 
muy difícil reconstruir con detalle el surgimiento de la comunidad 
cristiana a partir de la judía, porque su origen es incierto y su com-
posición en tiempos de Pablo es poco conocida.47 Lo más probable 
es que la iglesia surgiera a partir de las sinagogas de la ciudad sin 
la influencia directa de ningún apóstol,48 a partir de judíos conver-
sos que habían estado en Jerusalén durante el tiempo de Pentecos-
tés (cf. Hechos 2:5-12).49  

                                                
43 1 Mac 8:17-32. Después hubo contactos posteriores: 1 Mac 12:1-4, 16; 14:24; 

15:15-24. Véase dicusión en Cappelletti, The Jewish Community of Rome, 37-
41. 

44 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 131; Cappelleti, The 
Jewish Community of Rome, 193. 

45 Sanday y Headlam, Romans, xix. Esler señala el año 61 para este evento (Es-
ler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 131). 

46 Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 148. 
47 También lo reconocen así Moo, The Epistle to the Romans, 4; Dunn, Romans, 

1:xlv; Morris, The Epistle to the Romans, 3; Esler, Conflicto e identidad en la 
carta a los Romanos, 150; Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 156. El 
principal motivo es que el primer testimonio escrito que se posee respecto a 
una iglesia cristiana en Roma es precisamente la epístola a los Romanos (cf. 
Fitzmyer, Romans, 29; Cranfield, Romans, 1:15; Bornkamm, Pablo de Tarso, 
135). 

48 Así lo señala Ambrosiaster en el siglo IV respecto a los cristianos de Roma: 
“han abrazado la fe de Cristo, aunque según el rito judío, sin ver ningún mila-
gro ni obras poderosas, ni a ninguno de los apóstoles”, PL 17.46 (citado en 
Moo, The Epistle to the Romans, 4) 

49 La tradición que vincula a Pedro con la fundación de la iglesia en Roma no 
tienen ningún fundamento histórico, contradice la secuencia histórica del libro 
de Hechos y es ampliamente rechazada por los eruditos (cf. Fitzmyer, Romans, 
29-30; Morris, The Epistle to the Romans, 4). Hengel y Schwemer señalan que 
probablemente los primeros cristianos llegaron a Roma hacia finales del año 30 



 

238 

El edicto de Claudio y la composición de la iglesia en Roma 

 Los comentaristas coinciden en señalar la incidencia del 
edicto de Claudio en la composición de la población judía de Ro-
ma, considerándolo una pieza clave en la reconstrucción de la si-
tuación sociopolítica de la ciudad y su comunidad cristiana en el 
siglo I.50 Suetonio en su Vida de Claudio, comenta que este “expul-
só a los judíos de Roma porque estaban alterados por la instigación 
de un tal Crestus”.51 La mayoría de eruditos coinciden en que Cres-
tus sería una corrupción del griego Cristo,j.52 De ser esto cierto el 
edicto probablemente hacía referencia a disputas dentro de la co-
munidad judía respecto a si Jesús era el Mesías (Cristo,j).53 Al 
parecer, puesto que no había una autoridad judía central en Roma 
en aquel momento,54 Claudio optó por resolver la contienda expul-
                                                                                                          

d.C. (Martin Hengel y Ana Maria Schwemer, Paul Between Damascus and An-
tioch, trad. John Bowden [London: SCM Press, 1997], 258). Esta tradición tu-
vo su origen hacia el s. IV probablemente para asegurarse que la primacía de 
Roma fuese reconocida por las demás iglesias. Cf. Bray, Biblia comentada, 
xvii. 

50 Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 152; Cappelletti, The Jewish 
Community of Rome, 89. 

51 Vida de Claudio 25.4: “Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantis Roma 
expulit”. 

52 Tellbe señala algunos elementos a tener en cuenta a favor de esta interpreta-
ción: 1) Crestus era un nombre propio para Suetonio y no un título; 2) aunque 
Crestus era un nombre común de esclavo, no se ha encontrado ninguna vez en-
tre los cientos de nombres en las catacumbas judías de la ciudad de Roma de 
este período; 3) si hubiese sido otro el portador del nombre Crestus, en latín 
hubiese sido más correcto escribir “impulsore Chresto quodam (aliquo)” (“ins-
tigación de un Chrestus”) (cf. Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 154-
155). Para una esmerada defensa de esta teoría véase R. Riesner, Paul’s Early 
Period: Chronology, Mission Strategy, Theology, trad. D. Stott (Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 1998), 157-201; véase también discusión en Jewett, Ro-
mans: A Commentary, 60. 

53 Moo, The Epistle to the Romans, 4-5; Dunn, Romans, 1:xlviii; Cranfield, Ro-
mans, 1:15; Morris, The Epistle to the Romans, 3; Jewett, Romans: A Commen-
tary, 19-20; véase especialmente Fitzmyer, Romans, 31. 

54 M. H. Williams, “The Structure of Roman Jewry Re-Considered: Were the 
Synagogues of Ancient Rome Entirely Homogeneus?” ZPE 104 (1994): 136-
137; véase especialmente el análisis de las fuentes que realiza Cappelletti, The 
Jewish Community of Rome, 11-30. 



 

239 

sando a todos los judíos de la ciudad.55 El edicto tuvo lugar apro-
ximadamente en el año 49 d.C. y estuvo en vigor hasta poco des-
pués de la muerte de Claudio en el 54 d.C.56 De esta forma, el con-
tingente judío fue apartado de la ciudad de Roma durante varios 
años por tensiones probabemente relacionadas con la incipiente 
comunidad cristiana.  
 Esta situación histórica recibe confirmación parcial en He-
chos 18:2 donde se menciona que Pablo “al encontrar a un judío 
por nombre Áquila, natural del Ponto, llegado recientemente de 
Italia [con] su mujer Priscila, por haber ordenado Claudio que se 
alejaran de Roma todos los judíos, se unió a ellos”. Después del 
año 54 Áquila y Priscila pudieron volver a Roma, explicando así 
los saludos que Pablo les extiende en la carta: “Saludad a Prisca y 
Áquila, mis colaboradores en Cristo Jesús” (Ro 16:3). De ser acer-
tada esta reconstrucción, los acontecimientos políticos habrían ge-
nerado una situación inestable en la naciente iglesia de Roma. Hay 
indicios suficientes para deducir que se había desencadenado en el 
seno de las comunidades cristianas una cierta hostilidad entre los 
miembros judíos y los que no lo eran.57 Probablemente el edicto 
hizo distanciarse a los cristianos de los medios judíos potenciando 
el aislamiento y la segregación de ambos grupos.58 La nueva co-
munidad se organizó en torno a casas particulares, en vez de en 
torno a las sinagogas.59 Así los gentiles cristianos que habían per-
manecido en Roma adquirieron durante estos años una posición 
prominente dentro de la comunidad eclesiástica establecida en gru-
                                                
55 Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 93; véase discusión res-

pecto a la implementación del edicto en Nanos, The Mistery of Romans, 42-50. 
56 Hay numerosas discusiones al respecto de las posibilidades históricas de este 

edicto, porque algunas fuentes parecen contradecirse entre sí. Sin embargo, es 
posible hacer una lectura concilidadora y establecer un marco histórico cohe-
rente (cf. Cappelleti, The Jewish Community of Rome, 69-89). 

57 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 153. 
58 Véase comentario en Becker, Pablo: El apóstol de los paganos, 400-403. Cf. 

Katz, “Issues in the Separation of Judaism and Christianity alter 70 C. E.: A 
Reconsideration”, JBL 103 (1984): 44-76; Grappe, “La séparation entre juifs et 
chrétiens à la fin du premier siècle: circonstances historiques et raisons théolo-
giques”, 327-345. 

59 Wiefel, “The Jewish Community in Ancient Rome”, 95.  



 

240 

pos domésticos.60 En el tiempo en el que se escribió la epístola, los 
cristianos de origen gentil conformaban ya una porción significati-
va de la iglesia.61 Los judíos conversos al regresar a Roma descu-
brieron que los cristianos de origen gentil habían desarrollado una 
forma de organización completamente diferente a la que habían 
dejado al partir.62 Ahora regresaban a unas comunidades-iglesias 
controladas y dirigidas por gentiles, que les miraban con recelo. 
Las tensiones entre los judeo-cristianos retornados y los gentiles 
asentados debieron ser inevitables.63  

                                                
60 Cf. Ro 16:5; Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”, 

324. Martin Hengel y Ana Maria Schwemer en Paul Between Damascus and 
Antioch, trad. John Bowden (London: SCM Press, 1997, 258), no dan tanta im-
portancia a las condiciones que pudo generar el edicto, pero señalan la más que 
probable descentralización de la comunidad divididos en casas. Hay evidencias 
en la epístola y fuera de ella que indican que la comunidad cristiana de Roma 
en esta época estaba bastante dispersa y se reunían en casas particulares. Sobre 
todo en la parte occidental de la ciudad, que era también donde se encontraban 
la mayor parte de las sinagogas judías (Véanse las evidencias desde la arqueo-
logía, epigrafía, etcétera que recoge en su tesis doctoral Meter Lampe, Die 
Stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten: Untersuchungen 
zur Sozialgeschichte [Tübingen: Mohr Siebeck, 1987]).  

61 Moo, The Epistle to the Romans, 9; Dunn señala algunos testimonios escritos 
que indican que ya por el año 59 d.C. había una gran comunidad judía asentada 
en Roma (Dunn, Romans, 1:xlv). Además, está el testimonio del capítulo 16 de 
la epístola, cuyos nombres son en su gran mayoría de gentiles. Cranfield, Ro-
mans, 1:19. Fitzmyer, Romans, 33. La propia epístola evidencia una audiencia 
judía y gentil Cf. Ro 1: 6, 13; 2:17-29; 3:9; 4:1; 9:3-5; 11:11-24; 15:14-21. Sin 
embargo, es imposible determinar con seguridad las proporciones relativas de 
judíos y gentiles. Murray, Romans, 1:xxii. Dunn deduce, a partir de Ro 1:6, que 
los destinatarios de Pablo mayormente eran gentiles (Dunn, Romans, 1:18-19). 

62 Tellbe, Paul Between Synagogue and State, 158; Wolfgang Wiefel, “The Jew-
ish Community in Ancient Rome and the Origins of Roman Christianity.” Ju-
daica 26 (1970): 112. 

63 Moo, The Epistle to the Romans, 5; Fitzmyer, Romans, 33-34; Crafton, “Paul’s 
Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”, 58-59. Otros autores concuer-
dan en que esta reconstrucción histórica es bastante coherente desde el punto 
de vista histórico. Sin embargo, reconstruyen la misma situación conflictiva en 
la iglesia sin invocar el edicto de Claudio. Cf. Esler, Conflicto e identidad en la 
carta a los Romanos, 152 y siguientes. Para Esler, la base del conflicto entre 
los judaizantes y los gentiles en esta época “se encontraba en la praxis idolátri-
ca o potencialmente idolátrica de la comensalidad en el nombre de Cristo entre 



 

241 

 Por otra parte, la creencia por parte de los judíos en una 
salvación asegurada por su pertenencia étnica,64 probablemente 
había generado cierta arrogancia espiritual frente a los creyentes de 
origen gentil.65 Esto, a su vez, se prestaba a ocasionar reacciones 
excesivas por parte de los gentiles cristianos contra los judíos que 
habían rechazado el evangelio, cuando las circunstancias históricas 
se presentaron adversas a estos últimos.66  
 Las indicaciones del capítulo 14, sobre todo, definen una 
situación que podría catalogarse como de “mutua intolerancia”.67 
En este contexto, advertencias como las de Ro 11:17-2568 tendrían 
el objetivo de prevenir que los gentiles cayeran en el mismo error 
que habían caído los judíos (cf. 2:17, 23; 3:27; 4:2), por eso Pablo 
incluye esta amonestación en la parte parenética.69 Este trasfondo 

                                                                                                          
judíos y no judíos” (Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 
151). 

64 Según Moo, algunos judíos del siglo I d.C. creían que iban a ser salvos solo 
por haber nacido como judíos (Moo, The Epistle to the Romans, 573).  

65 Dunn —importante exponente de la “nueva perspectiva de Pablo”— señala 
que Pablo no estaba atacando en sí el legalismo judío, sino su elitismo; es de-
cir, la tendencia del judaísmo a restringir la gracia y la justicia del pacto de 
Dios únicamente al Israel étnico (James. D. G. Dunn “Paul and Justification by 
Faith”, en The Road from Damascus: The Impact of Paul’s Conversion on His 
Life, Thought, and Ministry, ed. Richard N. Longenecker (Grand Rapids, Mi-
chigan: Eerdmans, 1997), 90-91). 

66 Esler señala la especial aversión que tenían los romanos hacia los extranjeros 
que residían en su ciudad (Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Roma-
nos, 130). Esta tendencia quizá pudo verse potenciada en los recién convertidos 
añadiendo un componente religioso a su aversión y sentimiento de superiori-
dad. 

67 Cf. Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans” 322. 
68 Cranfield señala: “What is said in 11:13ff is naturally understood as addressed 

to that element in the Roman church which could be tempted by the situation 
referred to in 9:1ff to adopt an altogether unchristian attitude of self-
complacency and contemptuousness with regard to the Jews” (Cranfield, Ro-
mans, 1:19). Véase también Hendrickson, Romanos, 409. 

69 En especial los capítulos 12 y 14. Cf. James D. G. Dunn, “The Formal and 
Theological Coherence of Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Don-
fried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 250. Witherinton apoya la motivación en 
estos pasajes de refutar ciertas deducciones erróneas sobre el estatus de los ju-



 

242 

encaja muy bien con el contenido de la epístola,70 confirmando el 
planteamiento según el cual la situación particular de la comunidad 
de Roma modeló el contenido de la epístola de forma decisiva.71 
Aunque hay otras alternativas, y sin necesidad de recordar aquí las 
diferentes propuestas, en general todas ellas reconocen una situa-
ción conflictiva en la comunidad de Roma como trasfondo general 
de la epístola.72  

Romanos 9-11 en la epístola 
 La parte formada por los capítulos 9-11 está entre los pasa-
jes más controvertidos de la epístola y del corpus paulino entero. 
Su importancia teológica está fuera de duda,73 y después de haber 
sido injustamente desatendidos durante un tiempo, últimamente 
han llegado a ser considerados el tema principal de la carta74 o su 
                                                                                                          

díos y la relación de Dios con ellos, así como sobre la fiabilidad de la palabra 
de Dios y su fidelidad (Witherington, Romans, 244). 

70 Dunn, Romans, 1:xlv; Morris, The Epistle to the Romans, 4. Cf. Ro 11:13ss, 
donde Pablo reprocha la actitud de orgullo de los gentiles hacia los judíos.  

71 Contra Aune, The New Testament in Its Literary Environment, 219-220, para 
quien la forma de diatriba no responde a opiniones reales en la comunidad de 
Roma, sino que simplemente se trata de una opción de estilo literario.  

72 Evidenciada por textos como Ro 2:17ss; 3:27; 11:17; 12:3. Ante los movi-
mientos pendulares arrogantes y de intolerancia, Pablo amonesta a que “no nos 
juzguemos más unos a otros” (14:13). 

73 Son escasos lo comentaristas que no aprecian su importancia teológica. Entre 
ellos destaca Rudolf Bultmann, quien consideró que había una seria incoheren-
cia entre los capítulos 1-8 y 9-11, por eso decidió no incluir estos últimos en su 
obra (ver Rudolf Bulttmann, Teología del Nuevo Testamento [Salamanca: Si-
gueme, 1987]).  

74 La percepción del “tema principal” de la epístola a los Romanos fue variando 
a lo largo del tiempo. Los reformadores hicieron énfasis en el mensaje de los 
capítulos 1-5, con la justificación por la fe como el centro de la carta. A princi-
pios del siglo XX el énfasis se desplazó en algunos comentaristas hacia los ca-
pítulos 5-8 con la doctrina de la unión con Cristo y el Espíritu. Para otros, esa 
lectura no hacía justicia a la verdadera preocupación del apóstol en el siglo I 
d.C., que en realidad tenía que ver con la incorporación de los gentiles en el 
pueblo de Dios y la continuidad del plan de salvación detallado en los capítulos 
9-11. Finalmente, en las últimas décadas se ha hecho énfasis en la particulari-
dad y el sentido pastoral de la epístola de secciones como 14:1-15:13 (cf. Moo, 
The Epistle to the Romans, 22-23). 



 

243 

clímax.75 La valoración de la importancia de estos capítulos en la 
epístola ha experimentado varias etapas. Hasta mediados del siglo 
XIX dominó una interpretación inspirada en Agustín de Hipona, 
según la cual el argumento de la justificación por la fe abarcaba 
hasta el capítulo 8, mientras que los capítulos 9-11 constituían un 
bloque temático separado dedicado a la predestinación de los indi-
viduos. Sin embargo, a medidos del siglo XIX comenzó a objetarse 
que estos capítulos se centraban más bien en el estatus de los judíos 
y gentiles dentro del plan de salvación de Dios y la conformación 
del pueblo de Dios.76 Más adelante algunos autores sostuvieron que 
el argumento de los capítulos 9-11 era irreconciliable con el resto 
de la epístola y por tanto se podía tomar como un excursus o una 
parte separada del argumento principal de los capítulos 1-8.77 Así, 
Karl Barth los consideró como una parte autónoma dentro de la 
epístola, y no llegó a percibir una línea mayor de argumentación 
más amplia en la que pudieran estar insertados.78  

El debate ha continuado, y la función que cumplen los capí-
tulos 9-11 en la epístola a los Romanos sigue siendo un tanto 
disputada.79 La relación de estos capítulos con el resto de la epísto-

                                                
75 Christiaan J. Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”,   

PSBSup 1 (1990): 44. 
76 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 371. 
77 Por ejemplo Sanday y Headlam, Romans, 225-226; Dodd, The Epistle to the 

Romans, 161-163; F. W. Beare, St. Paul and His Letters (London: Black, 
1962), 103; Haacker, The Theology of Paul’s Letter of the Romans, 78.  

78 Karl Barth, Kürze Erklärung des Römerbriefs (München: 1956), 134, citado en 
Eichholz, El evangelio de Pablo, 394. 

79 Fitzmyer explica brevemente algunos ejemplos, como los que consideran que 
constituyen una especie de ilustración del mensaje presentado en los capítulos 
5-8; para otros no es más que otra fase en la argumentación sobre el tema prin-
cipal (1:16-17); y para otros tienen contradicciones intrínsecas que interrumpen 
el contenido de la epístola (Fitzmyer, Romans, 540). Los eruditos de la llamada 
Heilsgeschichte también perciben estos capítulos como primordiales en la lec-
tura de la epístola, no tanto debido a la situación histórica que reflejan, sino 
debido a la conciencia apostólica que Pablo expresa en ellos (cf. Oscar Cull-
man, Christ and Time: The Primitive Christian Conception of Time and Histo-
ry, trad. Floyd V. Filson [Philadelphia: Westminster, 1950], 224). Para Munck, 
Pablo se convierte en una figura clave de la historia de la salvación al empujar 
el proceso de la redención a su conclusión, que implica la salvación de judíos y 



 

244 

la se considera como una de sus mayores dificultades.80 El motivo 
es que una lectura superficial parece indicar una digresión temática 
centrada casi de forma exclusiva en la situación del pueblo de Is-
rael tras haber rechazado al Mesías y la contradicción teológica que 
esto supone. Sin embargo, una lectura más detallada permite ver 
cómo estos capítulos se integran perfectamente en el desarrollo 
teológico de la epístola actuando como transición natural a la sec-
ción parenética de los capítulos finales.81 También se puede apre-
ciar su rol como clímax de la sección doctrinal constituida por los 
capítulos 1-8.82 Por ello el análisis teológico realizado en esta in-
vestigación abarca precisamente esta parte de la epístola (capítulos 
9-11), dejando también al margen la parte parenética (capítulos 12-
16), cuya argumentación y temática se salen del tema específico 
bajo estudio. 

Integración teológica de los capítulos 9-11 

 La discusión que plantean estos capítulos toma sus raíces en 
la argumentación precedente.83 El tema central está ya presentado 
en pasajes como 1:18-2:29,84 y algunas de las objeciones que aquí 
se plantean, ya han aparecido en 3:3-9.85 Aunque quizá es exagera-
                                                                                                          

gentiles (Johannes Munck, Paul and the Salvation of Mankind, trad. Frank 
Clarke [Richmond: John Knox, 1959], 43-49). 

80 J. L. de Villiers, “The Salvation of Israel According to Romans 9-11”, Neotes-
tamentica 15 (1981): 199. 

81 Moo, The Epistle to the Romans, 551-552. 
82 Krister Stendahl, Paul Among Jews and Gentiles (Philadelphia: Fortress Press, 

1976), 29; Fitzmyer, Romans, 541; Dunn, Romans, 2:519-520. 
83 E. Earle Ellis, Paul’s Use of the Old Testament (Edinburgh: Oliver and Boyd, 

1957), 122; Eicholz, El evangelio de Pablo, 397; Otfried Hofius, “‘All Israel 
Will Be Saved’: Divine Salvation and Israel’s Deliverance in Romans 9-11”, 
PSBSup 1 (1990): 23; Dunn, Romans, 2:519; Mark Harding, “The Salvation of 
Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, ABR 46 (1998): 56. 

84 Moo, The Epistle to the Romans, 27, también considera estos capítulos el clí-
max del tema que ya ha sido presentado en los primeros versículos (1:1-2): 
“…el evangelio de Dios, que él había prometido antes por sus profetas en las 
santas Escrituras” (Véase también ibíd, 547-548). 

85 Cf. estudio retórico de R. Dean Anderson Jr., Ancient Rhetorical Theory and 
Paul (Kampen: Kok Pharos Publishing House, 1996), 209. 



 

245 

do decir que el argumento de los capítulos 9-11 es el mismo que el 
presentado en los capítulos 1-3,86 la relación entre ambos es indis-
cutible.87 Incluso la cuestión específica de Israel tan central en es-
tos capítulos aparece ya en 2:28-29 en la discusión sobre quién es 
un verdadero judío.88 Hay además elementos presentados en los 
capítulos 1-8 que no se entienden completamente si se dejan al 
margen los capítulos 9-11.89 En cierta manera todos los capítulos 
anteriores preparan el argumento de los capítulos 9-11.90 Una de las 
implicaciones más importantes de estas conexiones temáticas es 
que estos capítulos no se pueden interpretar de forma aislada del 
resto de la epístola.91 Contemplar la integración de los capítulos 9-
11 en la epístola evita limitar indebidamente su alcance temático, y 
obliga a revisar cómo se coordinan con el resto de su mensaje. 
Respetando este planteamiento, hay autores para quienes el tema 
principal de Romanos 9-11 no es tanto el lugar del pueblo étnico de 
Israel en el plan de salvación, sino la fidelidad de Dios y su justi-
cia,92 ya que la incredulidad del pueblo judío parecía poner en tela 

                                                
86 Como señala Robertson, The Israel of God, 171. 
87 John D. Harvey, Listening to the Text: Oral Patterning in Paul’s Letters 

(Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998), 132. 
88 Witherington, Romans, 245. 
89 Por ejemplo, Cranfiel señala entre otras razones, que pasajes como 1:1-4 y 

1:16b-17 en los que se presenta el evangelio como “poder de salvación” hacían 
necesaria una discusión respecto a la relación entre dicho evangelio e “Israel”, 
de forma que la discusión planteada en los capítulos 9-11 era ineludible (Cran-
field, Romans, 2:445). 

90 Eicholz, El evangelio de Pablo, 395-396. 
91 Schreiner, Romans, 469; Boice, Romans, 1010; E. Elizabeth Johnson, The 

Function of Apocalyptic and Wisdom Traditions in Romans 9-11 (Atlanta: 
Scholars Press, 1989), 120. 

92 Schreiner, Romans, 471; Mounce, Romans, 194. Para Hofius, el trasfondo 
sobre el que deben interpretarse estos capítulos, a la luz de lo expresado en los 
capítulos anteriores, es precisamente la doctrina de la justificación (Hofius, 
“All Israel Will Be Saved”, 23). También lo señala así Gnilka (Joachim Gnilka, 
Pablo de Tarso: Apóstol y testigo, trad. Víctor Abelardo Martínez de Lapera 
[Barcelona: Herder, 1998], 277); Davies señala que el argumento principal lo 
constituye la “justificación de Dios” (W. D. Davies, “Paul and the People of 
Israel”, New Testament Studies [NTS] 24 [1978]: 13). 



 

246 

de juicio tanto la habilidad de Dios para salvar al pueblo deposita-
rio de su palabra, como la fiabilidad de la palabra de Dios a sus 
propias promesas. Quizá por eso el texto comienza tratando preci-
samente esas cuestiones.93 La fidelidad de Dios a su plan de salva-
ción es el tema teológico que explica una característica sobresalien-
te de estos dos capítulos, y es que el 39% del texto está formado 
por citas del AT.94 Esta proporción no tiene paralelo en toda la lite-
ratura paulina.95 La interpretación de esta acumulación de referen-
cias es especialmente importante para descubrir los propósitos de la 
epístola y del pasaje,96 y no se puede explicar —como señala Ba-
denas— a menos que se acepte una intención, al menos parcial, de 
persuadir a su audiencia de la continuidad entre las enseñanzas de 
la Torá y el mensaje cristiano.97 Wright apoyándose en este argu-
mento, señala que la acumulación de citas en Ro 9:6-10:21 muestra 
la intención de explicar en términos teológicos la propia historia de 
Israel.98 Por ello resultan tan enriquecedores los acercamientos que 

                                                
93 Aunque se emarquen en temas más amplios como la concepción y definición 

del pueblo de Dios, y la continuidad del plan de salvación (Moo, The Epistle to 
the Romans, 21). 

94 Ver tabla de citas en Richard N. Longenecker, Biblical Exegesis in the Apos-
tolic Period (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975), 108-109; más detal-
lada en Roberto Badenas, Christ the End of the Law: Romans 10:4 in Pauline 
Perspective. Journal for the Study of the New Testament Supplement Series, 
10 (Sheffield: JSOT Press, 1985), 91-92. 

95 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 372. Para un estudio 
sobre la forma de citación de Pablo en comparación con la literatura de su épo-
ca ver Christopher D. Stanley, Paul and the language of Scripture: Citation 
technique in the Pauline Epistles and contemporary literature. Society for New 
Testament Studies Monograph Series 69 (Cambridge: Cambridge University 
Press, 83-184). 

96 Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 107. 
97 Badenas, Christ the End of the Law, 92. 
98 N. T. Wright, “Romans and the Theology of Paul”, en Pauline Theology, vol. 

III, ed. D. M. Hay y E. E. Johnson (Minneapolis: Fortress Press, 1995), 621. 
También Bruce W. Longenecker sostiene la misma idea, en el contexto de un 
análisis narrativo en Pablo, y señala que los elementos más importantes de la 
historia pasada de Israel se esgrimen en 9:1-4, y a lo largo de los capítulos 9-11 
se presenta su presente y su futuro (Bruce, W. Longenecker, “Sharing in Their 
Spiritual Blessings?: The Stories of Israel in Galatians and Romans”, en Narra-



 

247 

destacan la necesidad de leer la epístola como una comunicación 
intertextual entre Pablo y las Escrituras anteriores.99  

Resumen teológico de Romanos 1-8 

 Senén Vidal señala que “el centro de interés de toda la carta 
es la demostración del pueblo mesiánico uno, sin diferencia entre 
judíos y gentiles”.100 Los ocho primeros capítulos dejan suficien-
temente establecido que el objetivo del plan de salvación de Dios 
es la creación de una familia mundial en la que judío y gentil tienen 
igual estatus.101 El argumento principal de 1:18-3:20 es la igualdad 
de judíos y gentiles en su condición de pecadores.102 De entre estos 
versículos, destaca el final del proemio (1:16-17), que irrumpe co-
mo declaración temática describiendo el evangelio como potencia 
salvadora (du,namij eivj swthri,an) para todos los creyentes, tanto 
judíos como gentiles.103 Es una de las declaraciones más importan-

                                                                                                          
tive Dynamics in Paul: A Critical Assessment, ed. Bruce W. Longenecker 
[Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press, 2002], 58). 

99 Por ejemplo Richard B. Hays, Echoes of Scripture in the Letters of Paul (Lon-
don: Yale University Press, 1989), 35. 

100 Senén Vidal, El proyecto mesiánico de Pablo, Biblioteca de Estudios Bíblicos 
116 (Salamanca: Ediciones Sígueme, 2005), 278. Más adelante también señala 
que “La tradición israelita interpretada por la carta testifica la formación de un 
nuevo pueblo mesiánico universal, en donde se realiza la comunión plena entre 
judíos y gentiles” (ibíd., 281). Sorprendentemente Vidal separa este nuevo 
pueblo mesiánico universal en el que no hay diferencia entre judíos y gentiles, 
y sigue manteniendo la continuidad de Israel como pueblo y su salvación en la 
parousía de Jesús, sin explicar cómo ni por qué se realiza esa salvación a ex-
pensas del resto de la epístola. 

101 Caird y Hurst, New Testament Theology, 43. 
102 Schreiner, Romans, 469. Este énfasis desde los primeros capítulos en la situa-

ción universal de pecado, sin diferencia entre judíos y gentiles, transmite una 
concepción soteriológica en términos mesiánicos, ya que el presupuesto de la 
salvación mesiánica es que “fuera de ella todos los pueblos, incluido Israel, es-
tarían en una situación de perdición y de muerte” (Vidal, El proyecto mesiáni-
co de Pablo, 271). 

103 Dunn, Romans, 2:37. 



 

248 

tes de la epístola ya que resume su contenido.104 El evangelio pro-
clama el poder salvador de Dios, y lo plantea tan necesario como 
disponible por igual para judíos y gentiles. Este paradigma entraba 
de lleno en conflicto con los esquemas teológicos tradicionales del 
judaísmo del siglo I d.C., ya que Pablo descalifica la situación de 
justicia propia desde la que se percibían algunos judíos y los sitúa 
en la misma situación que los gentiles.105 Señala que no hay seres 
humanos justos y que todos —judíos y gentiles— son pecadores 
necesitados de la gracia de Dios al mismo nivel.106 Pablo reitera 
este planteamiento en Ro 5:12-21, en un pasaje que sirve de resu-
men a la segunda sección de la carta (Ro 3:21-5:21). En él presenta 
la liberación mesiánica contrastando la condición de pecado y 
muerte de la vieja humanidad inaugurada por Adán, con la de justi-
cia y vida de la nueva humanidad inaugurada por el “nuevo 
Adán”.107 En este sentido, resulta revelador el énfasis que hace el 
apóstol en la universalidad e igualdad de la condición humana me-
diante la abundancia de expresiones de totalidad, tales como: “todo 
el que cree” (1:16; 3:2; 4:11; 10:4, 11-1), “toda clase de injusticia” 
(1:18, 29), “todo el que juzga” (2:1), “toda persona que obra el 
mal” (2:9-10), “todos, judíos y griegos, bajo [el] pecado” (3:9, 12, 
19-20, 23; 5:12),” todos los creyentes” (4:11), “padre de todos no-

                                                
104 Daniel Fraikin, “The Rethorical Function of the Jews in Romans”, en Anti-

Judaism in Early Christianity, vol. 1, ed. Peter Richardson y David Granskou 
(Waterloo: Wilfrid Laurier University Press, 1986), 95. 

105 Michael Winninge, Sinners and the Righteous: A comparative Study of the 
Psalms of Solomon and Paul’s Letters, Coniectanea Biblica, New Testament 
Series 26 (Stockholm: Almqvist & Wiksell International, 1995), 264. Winnin-
ge presenta también el paradigma del transfer según el cual, todos: tanto judíos 
como gentiles se encuentran bajo la categoría de pecadores y pueden acceder a 
la categoría de justos mediante la fe en Cristo (ibíd., 314). La forma de acceso 
a la salvación es la misma, ya que en el paradigma soteriológico de Pablo, no 
hay diferencia entre judíos y gentiles. 

106 Cf. Ro 1:16-17 y Ro 3:21-31. El contraste entre paradigmas es muy revelador, 
y esta clasificación de todos los humanos como pecadores por igual debió re-
sultar chocante desde una perspectiva judía (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 264). 

107 Vidal, El proyecto mesiánico de Pablo 271; Dictionary of Paul and his letters 
(Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1991), 11. 



 

249 

sotros” (4:16).108 La palabra “pa/j” y sus derivadas aparece 71 veces 
a lo largo de la epístola y se convierte en una de las palabras clave 
por la forma consistente en que se aplica tanto a judíos como a gen-
tiles en conjunto,109 con un claro énfasis inclusivo de judíos y gen-
tiles por igual.110  
 Rom 2:17-24 reprende la autosuficiencia de aquellos que 
piensan que por el mero hecho de ser judíos ya están en paz con 
Dios. La razón invocada en los versículos 2:25-29 es que Dios ha 
llamado a una nueva comunidad en la que la ascendencia étnica es 
irrelevante, reemplazando los criterios étnicos de pertenencia a la 
comunidad de salvación por elementos espirituales: “No es judío el 
[judío] aparente, ni [es] circuncisión la [circuncisión] que aparece 
en [la] carne, sino el judío que [lo es] interiormente, y la circunci-
sión del corazón —por [el] espíritu, no por [la] letra, cuya alabanza 
no [procede] de [los] hombres, sino de Dios” (Ro 2:28-29). 
 Aquí se diferencia el judío que lo es exteriormente del que 
lo es “interiormente”, el verdadero “por [el] espíritu y por [la] le-
tra”. Con esta descripción Pablo elimina el componente étnico in-
cluso del término judío,111 y describe un pueblo que adora a Dios 
en verdad y representa la verdadera humanidad.112 

                                                
108 Incluso “todo Israel” (11:26), como luego se mostrará, va en la misma línea 

integradora. 
109 James G. Dunn, “Paul and Justification by Faith”, en The Road from Damas-

cus: The Impact of Paul’s Conversion on His Life, Thought, and Ministry 
(Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1997), 91. Crafton entiende en la misma 
línea que el tono general de la epístola y su mensaje expresan la unión de todos 
bajo un mismo estandarte: “Paul’s argument concerning the solidarity of all 
humanity in sin, the offering of salvation to all, and the incorporation of Jew 
and Gentile into one body, which is sustained through the entire epistle, seems 
to be designed to unite the Roman Christians, and all people, under a single 
banner” (Crafton, “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of Romans”, 321-
322).  

110 Dunn, Romans, 2:lxiii; Brendan Byrne, “The Problem of no,moj and the Rela-
tionship with Judaism in Romans” CBQ 62 (2000): 297. 

111 Erich Dinkler, “The Historical and the Eschatological Israel in Romans Chap-
ters 9-11: A Contribution to the Problem of Pre-Destination and Individual Re-
sponsibility”, Journal of Religion 36, nº 2 (1956): 111. 

112 Como señala Wright: “There is, then, a people that worships God in truth. 
This people is the true humanity, the pople that Israel was supposed to be but 



 

250 

 En los versículos 3:21 a 4:25 Pablo desarrolla el tema de la 
justicia salvadora de Dios para todos los seres humanos. Dios justi-
fica a todos de la misma forma y con el mismo criterio: por la fe en 
el Mesías.113 La teología de la justificación por la fe tiene como 
destinatario a todo aquel que cree (1:16). No se limita al judío, sino 
que se dirige al ser humano en general, porque Dios no es solamen-
te Dios de los judíos, sino también de los gentiles (3:29).  
 El capítulo 4 (v. 1) introduce en el argumento la figura de 
Abraham, presentado como “nuestro progenitor según la carne”,114 
probablemente para destacar el contraste que a continuación va a 
plantear al ampliar su paternidad sobre todos los creyentes. El pa-
rentesco universal con Abraham se realiza por la inclusión de ju-
díos y gentiles en el pueblo de Dios, y genera una continuidad inin-
terrumpida mediante la fe.115 La promesa hecha a Abraham se 
refiere a su descendencia espiritual.116 Una de las implicaciones 
                                                                                                          

failed to be” (Nicholas T. Wright, What Saint Paul Really Said: was Paul of 
Tarsus the real founder of Christianity? [Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1997], 139). Segal considera que estos versículos son una crítica implícita al 
judaísmo farisaico del que Pablo provenía, aunque en la carta se aplica a un 
grupo particular especialmente crítico (Alan F. Segal, “Paul’s Jewish Presup-
positions”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. Dunn 
[Cambridge: Cambridge University Press, 2003], 164).  

113 Schreiner, Romans, 469; Davies, Jewish and Pauline Studies, 131. Especial-
mente en 3:21-31 se transmite la idea de inclusión de los gentiles en el reino de 
Dios en las mismas condiciones (cf. George Howard, “Romans 3:21-31 and the 
Inclusion of the Gentiles”, HTR 63, nº 2 [1970]: 223-233). 

114 Para la discusión sobre las dificultades textuales de la expresión “kata. 
sa,rka”, ver Cranfield, Romans, 1:226-227. 

115 Eldon Jay Epp, “Jewish-Gentile Continuity in Paul: Torah and/or Faith (Ro-
mans 9:1-5”, HTR 79 (1986): 90. 

116 Como señala Mussner: “Judíos, judeo-cristianos y cristianos de origen pa-
gano, todos juntos, constituyen la totalidad de la descendencia de Abrahán y de 
ese modo Abrahán se convierte en ‘heredero del cosmos’ (no en el sentido po-
lítico, sino espiritual) y en ‘padre de todos nosotros’ (Rom 4:16), de tal manera 
que al final se cumple en él la promesa de la Escritura: ‘te he constituido en 
padre de muchas naciones’ (Gén 17:5; Ro 4:17)” (Mussner, Tratado sobre los 
judíos, 215); véase también Bruce K. Waltke, “Kingdom Promises as Spiri-
tual”, en Continuity and Discontinuity: Perspectives on the Relationship Bet-
ween the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg (Westchester: 
Crossways Books, 1988), 268. 



 

251 

más claras es que Abraham trasciende su origen étnico y se con-
vierte en padre de todos los creyentes117 y tipo del verdadero Is-
rael118 —el pueblo que “no se puede contar”—.119 Abrahán fue 
creyente antes que “judío” (cf. Ro 4:10), por eso su rol como padre 
de los creyentes, adquiere un relieve plenamente universal desde su 
mismo comienzo.120 
 Romanos 5:1-8:39 presenta la proclamación de paz y recon-
ciliación para todos (5:1-11); 121 el problema universal del pecado 
(5:12-21);122 la relación de tensión entre el pecado, la muerte y la 
ley por un lado, y la gracia la vida y la justicia por otro (6:1; 6:15; 
7:7); las implicaciones de estar “en Cristo” y “en el Espíritu” (8:1-
30);123 y la declaración triunfante del amor de Dios “en Cristo Je-

                                                
117 Richard B. Hays, The Conversion of the Imagination: Paul as Interpreter of 

Israel’s Scripture, 83, señala que el objetivo principal de este capítulo es pre-
sentar a Abrahán como padre de judíos y griegos por igual, y que todos están 
incluídos en las bendiciones que sobre él derramó Dios, pues iban destinadas a 
todas las naciones. Este mensaje de la descendencia espiritual de Abrahán 
permea tanto el AT como el mensaje de Pablo, y es más que una mera catego-
ría sociológica. Contra Denise K. Buell y Carolina J. Hodge, quienes señalan 
que la descendencia de Abrahán es un “mito de identidad colectiva” para los 
gentiles (Denise K. Buell, Carolina J. Hodge, “The Politics of Interpretation: 
The Rhetoric of Race and Ethnicity in Paul”, JBL 123, nº2 [2004]: 246). 

118 Dinkler, “The Historical and the Eschatological Israel in Romans Chapters 9-
11”, 112. 

119 Eicholz, El evangelio de Pablo, 396. 
120 José Mª González Ruiz, El evangelio de Pablo (Santander: Sal Terrae, 1988), 

132; Hendricus W. Boers, “A Context for Interpreting Paul”, en Text and Con-
texts: Biblical Texts in Their Textual and Situational Contexts, ed. Tord 
Fornberg y David Hellholm (Oslo: Scandinavian University Press, 1995).  

121 El término paz que utiliza Pablo en 5:1 está íntimamente relacionado con la 
reconciliación que Pablo predica en estos versículos (Graham N. Stanton, 
“Paul’s Gospel”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. 
Dunn [Cambridge: Cambridge University Press, 2003], 181-182). 

122 Aquí aparece la tipología de Adán-Cristo como representante de la nueva 
humanidad, en los mismos términos que Israel era considerado una nueva hu-
manidad. Por eso Wright considera esta sección una “cristología de Israel” 
(Wright, The Climax of the Covenant, 35-40). 

123 La reconciliación está muy relacionada con la justificación, como confirman 
especialmente los versículos 8:8-11. Como consecuencia de este planteamiento 



 

252 

sús, Señor nuestro” (8:31-39).124 El objetivo de la argumentación 
presentada en esta primera parte de la epístola, por tanto, es la uni-
dad e igualdad de todos los humanos en una comunidad de salva-
ción formada por judíos y gentiles.125 
 El capítulo 8 describe especialmente el paradigma de vida 
“en el Espíritu”, frente al paradigma de cumplimiento legalista de 
la ley. Hay una clara oposición entre los elementos asociados a los 
intentos de justificación propia mediante la observancia de la ley en 
la perspectiva “según la carne”, y la justificación obtenida por la 
comunidad de fe agrupada en torno a Cristo “según el espíritu”.126 
Es precisamente en este contexto soteriológico en el que se descri-
be a la comunidad incorporada en Cristo que vive “en el Espíritu”, 
en el que se integran los capítulos 9-11 continuando el mismo ra-
                                                                                                          

se presenta en los capítulos 6-8 la nueva vida del pueblo de Dios en el nuevo 
ámbito dinámico del Espíritu. 

124 Richard N. Longenecker, “The Focus of Romans: The Central Role of 5:1-
8:39 in the Argument of the Letter”, en Studies in Paul, Exegetical and Theo-
logical, ed. Richard N. Longenecker (Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 
2004), 116-118. N. T. Wright destaca que en los capítulos 5-8, Pablo describe a 
la iglesia en términos propios del Israel del AT, en una transferencia concep-
tual que ocurre en dos etapas. En primer lugar, el llamado, las responsabilida-
des y los privilegios son incorporados por el Mesías mismo, quien toma sobre 
sí mismo el rol de Israel en obediencia al plan de salvación de Dios. Como re-
sultado, se convierte en el verdadero hombre, el nuevo Adán, representante de 
la nueva humanidad, y así todos los creyentes sin distinción de raza heredan los 
privilegios de Israel a través del Mesías (Wright, “The Messiah and the People 
of God”, 135-136). 

125 Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 51. De hecho, 
como señala Ziglar: “The expresión of faith that is found in the new religious 
communities that follow Jesus’ teachings is no different from the expresión of 
faith of Abraham as witnessed to in the text of Genesis. It is not too much to 
conclude that those who approach God through faith are those who can be re-
ferred to as Israel –not and old Israel or a new israel– simply Israel” (Ziglar, 
“Understanding Romans 11:26”, 41). 

126 Este paradigma, no obstante, no excluye la Ley como un elemento negativo, 
ni siquiera la modifica a nivel de relación “dentro del pacto” (a modo de la 
“nueva perspectiva” de Pablo). Contra John A. Bertone, “The Law of the   
Spirit”: Experience of the Spirit and the Displacement of the Law in Romans 
8:1-16, Studies in Biblical Literture (New York: Peter Lang, 2005), 311-317, 
quien en su estudio exagera la oposición de paradigmas hasta tal punto de eli-
minar por completo la Ley con la llegada del Espíritu.  



 

253 

zonamiento y proclamando la fidelidad de Dios y sus promesas 
para beneficio de todos los seres humanos por igual.127 

Coherencia interna y externa de Romanos 9-11 

 No todos los comentaristas encuentran este hilo conductor 
en la argumentación ni llegan a ver la coherencia de la epístola 
integrando estos capítulos.128 Christian Beker por ejemplo, como 
no puede reconciliar una postura en la que el elemento étnico no 
tenga relevancia, sostiene que los capítulos 9-11 son inconsistentes 
y constituyen el único lugar de las epístolas paulinas en las que 
Pablo hace un “experimento con su pensamiento” en vez de expre-
sar un pensamiento plenamente elaborado.129 Otros autores ven 
incoherencias no solo en relación con el resto de la epístola, sino 
dentro de los capítulos 9-11,130 y otros, si bien no llegan a tacharlo 
de inconsistencia, si que insinúan una cierta “carencia de lógica”.131  
                                                
127 Brendan Byrne, Reckoning with Romans: A Contemporary Reading of Paul’s 

Gospel (Delaware: Michael Glazier, 1986), 185. 
128 Véase discusión en François Refoulé, “Cohérence ou incohérence de Paul en 

Romains 9-11”, RB 98, nº 1 (1991): 51-79. 
129 “It seems to me that Rom 9-11 is simply inconsistent in its argumentation. It 

is the only place in the Pauline letters where Paul is engaged in an ongoing ex-
periment of thought rather than in the expression of a finalized though” (Beker, 
“Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 45). El motivo de esta in-
coherencia para él, es precisamente su definición de un “Israel espiritual” en 
9:8, y su definición en 11:26 como la salvación del Israel étnico (ibíd., 46). 

130 Entre los autores que han sostenido la incoherencia de Pablo en estos pasajes 
figuran: Dodd, The Epistle to the Romans, 182-83; Rudolf Bultmann, “Geschi-
chte und Eschatologie im Neuen Testament”, en Glauben und Verstehen: 
Gesammelte Aufsätze 3 (Tübingen: Mohr Siebeck, 1960), 101; Ed Parish San-
ders, Paul, the Law, and the Jewish People (Philadelphia: Fortress Press, 
1983), 192-99; Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Re-
search”, 178-206; Jennifer A. Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-31”, 
USQR 45 (1991): 191; Terence L. Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’ (Rom 
11:12): Israel’s Rejection and Paul’s Gentile Mission”, JBL 112, nº 1 (1993): 
89. Heiki Räisänen llega a señalar “the amount of exegetical ingenuity needed 
by those who plead for consistency is noteworthy” (Heiki Räisänen, “Romans 
9:11 and the ‘History of Early Christian Religion’”, en Text and Contexts: Bib-
lical Texts in Their Textual and Situational Contexts, ed. Tord Fornberg y Da-
vid Hellholm [Oslo: Scandinavian University Press, 1995], 749. Harding, “The 
Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 63, reconoce que Pablo 
parece contradecirse al proclamar la futura salvación del Israel étnico. Y Ri-



 

254 

Estas propuestas no son nuevas. B. Noack ya aventuró en una osa-
da explicación que Pablo no sabía lo que iba a decir en el capítulo 
11 cuando comenzó a dictar la epístola, sino que le fue revelado 
durante el proceso, por eso no se corresponden las declaraciones 
del capítulo 9 con las del 11.132 O’Neil niega la incoherencia de 
Pablo, pero para ello sacrifica la integridad de la epístola al soste-
ner que los pasajes 1:18-32; 5:12-21; 7:14-25; 9:14-23; 10:16-
11:32; 12:1-15:12 entre otros son interpolaciones posteriores.133 
Puesto que el principal problema de interpretación lo constituyen al 
                                                                                                          

chard J. Mouw también concluye que Pablo no es del todo claro en estos pasa-
jes y no se pueden explicar completamente de forma coherente. Por ello, la 
única forma de entenderlos, es aceptar un cierto grado de imprecisión que él 
denomina “messiness” (cf. “The Chosen People Puzzle”, Christianity Today, 5 
marzo [2001]: 73-74). Para una defensa de la coherencia de Pablo y una crítica 
centrada especialmente en Heidi Räisänen, ver Teunis E. Van Spanje, Inconsis-
tency in Paul?: A Critique of the Work of Heikki Räisänen, WUNT 110 (Tü-
bingen: Mohr Siebeck, 1999), quien sostiene en la conclusión que “It is not 
Paul who is to blame for the inconsistencies detected by Räisänen, but 
Räisänen’s way of reading the texts” (ibíd., 249). Ver también James G. Dunn, 
“The Formal and Theological Coherence of Romans”, en The Romans Debate, 
ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 245-250. En un estudio 
semiótico sobre la epístola centrado en los capítulos 1-8 (pero cuyas conclusio-
nes pueden ampliarse al resto), John D. Moores trata las inconsistencias de Pa-
blo y concluye que probablemente el agente hermeneutico clave a la hora de 
entenderlo sea el Espíritu Santo en la mente del lector (John D. Moores, 
Wrestling with Rationality in Paul: Romans 1-8 in a New Perspective [Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1995], 159-160). Véase también a favor 
de la coherencia en los capítulos 9-11, aunque a nivel retórico, Johann D. Kim, 
God, Israel, and the Gentiles: Rhetoric and Situation in Romans 9-11, Disser-
tation Series 176 (Atlanta: Society of Biblical Literature, 2000), 115-148. 

131 Jan Lambrecht también resuelve las aparentes dificultades de Ro 9:1-13 de 
forma similar. Pero en vez de tacharlo de inconsistencia, lo explica alegando 
que Pablo tenía “carencia de lógica”: “It would seem, however, that honestly to 
admit in 9:1-13 Paul’s onesidedness, as well as his mental leaps, is exegetically 
preferible to forcing upon him a stretched consistency. We call it a lack of log-
ic. Whether Paul himself (and his original readers) would term it such is       
another matter” (Jan Lambrecht, “Paul’s Lack of Logic in Romans 9:1-13: A 
Response to M. Cranford’s ‘Election and Ethnicity’”, en Pauline Studies, ed. 
Jan Lambrecht [Leuven: Leuven University Press, 1994], 62). 

132 B. Noack, “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”, Studia 
Theologica 19 (1965):165-166.  

133 O’Neil, Paul’s Letter to the Romans, 241. 



 

255 

parecer los versículos 11:25-27 en contraste con el resto del mensa-
je de la epístola,134 Plag sostiene que únicamente los versículos 25-
27 son una interpolación.135 Y tratando de reconciliar posturas, 
pero aceptando una coherencia interna en los capítulos 9-11, Lloyd 
Gaston propone que esta sección contiene a la vez discontinuidad 
como continuidad, presentando continuidad de concepto, pero dis-
continuidad en lenguaje.136  

Para verificar si existe o no inconsistencia en el argumento 
entre los conceptos que Pablo presenta a lo largo de la epístola y el 
tema expuesto en esta parte (capítulos 9-11), es necesario repasar 
los principales mensajes de los capítulos 9 y 10 contrastando su 
coherencia interna, y así clarificar el contexto teológico antes de 
afrontar el análisis del capítulo 11. 

Principales mensajes teológicos de Romanos 9 y 10 
Casi todos los comentaristas coinciden en dividir los capítu-

los 9-11 en tres secciones: Ro 9:6-29, 9:30-10:21 y 11:1-32, con 
una introducción (9:1-5) y una conclusión (11:33-36).137 En esta 
sección se analizará la introducción y las dos primeras partes, y se 
dejará el análisis del capítulo 11 para la sección siguiente. 

                                                
134 O con el versículo 9:6 (Alexander Kyrychenko, “The Consistency of Romans 

9-11”, ResQ 45, nº 4 [2003]: 216). Kyrychenko, no obstante, parece contrade-
cirse al señalar por una parte que la fe en Jesús anula cualquier distinción étni-
ca en Ro 11 y por otra, que la promesa se establece con el Israel étnico y por 
tanto será salvo junto con los gentiles elegidos (cf. ibíd., 217).  

135 Christoph Plag, Israels Wege zum Heil: Eine Untersuchung zu Römer 9 bis 
11, AzTh 1.40 (Stuttgart: Calwer Verlag, 1969), 41, 45. Wright refuta suficien-
temente esta propuesta al señalar que la transición de los versículos queda mu-
cho mejor tal y como está, que con un salto del versículo 24 al 28. Además, no 
hay evidencia textual para sustentar tal hipótesis (Wright, “The Messiah and 
the People of God”, 200). 

136 Lloyd Gaston, “Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”, en The Romans Debate, 
ed. Karl P. Donfried (Edinburgh: T&T Clark, 1991), 315-316. 

137 John G. Lodge, Romans 9-11: A Reader-Response Analysis (Atlanta: Scholar 
Press, 1996), 32. 



 

256 

Romanos 9:1-5 

 El capítulo 9 comienza sin conexión gramatical con el ante-
rior, marcando una ruptura abrupta.138 Del tono brillante y exaltado 
del capítulo 8 el apóstol cambia a un tono de discurso intimista, 
serio y solemne,139 introducido por unas cláusulas retóricas: “Digo 
[la] verdad”, “no miento”, “tengo por testigo a mi conciencia”.140 
Con estas cláusulas, y recurriendo a la confidencia de sus propios 
sentimientos, el apóstol se asegura un impacto profundo en los des-
tinatarios al afirmar por triplicado141 que lo que va a decir a conti-
nuación —anticipando quizá una posible acusación en este senti-
do— no tiene ningún matiz de ambigüedad o falsedad. A 
continuación Pablo expresa su gran tristeza (lu,ph moi, evstin    
mega,lh) y el dolor incesante en su corazón (avdia,leiptoj ovdu,nh th/| 
kardi,a| mou)142 por causa de sus hermanos, sus parientes “según la 
carne” (9:3). Pablo trata de protegerse de nuevo con esta declara-
ción ante los que le acusaban de indiferencia por el pueblo judío,143 
pues ya se había ganado una cierta reputación antijudía.144  
 El verbo eu;comai del versículo 3, significa “orar”, aunque 
también se puede traducir por “desear”.145 La traducción exacta de 
la forma verbal usada es problemática pero en general se acepta 
                                                
138 Dunn, Romans, 2:522, señala que puede ser una pausa para dar tiempo al 

lector a agrupar lo dicho hasta ese momento, pero Harding señala que es un 
intento de separar temáticamente la sección (Harding, “The Salvation of Israel 
and the Logic of Romans 11:11-36”, 55). 

139 Jewett, Romans: A Commentary, 556; Michael Cranford, “Election and Eth-
nicity: Paul’s View of Israel in Romans 9:1-13”, JSNT 50 (1993): 29. 

140 Anderson, Ancient Rhetorical Theory and Paul, 209. 
141 Quizá en referencia a la regla bíblica de los dos o tres testigos (Dt 17:6; 

19:17). 
142 Traducido como “dolor mental” por Dunn, Romans, 2:523 y Cranfield, Ro-

mans, 2:452. 
143 Cf. Cranfield, Romans, 2:452. 
144 En cartas como Gálatas o 2 Corintios. Cf. Hch 21:28; 24:5; Moo, The Epistle 

to the Romans, 21; Kuss, Carta a los Romanos, 122; D. Mark Davis, “The 
Centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”, Int 60, nº 4 (2006): 405. 

145 “eu;comai”, BDAG, 417. Según Fitzmyer, su uso en este sentido está atestigua-
do desde el siglo V a.C. (Romans, 544).  



 

257 

que el imperfecto huvco,mhn implica un deseo o aspiración como 
“pediría” o “desearía”.146 También es posible interpretarlo en el 
sentido de improbabilidad: “podría desear ser anatema y separado 
de Cristo, si fuera posible”.147 Hendricksen parafrasea toda la de-
claración como “desearía ser separado de Cristo por amor a otros si 
esto fuera posible, pero me doy cuenta de que es imposible, lo que 
en cierto sentido aumenta mi pesar”.148 Pablo sabe que semejante 
deseo es irrealizable.149 Sobre todo porque ha señalado en el capítu-
lo anterior que “ninguna otra criatura podrá separarnos del amor 
que Dios [nos tiene] en Cristo Jesús” (8:35-39), por tanto de forma 
implícita corrobora el sentido virtual de la expresión. Además en el 
NT no se contempla el concepto de una separación de Dios “por el 
bien de otros”, por eso la expresión completa parece implicar en 
realidad una disponibilidad al sacrificio personal si tuviese alguna 
utilidad, pero que es irrealizable.150  
 El apóstol sostiene que por los de su nación estaría dispues-
to a ser “anatema” (avna,qema) si de alguna forma eso sirviera de 
algo. ‘Anatema’ significa literalmente “dedicado a Dios”, pero en 
el sentido de “entregado a la ira divina, dedicado para ser destrui-
do”.151 Al usarse habitualmente para una dedicación a Dios que 
termina en sacrificio,152 en el pensamiento bíblico se hace domi-
nante la connotación de “maldito”.153 También puede hacer refe-
                                                
146 Fitzmyer, Romans, 544. 
147 Dunn, Romans, 2:523. El ejemplo paradigmático de este ofrecimiento en la 

Biblia es el de Moisés, en Ex 32:32. Pablo puede estar utilizando una imagen 
similar para mostrar su preocupación por el pecado del pueblo, que invita a una 
reacción similar (cf. Sanday y Headlam, Romans, 229). 

148 Hendricksen, Exposición de Romanos, 342. 
149 Kuss, Carta a los Romanos, 123. 
150 Schreiner, Romans, 480; Fitzmyer, Romans, 544. Sin embargo, Dunn mantie-

ne la ambigüedad de la declaración (Dunn, Romans, 2:523). 
151 Johannes Behm, “avna,qema”, TDNT 1:354. 
152 En la LXX se usa para traducir el hebreo ~rx que significa “consagrar, separar 

para un uso santo, dedicar para la destrucción” (HALOT, 313), y por tanto “ex-
terminar” (BDAG, 112).  

153 Cf. Lv 27:28; Dt 7:26; 13:17; Jos 6:17-18; 7:1, 11-13; 22:20; 1 Cr 2:7; Zac 
14:11.  



 

258 

rencia a la sentencia de “separación escatológica” definitiva, como 
destino de perdición.154 El sentido general, por tanto, es el de sepa-
rado de Cristo ya sea por una maldición o no.155 El contenido de 
estas expresiones es digno de análisis. Esta declaración de inten-
ciones —aunque no realizables— muestra para algunos comenta-
ristas que para el apóstol “el judaísmo, tal como él mismo lo había 
vivido intensamente, había dejado de tener vigencia religiosa: esta-
ba ya fuera de la historia de salvación”.156 Es decir, el que Pablo 
mismo se ofrezca para ponerse en una situación de maldición por 
su pueblo, de forma “vicaria”, no hace sino indicar de forma implí-
cita la situación de perdición en la que considera al pueblo judío 
tras el rechazo del Mesías.157 De lo contrario, Pablo no haría seme-
jante propuesta. Que el apóstol se refiere al Israel étnico queda cla-
ro en su alusión a los judíos “según la carne” (kata. sa,rka), y    
posteriormente como “israelitas” (Israhli/tai),158 siendo esta la 
única vez que Pablo utiliza este término para referirse a sus compa-
triotas.159  
                                                
154 Cranfield, Romans, 2:456. 
155 Fitzmyer, Romans, 544; Jewett, Romans: A Commentary, 561. 
156 González, El evangelio de Pablo, 143. Pablo siente dolor por los de su sangre, 

porque los depositarios de los privilegios y los encargados de ser una bendición 
para el mundo, habían rechazado ellos mismos la bendición (Villiers, “The 
Salvation of Israel According to Romans 9-11”, 201). 

157 Bruce W. Longenecker, “On Israel’s God and God’s Israel: Assessing Super-
sessionism in Paul”, JTS 58, nº 1 (2007): 30-31, señala “Statements of this kind 
[9:3] are not to be expected if Paul maintained that the problem of non-
Christian Jews was simply their opposition to the gentile mission. Instead, lan-
guage of this kind seems better to point to what in Paul’s view was some kind 
of salvific deficit in the case of non-Christian Jews”. 

158 Schreiner, Romans, 481. Sin embargo, la expresión “parientes según la carne” 
añadida a la de “hermanos” parece impedir la interpretación que hacen autores 
como Cranfield, que considera en este versículo a los judíos incrédulos como 
miembros del pueblo de Dios (cf. Cranfield, Romans, 2:458). Si bien es cierto 
que el término Israel tiene connotaciones religiosas, no ocurre lo mismo con el 
término israelitas, que aquí hace referencia a los miembros étnicos del pueblo 
de Israel, no a los miembros del pueblo de Dios (contra Cranfield, Romans, 
2:460). Fitzmyer, Romans, 545, no es tan explícito en su identificación con el 
pueblo de Dios mediante este término, y solo le otorga un matiz honorífico.  

159 Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early Church”, 49. 



 

259 

La situación de rechazo al Mesías, sin embargo, no impide 
al apóstol recordar en los versículos 4-5 la situación ventajosa de 
Israel como depositario de “la adopción filial, y la presencia es-
plendorosa [de Dios], y las alianzas, y la legislación y las prome-
sas”.160 Los comentaristas generalmente dividen estos seis ítems en 
dos series de tres:161 

 

 
 Separadas de esta forma no solo se aprecia un posible juego 
fonético en las terminaciones, sino que se percibe a la vez cierta 
relación teológica entre los pares.162 Así, la “adopción” y la “legis-
lación” estarían asociadas en la figura de Israel como hijo en la 
salida de Egipto.163 La “presencia esplendorosa” (do,xa) y el “culto” 
(latrei,a) se vinculan claramente con la adoración del pueblo de 
Israel. La gloria de Dios era su presencia visible, manifestada du-
rante el éxodo, en el desierto y en el templo.164 Por eso, se vincula 

                                                
160 Esta lista de privilegios ha sido interpretada como parte de una lista formal 

tradicional (Byrne, Reckoning with Romans, 186), aunque no ofrece pistas so-
bre la posible fuente. Sin embargo, no hay motivos fundados para dudar de la 
composición original de Pablo. Según Bell, no hay paralelos claros en toda la 
literatura judía respecto a los privilegios de Israel semejantes a esta enumera-
ción de Pablo (Bell, The Irrevocable Call of God, 201) 

161 Cf. Schreiner, Romans, 483; Cranfield, Romans, 2:460; Dunn, Romans, 2:522. 
162 Bell, The Irrevocable Call of God, 201. 
163 Al respecto, nomoqesi,a se puede tomar en el sentido de legislación (Fitzmyer, 

Romans, 546), o el carácter de instrucción de la ley (torá) otorgada al pueblo, 
en su carácter pedagógico. 

164 Cf. Ex 29:42-43; 40:34-35; Lv 9:23; Nm 14:10; 16:19; 20:6; 1 R 8:11; 2 Cr 
5:13-14; 7:1, 2, 3; Ez 10:4, 18-19; 11 22-23. 

h` ui`oqesi,a  
(la adopción) 

h` nomoqesi,a  

(la legislación) 
h` do,xa  

(la presencia esplendorosa) 
h` latrei,a  

(el culto) 
ai` diaqh/kai  

(las alianzas) 
ai` evpaggeli,ai  

(las promesas) 



 

260 

con la adoración y el culto (latrei,a),165 en el que también se invo-
caba la gloria de Dios. Finalmente, las “alianzas”166 y las “prome-
sas” son dos términos que se interpretan de forma recíproca, ya que 
los pactos implican promesas en sí mismos, y toda promesa bíblica 
implica un “pacto o alianza”.167  
 Otros autores como Christiansen, ven más bien una estruc-
tura quiástica:168 

A: la adopción 
   B: la presencia esplendorosa 
    C: las alianzas 
    C’: la legislación 
   B’: el culto 

A’: las promesas 
 En esta disposición los términos centrales (B, B’) no cam-
bian, sin embargo, la diferencia más significativa tiene que ver con 
la identificación entre los pactos y la promulgación de la ley, por 
un lado, y la adopción y la promesa, por otro. La ventaja de este 
planteamiento, según Christiansen, es que se mantiene la identifi-
cación tradicional de “pacto” (o “pactos”) y promulgación de la 
                                                
165 Sanday y Headlam, Romans, 231, directamente relacionan latrei,a con el 

servicio en el templo. Hendricksen intuye una referencia a algo mayor que el 
culto del templo, pero no desarrolla su planteamiento (Hendricksen, Exposición 
de Romanos, 345). 

166 En algunos manuscritos importantes aparece la expresión en singular (P46, B, 
D, F, G, etcétera), lo que implicaría una referencia quizá al pacto mosaico de 
forma puntual, sin embargo la expresión aparece en plural en otros (a, C, K,Y, 
33, 81, 614, 1739) y es la variante más aceptada por la abundancia de veces 
que aparece la expresión normalmente en plural en la literatura (cf. B. M. 
Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament [New York: 
United Bible Societies, 1994], 459). De esta forma haría referencia de forma 
más general al conjunto de pactos que Dios fue estableciendo con su pueblo 
durante la historia, y se vincularía más estrechamente con el conjunto de pro-
mesas asociadas a esos pactos. En cualquier caso la palabra parece apuntar a 
las diversas afirmaciones y ratificaciones del pacto de Dios con su pueblo a lo 
largo del AT (cf. Hendricken, Romanos, 344).  

167 Schreiner, Romans, 484, y Fitzmyer, Romans, 547, relacionar “las promesas” 
con “los dones y el llamamiento” irrevocables en Ro 11:29. Pero los pactos 
siempre son “revocables” por definición, y su carácter condicional se describe 
a lo largo de todo el AT.  

168 Christiansen, The Covenant in Judaism and Paul, 219. 



 

261 

ley. Además, la promesa y la adopción están relacionadas en otras 
partes de la epístola como 8:15-16 (cf. 4:13-25). En cualquier caso, 
a la hora de interpretar esta lista de bendiciones hay que tener en 
cuenta que una ventaja no constituye un mérito salvífico,169 sino 
que aumenta más la responsabilidad ante Dios. Por eso para algu-
nos autores, la lista representa los mismos privilegios que Pablo ha 
mostrado que se transfieren al Mesías y, a través de él, a todos los 
que están “en él”.170  
 El versículo 5 añade dos prerrogativas más en relación con 
los patriarcas y la descendencia “según la carne” del Mesías, que 
no hacen sino resaltar la paradoja que plantea el rechazo del evan-
gelio de parte de los judíos. Por eso Pablo responde —sin formular 
siquiera— la pregunta que inevitablemente se desprende de tal si-
tuación: ¿ha fallado la palabra de Dios?171 Algunos autores inclu-
yen estas declaraciones en la lista de las afirmaciones difíciles de 
explicar de forma coherente con el capítulo 11. Así Grindheim se-
ñala que muchos de los privilegios de la lista de 9:4-5a en los ar-
gumentos siguientes son deconstruidos para luego en el capítulo 11 
ser de nuevo construidos,172 en una estrategia retórica de “sustraer 

                                                
169 Hendricksen, Exposición de Romanos, 343. Grindheim propone una cierta 

reserva a la hora de interpretarla en términos positivos, porque el apóstol no se 
incluye entre los beneficiarios (Sigurd Grindheim, The Crux of Election: 
Paul’s Critique of the Jewish Confidence in the Election of Israel. WUNT 202 
[Tübingen: Mohr Siebeck, 2005], 139). 

170 Adopción, gloria, pactos, ley, adoración, promesas, patriarcas: todo se ha 
cumplido en la iglesia en Cristo (cf. Wright, The Climax of the Covenant, 237; 
Eckhard J. Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, JETS 45, nº 
1 [2002]: 54).  

171 Lo que está en juego en primera instancia es la fiabilidad de la palabra de 
Dios, no la continuidad de su propósito de elección, contra Cranfield, Romans, 
2:470. Esta pregunta, para Ben F. Meyer, es la clave teológica de los capítulos 
9-11, y resultó fundamental en los primeros años del cristianismo. Cf. Ben F. 
Meyer, “Election-Historical Thinking in Romans 9-11, and Ourselves”, ExAud 
4 (2001): 1-7. 

172 Por ejemplo, en 9:6 se sustrae el nombre Israel del pueblo étnico, mientras 
que en el capítulo 11 le es devuelto. En 9:6b se elimina el componente de ven-
taja de “los padres” mientras que en 11:28 se menciona como elemento clave 
en el giro de eventos. Respecto al pacto y la ley, se niega el valor de la ley en 
9:31, pero el término pacto vuelve a ser importante en 11:27. Finalmente se 



 

262 

y devolver”.173 Sin embargo, este intento de explicar las aparentes 
contradicciones de la epístola no resulta coherente.174 
 Finalmente, en 9:5 la expresión evpi. pa,ntwn es mejor tradu-
cida como “sobre todos”, dando a entender que aunque el Mesías 
desciende de los judíos “según la carne”, es Dios “de todos” no 
solo de los judíos (cf. Ro 3:29; 10:12).175 Es decir, que el Mesías es 
el medio de salvación que Dios ha provisto para toda la humanidad 
por igual.  

Romanos 9:6-29  

 Este pasaje ha sido considerado tanto por contenido como 
por estilo una especie de midrash paulino,176 en el que la respuesta 
del versículo 6 contiene la clave hermenéutica que resuelve el apa-
rente enigma de la fidelidad de Dios. Aunque muchos comentaris-
tas reconocen que este versículo constituye la tesis central de los 
capítulos 9-11,177 no todos siguen de forma consistente el paradig-
ma que Pablo propone al comienzo del bloque. La primera parte 

                                                                                                          
dice que “no todo Israel es Israel”, y luego se determina que “todo Israel” será 
salvo. 

173 “Take away and give back” (Grindheim, The Crux of Election, 139-141). 
174 Esta propuesta no da cuenta de cómo ya en 9:25-26 Pablo sostiene que la 

elección incluye a los gentiles, antes de comenzar su “reconstrucción” en el 
capítulo 11, ni puede ofrecer una explicación de “construcciones” similares en 
otros fragmentos paulinos. Una mejor explicación es que Pablo en la primera 
parte de su argumentación está precisamente eliminando el elemento étnico de 
los conceptos soteriológicos del plan de salvación y luego los aplica a “todo 
Israel” como la comunidad de salvación en la que no cuentan esos elementos 
étnicos. 

175 Wright, The Climax of the Covenant, 237. 
176 William Richard Stegner, “Romans 9:6-29-a Midrash”, JSNT 22 (1984): 37-

52; Del Agua, El método midrásico y la exégesis del Nuevo Testamento, 227-
228, utiliza este versículo como muestra de la interpretación derásica de Pablo 
al aplicar categorías del Israel del AT a la iglesia en el NT.  

177 Así lo señalan Schreiner, Romans, 472; Cranfield, Romans, 2:473; Dunn, 
Romans, 2:518, entre otros. Bell, Provoked to Jealousy, 212 y Charles M. Hor-
ne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Israel Will Be Saved’ (Romans 
11:26)”, JETS 21, nº 4 (1978): 329, señalan que este versículo se puede tomar 
como el encabezamiento de los capítulos 9-11.  



 

263 

del versículo es una expresión con un fuerte matiz adversativo me-
diante el cual Pablo trata de excluir la objeción hipotética que se 
desprende del razonamiento anterior:178 “No es que (Ouvc oi-on de. 
o[ti) la palabra de Dios haya fallado”, seguida de la explicación 
midráshica179 de por qué la palabra de Dios no ha fallado: “pues no 
todos los [descendientes] de Israel son Israel” (ouv ga.r pa,ntej oi` evx 
VIsrah.l ou-toi VIsrah,l).  
 La primera respuesta consiste en la diferenciación paradig-
mática entre dos tipos de “Israel”,180 que rompe la equivalencia 
directa entre el pueblo histórico y el pueblo de las promesas.181 
Esta separación establece que no todos los descendientes étnicos 
pertenecen al verdadero Israel,182 y que es a este último al que se 

                                                
178 Cf. Cranfield, Romans, 2:470; Anderson, Ancient Rhetorical Theory and 

Paul, 210. 
179 Dunn, Romans, 2:518; Jewett, Romans: A Commentary, 27, señalan que Pa-

blo desarrolla un midrash en 9:6-18 usando Gen 21:12 su texto clave. 
180 Cf. Cotrell, Romans, 2:60; Campbell, Paul’s Gospel in an Intercultural Con-

text, 44 (contra D. W. B. Robinson, “The Salvation of Israel in Romans 9-11”, 
RTR 26, nº 3 [1967]: 83; Schreiner, “The Church as the New Israel and the Fu-
ture of Ethnic Israel in Paul”, 19). Longenecker no percibe esta diferencia   
paradigmática que Pablo establece y señala que “the terminological play of 9:6 
is not carried any further than that verse, and has no part in his larger scale” 
(Longenecker, “Different Answers to Different Issues”, 96). Sin embargo, no 
argumenta satisfactoriamente por qué esta diferenciación caduca en este ver-
sículo, siendo que aparece justo al comienzo y es una de las más claras decla-
raciones de Pablo sobre la existencia de dos tipos de “Israel”.  

181 James W. Aageson, “Typology, Correspondence, and the Application of 
Scripture in Romans 9-11”, JSNT 31 (1987): 54. 

182 Schreiner, Romans, 493. Contra Cranfield, Romans, 2:449, quien sostiene que 
“Paul can speak in 9:6ff of some members of Israel who in a sense are not 
members of Israel, and yet in the sequel speak of Israel as a whole (including 
these members who in one sense are not members) as being the people whom 
God has elected”. Daniel Fraikin no logra explicar esta diferenciación entre ti-
pos de “Israel” porque trata de argumentar que el término Israel es tomado por 
Pablo en los capítulos 9-11 para hacer referencia exclusivamente a los judíos, 
(Fraikin, “The Rethorical Function of the Jews in Romans”, 103). Jennifer 
Glancy señala una incoherencia lógica en Pablo al describir a una entidad co-
mo distinta de ella misma (Glancy, “Israel vs. Israel in Romans 11:25-31”, 
201). 



 

264 

hacen las promesas.183 Por eso la palabra de Dios no ha fallado, 
porque la promesa no pertenece a un pueblo étnico, sino espiri-
tual.184 La salvación nunca se prometió a todos los descendientes 
biológicos de Abrahán,185 ya que no es un derecho por nacimien-
to,186 sino un don que Dios ofrece a todos por igual, tanto judíos 
como gentiles.187 Dios no se ha comprometido a incluir a todos los 
descendientes físicos de Abrahán en la comunidad de salvación.188 
                                                
183 Este verdadero Israel está formado por todos los creyentes de la era mesiánica 

(Jewett, Romans: A Commentary, 575). 
184 Murray, Romans, 2:10; Victor Westhelle, “Paul’s Reconstruction of Theolo-

gy: Romans 9-14 in Context”, WW 4, nº 3 (1984): 309. También Sanday y 
Headlam, Romans, 240, aunque luego sostiene que el propósito de Pablo no es 
diferenciar a un Israel espiritual, sino diferenciar entre los que reciben las pro-
mesas y los que no. Cranfield trata de forma insatisfactoria imponer una distin-
ción entre un “Israel” globalizado dentro del cual está el “Israel” de la elección 
(cf. Cranfield, Romans, 2:473-474). Longenecker, señala que Pablo hace refe-
rencia al remanente fiel dentro de Israel (Longenecker, “Different Answers to 
Different Issues”, 96); también Horne, “The Meaning of the Phrase ‘And Thus 
All Israel Will Be Saved’ (Romans 11:26)”, 329, aunque luego se contradice y 
sostiene que en Ro 9-11 todas las veces que aparece el término Israel hace re-
ferencia al Israel étnico (ibíd., 332). 

185 Fitzmyer, Romans, 559-560, reconoce que las promesas del AT no fueron 
hechas al Israel histórico, sino al Israel de la fe, y señala “if God were bound 
by physical descent, his promises would not have been freely made”. Él sostie-
ne que este Israel hace referencia a los judíos creyentes, contradiciendo el ar-
gumento principal de Pablo, que es precisamente separar el linaje de la filia-
ción con Dios. Ver también Bell, The Irrevocable Call of God, 211. Wright 
señala que “God does not guarantee that every descendant of Abraham has a 
place in the people of God” (Wright, The Climax of the Covenant, 238). 
Räisänen es incluso más drástico y reconoce que “God never promised any-
thing for ethnic Israel” (Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Re-
cent Research”, 184). En la misma línea Ben L. Merkle, “Romans 11 and the 
Future of Ethnic Israel”, JETS 43, nº 4 (2000): 711-712, aunque de forma un 
tanto incoherente, sostiene que el “verdadero Israel” está dentro del Israel étni-
co. 

186 Moo, The Epistle to the Romans, 554. 
187 Schreiner, Romans, 472, 474, 476. Sin embargo Schreiner sostiene que en 

11:26 Pablo cambia el argumento y añade un componente de etnicidad porque 
el apóstol “no se conforma” con la solución que él mismo ha propuesto en los 
versículos anteriores.  

188 Stephen Westerholm, “Paul and the Law in Romans 9-11”, en Paul and the 
Mosaic Law, ed. James D. G. Dunn. The Third Durham-Tübingen Research 



 

265 

Tal promesa no fue dada con la intención de que se cumpliera en la 
nación hebrea, sino en el “verdadero Israel”, la comunidad de la 
fe.189 Hendricksen señala al respecto: “La promesa del pacto no 
estaba destinada a cumplirse en todos los descendientes de Abrahán 
o de Israel, sino solamente en los corazones y vidas de aquellos 
que, por gracia de Dios, pusieran su confianza en él”.190  
 Aunque el “Israel” según la promesa que definen estos ver-
sículos —y que incluye a judíos y gentiles creyentes—191 es cohe-
rente con el concepto neotestamentario de Israel, no todos los co-
mentaristas coinciden en la identificación del segundo “Israel”. 
Algunos sostienen que se refiere a únicamente a los judíos que 
creen en Jesús como el Mesías.192 Otros opinan que se refiere al 
patriarca Jacob.193 También se ha propuesto que la expresión im-
plica tanto al Israel étnico como a los gentiles elegidos.194 Aún 
Mussner, que reconoce que el concepto Israel puede adquirir diver-
sos significados en el pasaje, alega que esta es la única vez en la 
epístola que el término no hace referencia al pueblo judío como tal, 
sino que el segundo Israel hace referencia a los judíos que han 
prestado obediencia al evangelio.195  

                                                                                                          
Symposium on Earliest Christianity and Judaism (Tübingen: Mohr Siebeck, 
1996), 219; Cranford, “Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel in Ro-
mans 9:1-13”, 38. Como señala Schreiner respecto al versículo 6b: “the inten-
tion in any case is to say that not all ethnic Israelites belong to the true Israel, 
the People of God. God never pledged that every individual Israelite would ex-
perience eschatological salvation” (Schreiner, Romans, 493). Ver también en 
esta línea a Hafemann, “The Salvation of Israel in Romans 11:25-32: A        
Response to Krister Stendahl”, 44. 

189 Paul Williamson, “Abraham, Israel and the Church” EvQ 72, 2 (2000): 100. 
190 Hendricksen, Exposición de Romanos, 350. 
191 Jacob Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, JAAR 55, nº 2 

(1987): 346.  
192 Schreiner, Romans, 494; Cranfield, Romans, 2:474 se refiere al “Israel” de la 

elección dentro del Israel según la carne; Käsemann, Romans, 263; Moo, The 
Epistle to the Romans, 574, entre otros.  

193 Robinson, “The Salvation of Israel in Rom 9-11”, 84. 
194 Alexander Kyrychenko, “The Consistency of Romans 9-11”, 216. 
195 Mussner, Tratado sobre los judíos, 49. También Bell, The Irrevocable Call of 

God, 210, defiende la idea de un “Israel” dentro de “Israel” porque, según él, el 



 

266 

 Sin embargo, el contraste se establece entre los descendien-
tes de Isaac por la promesa y los otros hijos de Abrahán. Si Pablo 
estuviese aquí restringiendo su pensamiento a categorías étnicas, la 
contraposición natural sería entre los descendientes de Isaac y los 
descendientes de Ismael. Pero evidentemente este no es el argu-
mento. Para el apóstol lo importante no es la descendencia étnica 
de Isaac, sino la descendencia espiritual por la línea de la promesa 
(cf. 9:8b), de la que Isaac es el representante. El que los descen-
dientes se identifiquen por la promesa196 —aceptada mediante la 
fe— muestra que el grupo de los beneficiarios se extiende a todos 
los creyentes que iban a ser bendecidos por esa misma promesa, 
incluyendo así a todas las naciones de la tierra (cf. Gen 12:3; 28:4). 
Por ello lo más coherente es entender que el segundo “Israel” es 
una referencia al pueblo de Dios desde el punto de vista espiri-
tual.197 Esta declaración está en armonía con el paradigma que Pa-
blo ha presentado anteriormente respecto al judío interior y el judío 
exterior (Rom 2:28-29), y concuerda asimismo con la diferencia-
ción paradigmática ya realizada entre el linaje de Jesús “según la 
carne” (1:3) y su declaración como Hijo de Dios “según [el] Espíri-
tu” (1:4). El texto establece una clara distinción entre la pertenencia 
al pueblo de Dios por descendencia física, y la pertenencia por des-
cendencia espiritual, y continúa elaborando el argumento según el 
cual la descendencia carnal no da derecho a la herencia,198 porque a 
la vista de Dios, “Israel” es una realidad predominantemente espiri-
tual y no étnica.199 El postulado bíblico fundamental de que el ver-

                                                                                                          
primer Israel no hace referencia al patriarca, sino al pueblo (cf. Cranford, 
“Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel in Romans 9:1-13”, 34). 

196 Véase discusión sobre el concepto en Günther H. Juncker, “‘Children of 
Promise’: Spiritual Paternity and Patriarch Typology in Galatians and Ro-
mans”, BBR 17, nº 1 (2007): 131-160. 

197 Schlatter, Romans, 204. 
198 Kuss, Carta a los Romanos, 124. 
199 Michael J. Taylor, Paul: His Letters, Message and Heritage (New York: Alba 

House, 1997), 181. Kratz señala con acierto respecto a este versículo: “Not  
descent, but rather faith in the death and resurrection of Jesus Christ is the con-
dition for membership to the people of God; it is what constitutes the true 'Is-
rael', which includes both people from Israel and the nations. 'Israel' has here a 
double meaning: on the one hand, it is the name of a nation or ethnic group, 



 

267 

dadero Israel, el heredero de las promesas, no consiste en la des-
cendencia física sino en los hijos de la promesa,200 es un principio 
básico en la exégesis paulina del AT.201 “Israel”, como señala 
Gnilka “siempre fue un continuum de la libertad y no de la sangre 
[…] el continuum está formado por la cadena de titulares de la 
promesa cuya meta es un pueblo de Dios universal”.202 Pablo se 
esfuerza por transmitir que la pertenencia al pueblo étnico de Israel 
no implica de facto la membresía en el Israel-comunidad-de-
salvación, que es el que recibe el cumplimiento de la promesa.203 
La idea expresada en este versículo se opone a la opinión corriente 
en su tiempo según la cual la descendencia unía a Israel con Dios 
por un vínculo indisoluble,204 y era garantía de salvación,205 corri-

                                                                                                          
and on the other, it is the religious symbol for the people of God. In contrast to 
the restriction to descent and origin, this distinction permits an expansion of the 
group of elect ones so that all nations can participate in the promise.” Reinhard 
G. Kratz, “Israel in the Book of Isaiah” JSOT 31, nº 1 (2006): 103-104. 

200 Dunn, Romans, 2:122, señala correctamente que el Israel verdadero está cons-
tituido por los hijos de la promesa, sin embargo, no acierta al final al entender 
esa descendencia como elegida arbitrariamente por Dios.  

201 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 122.  
202 Gnilka, Pablo de Tarso, 273; también Joachim Gnilka, Teología del Nuevo 

Testamento, trad. Juan M. Díaz Rodelas (Madrid: Trotta, 1998), 134.  
203 Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 29. 
204 Sanday y Headlam, Romans, 241. Sin embargo, la idea de que no todos los 

que descienden de Israel son Israel es un planteamiento que ya existía en el 
pensamiento judío de la época. Para los fariseos, los gentiles podían ser salvos 
como conversos a la comunidad judía o por una vida moral en sus comunida-
des, pero para los rabíes, gentiles y judíos no podían formar parte de una mis-
ma comunidad (cf. Alan F. Segal, “Paul’s Experience and Romans 9-11”,  
PSBSup 1 [1990]: 57-58). 

205 Dunn, Romans, 2:538. De aquí surgen algunos planteamientos a resolver. Si 
no basta con ser descendiente de Abrahán para ser hijo espiritual de Abrahán, 
¿qué hace falta, según Pablo, para formar parte de la comunidad de salvación? 
Si hace falta fe, ese es el mismo requisito tanto para judíos como para gentiles. 
Luego ¿por qué la fe daría en un caso acceso a una comunidad de salvación 
(“todo Israel”) y en otro a otra comunidad de salvación (iglesia)? Es evidente 
que tal planteamiento es erróneo, porque para Pablo, todos forman un solo 
cuerpo en Cristo Jesús (cf. Ro 12:5, 1 Co 10:17; 12:12, 13; Ef 2:16; 4:4; Col 
3:15). 



 

268 

giendo el concepto erróneo de elección basada en méritos del ju-
daísmo del siglo I.206  
 Aquí es preciso hacer una reflexión adicional sobre el con-
tenido de este versículo, puesto que arroja luz sobre el resto del 
pasaje y la argumentación es muy reveladora para interpretar el 
versículo 11:26. Si Pablo hubiera creído que todo el pueblo judío se 
iba a salvar, lo podría haber expuesto aquí en defensa de la fiabili-
dad de Dios en términos como: “la palabra de Dios no ha fallado, 
porque la promesa de salvación sigue en pie para todos los judíos 
descendientes étnicos de Abrahán”. Sin embargo no lo hace. Su 
razonamiento apunta justamente a lo contrario: la palabra de Dios 
no ha fallado, no porque todos los descendientes se vayan a salvar, 
sino precisamente porque “no todos los [descendientes] de Israel 
son Israel”.  
 El versículo 8 clarifica aún más los razonamientos vertidos 
hasta ahora:207 “no son hijos de Dios (te,kna tou/ qeou) los hijos de 
la carne (te,kna th/j sarko.j), sino que se cuentan como ‘descenden-
cia’ los hijos de la promesa (te,kna th/j evpaggeli,aj)”. Esta forma de 
argumentación en la que se construye sobre argumentos anteriores 
ya presentados,208 o se responde a preguntas implícitas de seccio-
nes anteriores, es frecuente en Pablo.209 La expresión te,kna tou/ 
qeou/ (“hijos de Dios”) es invariablemente soteriológica, y denota a 
los que están “en Cristo”, en plena coherencia con el mensaje pre-
vio de la epístola.210 El texto establece un contraste entre los “hijos 
de la carne” y los “hijos de la promesa”. Solo los últimos —cuya 
filiación procede de la fe sin relación necesaria con el linaje— son 

                                                
206 Grindheim, The Crux of Election, 143-145. 
207 Pablo lo introduce con la construcción tou/tV e;stin que se suele utilizar para 

introducir notas aclaratorias: “es decir”.  
208 Cf. Ro 2:28-29; 4:13-18. 
209 Moo, The Epistle to the Romans, 554, señala como ejemplo la comparación 

entre: 2:1-29 y 3:9-18; 3:21-26 y 3:27-31; 4:1-25; 5:1-21 y 6:1-14, 15-23; y 
7:1-6 y 7:7-12, 13-25. 

210 Schreiner, Romans, 496. Schreiner sostiene que el propósito de esta argumen-
tación es explicar por qué algunos israelitas étnicos no forman parte del pueblo 
de Dios (ibíd., 497).  



 

269 

contados como miembros del pueblo de Dios.211 De esto se des-
prende que la descripción de los “hijos de Dios” como hijos de la 
promesa incluye tanto a judíos como a gentiles creyentes.212  
 En los versículos 9-13 Pablo desarrolla el motivo del cum-
plimiento de la “promesa” en Sara y Rebeca. La importancia de la 
figura de Isaac aquí y su principal mensaje espiritual es que Isaac 
fue un regalo gratuito.213 La promesa implicaba la acción directa de 
Dios y su bendición sin la intervención del esfuerzo humano (“no 
en las obras, sino en el que llama”, 9:12), al contrario que con Agar 
e Ismael. De esta forma, se sigue reforzando la desconexión entre 
la descendencia física por medios humanos (“de la carne”) y la 
filiación divina por la fe como única garantía de pertenencia al 
pueblo de Dios,214 eliminando cualquier mérito humano en la sal-
vación, sea en términos étnicos o legalistas.215 

Los versículos 14-23 han sido motivo de ardua discusión, 
sobre todo en referencia a la doctrina de la predestinación y el libro 
albedrío.216 No serán analizados aquí en profundidad porque su 
mensaje se sale del tema de esta investigación y su interpretación 
merece un estudio a parte. Pero sí es necesario señalar que lejos de 
constituir una digresión en la argumentación principal,217 el tema 
general de estos versículos es que la salvación y el cumplimiento 
de las promesas no dependen del mérito o del esfuerzo humano (es 
decir, las obras de la ley o el linaje según la carne) sino de la volun-

                                                
211 Ya Crisóstomo y Pelagio mantuvieron este punto de vista respecto a que los 

que nacen como Isaac, “por la fe”, son hijos de Dios y simiente de Abrahán 
(Crisóstomo, Homilía a Romanos 11.463). Pablo también utiliza la expresión 
“hijos de Dios” en el capítulo 8 cuando indica que el estatus de los discípulos 
de Cristo bajo la influencia del espíritu abarca a judíos y no judíos. 

212 Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 385. 
213 Taylor, Paul: His Letters, Message and Heritage, 181. 
214 Schreiner, Romans, 476; Davies, Jewish and Pauline Studies, 131. 
215 Hendricksen, Exposición de Romanos, 351. 
216 Para un breve resumen de la historia de la interpretación de estos versículos 

6-23 ver Sanday y Headlam, Romans, 269-275. 
217 Como señala e.g. Schreiner, Romans, 477. 



 

270 

tad y la gracia divinas.218 Este pasaje presenta la tensión entre la 
voluntad divina de salvación mediante su justicia, y el endureci-
miento que se produce en quien rechaza esa justicia pretendiendo la 
suya propia.219 La metáfora del alfarero es un recurso empleado en 
la literatura judía para enfatizar la dependencia de Dios que tienen 
los seres humanos, y su incapacidad de altercar con Él.220 Por eso 
Pablo la emplea en este mismo sentido.221 El versículo 16 resume 
este pasaje: “Por consiguiente, no depende del que quiere, ni del 
que corre, sino de Dios que se compadece”. Esta sección, por tanto, 
presenta básicamente la misma idea de los versículos anteriores, 
respondiendo a la objeción sobre la justicia de Dios.222 El mismo 
principio que operó en el pasado sigue operando siempre, mostran-
do que Dios no es injusto porque quien le ha rechazado ha sido su 
pueblo.223  
 Los versículos 24-25 continúan el argumento unificador al 
señalar que Dios cumple sus promesas proféticas llamando al pue-

                                                
218 No que la incredulidad del pueblo de Israel formaba parte del propósito de 

Dios, como señala Dunn, Romans, 2:568. 
219 Michael Welker considera que esa tensión revela en última instancia una 

forma superior de justicia divina por encima de los paradigmas humanos (Mi-
chael Welker, “Righteousness and God’s Righteousness”, PSBSup 1 [1990]: 
136-139). 

220 Sir 33:13; Vida de Adán y Eva 27:2; 1QS 11:22; 1QHa 9:21; 12:29; 18:3-7; 
20:24-35.  

221 W. E. Best, The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9) (Houston: 
South Belt Assembly of Christ, 1992), 188-189. 

222 J. Kerhofs, “Israel’s Future According to Romans 9-11: An Exegetical and 
Hermeneutical Approach”, en Pauline Studies, ed. Jan Lambrecht (Leuven: 
Leuven University Press, 1994), 37. Caird y Hurst señalan que el contexto 
muestra que la metáfora no pretende referirse a Dios como creador, creando 
unas subespecies de homo sapiens salvas y otras condenadas, sino a la habili-
dad de Dios para moldear vidas humanas para un propósito o para otro. Si un 
trozo de barro se resiste a ser transformado en una obra de arte, un fin en sí 
mismo, el alfarero aún puede convertirlo en un utensilio, un medio para un fin. 
(Caird y Hurst, New Testament, 44). Por otra parte, como señala Ziglar, la ex-
clusión de Ismael y Esaú no era una exclusión escatológica, sino una indica-
ción de que el cumplimiento del pacto en Cristo no sería trazado a través de 
ellos (Ziglar, “Understanding Rom 11:26”, 44). 

223 Wright, The Climax of the Covenant, 239. 



 

271 

blo que Dios preparó de antemano (prohtoi,masen), salido “no sólo 
de entre los judíos (evx VIoudai,wn), sino también de entre los gentiles 
(evx evqnw/n)”.224 Pablo se refiere a los “objetos de misericordia” que 
constituyen el pueblo de Dios como “nosotros”, y concibe a este 
pueblo como una comunidad sin fronteras étnicas.225 Llegado a este 
punto, Pablo elabora una importante declaración a partir de dos 
citas de Oseas (2:25 y 2:1, en ese orden), que articula así: “Al que 
no [es] mi pueblo [lo] llamaré pueblo mío, y amada a la que no es 
amada; y sucederá que en el sitio donde se les dijo ‘vosotros no 
[sois] mi pueblo’, allí serán llamados hijos del Dios vivo”. La pri-
mera referencia no cita literalmente la LXX, sino que revierte el 
orden de los versículos para enfatizar la entrada de los gentiles, que 
antes no eran considerados pueblo de Dios, pero que ahora forman 
parte de los “llamados” junto con los judíos.226 La segunda referen-
cia sí que es tomada directamente de Oseas 2:1 en la LXX y el sig-
nificado es similar a la anterior.  
 El que Pablo aplique estos versículos de Oseas a la inclu-
sión de los gentiles,227 es una clara indicación de que su concepto 
de Israel integra a todos “los llamados”, en cumplimiento de las 
                                                
224 Craig A. Evans, “Paul and the Hermeneutics of ‘True Prophecy’, Biblica 65 

(1984): 563. 
225 Es importante resaltar la elección de términos que hace Pablo en esta declara-

ción. El apóstol sostiene que Dios ha llamado (evka,lesen) a este pueblo, que-
dando así conformado por los “llamados” y estableciendo una conexión directa 
entre los descendientes directos de Abrahán y el surgimiento de la congrega-
ción de los “llamados”, que no es otra sino la iglesia (evkklhsi,a), compuesta por 
judíos y gentiles. Grindheim no explica de forma satisfactoria estos versículos 
al interpretarlos como parte del cambio de valores que Pablo produce de forma 
retórica, porque este cambio ocurre mucho antes de lo que la estrategia retórica 
que Grindheim propone en el capítulo 11 (cf. Grindheim, The Crux of Election, 
148). Beker también considera sorprendente esta declaración de Pablo en la 
que define a Israel como una comunidad de salvación conformada por “llama-
dos” judíos y gentiles (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Early 
Church”, 46). 

226 Schreiner, Romans, 527; Jewett, Romans: A Commentary, 600. La cita de 
Oseas está tan trabajada con sustituciones, omisiones, alteraciones y permuta-
ciones que constituye una pieza artística literaria en la que apenas quedan par-
tes originales intactas (Stanley, Paul and the language of Scripture, 109-110). 

227 J. Paul Tanner, “The New Covenant and Paul’s Quotation from Hosea in 
Romans 9:25-26”, BSac 162 (2005): 98. 



 

272 

promesas del AT.228 El uso de las citas no consiste necesariamente 
en una espiritualización de una profecía particular,229 sino en la 
consistente aplicación de un principio hermenéutico fundamental, 
ya que probablemente el referente en Oseas no sea el Israel étnico, 
sino el remanente espiritual, sin tener en cuenta su linaje.230 Estas 
citas confirman que el verdadero Israel ahora consiste en “los lla-
mados” de entre judíos y gentiles para constituir la nueva comuni-
dad de fe.231 De esta forma Pablo da a entender que el llamamiento 
de los gentiles no ocurre sin precedentes, sino que esa agrupación 
sin fronteras étnicas forma parte del plan original de Dios.232  
 En los versículos 27-28, el apóstol apela a textos del profeta 
Isaías para argumentar el mismo pensamiento: “Aunque el número 
de los hijos de Israel fuera como la arena del mar, [sólo] se salvará 
el remanente”.233 La expresión “hijos de Israel”, como ha sido se-
                                                
228 Schreiner, Romans, 527-528; W. Edward Glenny, “The ‘People of God’ in 

Romans 9: 25-26”, BSac 152, 605 (1995): 55 y Tanner “The New Covenant 
and Paul’s Quotation from Hosea in Romans 9:25-26”, 99, notan que los 
versículos que cita Pablo fueron originalmente dirigidos al reino del norte, pero 
ahora se aplican a los gentiles. 

229 Como interpeta Ladd en The Meaning of the Millenium: Four Views, ed. 
Robert G. Clouse (Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 1977), 23-24, aunque 
aplica correctamente estos versículos a la congregación de la fe en el NT, no al 
Israel histórico. 

230 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 122. Más adelante señala que este 
remante de fe es la iglesia (ibíd., 138). 

231 Robert Jewett, “Romans”, en The Cambridge Companion to St Paul, ed. 
James D. G. Dunn (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 100; John 
Paul Heil, “From Remnant to Seed of Hope for Israel: Romans 9:27-29”, CQB 
64 (2002): 704. 

232 Estos versículos son difíciles de explicar para los que defienden un punto de 
vista dispensacionalista, como reconoce Glenny, “The ‘People of God’ in Ro-
mans 9:25-26”, 42; ver al respecto el intento hermenéutico de James L. Battle, 
“Paul’s Use of the Old Testament in Romans 9:25-26”, Grace Theological 
Journal 2, nº 1 (1981), que trata infructuosamente de restringir la referencia de 
estos versículos únicamente al pueblo de Israel, y a su futura conversión. El 
peso del argumento tanto en la cita del AT, como en el NT impiden tal inter-
pretación. 

233 También se ha defendido la traducción “al menos un remanente”, o “cierta-
mente un remanente”. Véase discusión en Heil, “From Remnant to Seed of 
Hope for Israel: Romans 9:27-29”, 705-712. 



 

273 

ñalado en el capítulo anterior, generalmente es una referencia étni-
ca a los descendientes de Jacob. Se establece así una distinción234 
entre los descendientes de Israel por linaje, y el resto o remanente 
(u`po,leimma) que “será salvo” (swqh,setai).235 El pasaje termina refi-
riéndose de nuevo al verdadero Israel como la simiente de 
Abrahán,236 en una declaración que parece resumir las advertencias 
proféticas de todo el AT.237  
 El versículo 29 cita a Isaías 1:9 en el mismo sentido: “Si el 
Señor de los Ejércitos no nos hubiera dejado una semilla (spe,rma) 
seríamos como Sodoma y nos pareceríamos a Gomorra”. El tér-
mino spe,rma hace referencia a la verdadera descendencia de 
Abrahán, incorporada en la figura del Mesías.238 Y aquí transmite 
la idea de que la existencia de este remanente fiel se debe a la gra-
cia de Dios. Es otra manera de afirmar que incluso la salvación del 
remanente fiel, o verdadero Israel,239 es un don de Dios sin relación 
                                                
234 Dunn añade un sentido temporal provisional a esta declaración absoluta de 

Pablo sosteniendo que, en cualquier caso, Dios aquí pretende cumplir su pro-
pósito aunque sea en un Israel –temporalmente– disminuido. Sin embargo, no 
llega a explicar suficientemente de dónde extrae dicho sentido, y por qué Pablo 
no lo hace explícito si esa era su intención (cf. Dunn, Romans, 2:573).  

235 El verbo utilizado swqh,setai es el mismo que después se utiliza en 10:13 y 
11:26. Posteriormente se explorarán las conexiones entre estos versículos. Este 
remanente que será salvo, hace referencia al pueblo de Dios (cf. Leon Morris, 
“Salvation”, en Dictionary of Paul and His Letters, ed. G. F. Hawthorne, R. P. 
Martin y D. G Reid [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993], 850). 

236 Jewett, señala que “the true Israel as the seed of Abraham will pass through 
judgment and be ‘left to us’, implying participation through God’s mercy in the 
faith community of Jews and Gentiles embodied in the church” (Jewett, “Ro-
mans”, 100).  

237 Holweda señala que durante la historia del pueblo de Israel, cada vez que 
alguien reclamaba ser Israel como una entidad estática y fija, los profetas da-
ban severas advertencias hasta el punto de anunciar que solo el remanente sería 
salvo. Cf. Is 10:20-23; Am 9; Mi 7:18 (Holweda, Jesus and Israel, 27). 

238 Schreiner, Romans, 529; ya en los targumim aparece el vínculo entre la si-
miente de Abrahán y el Mesías (cf. Max Wilcox, “The Promise of the ‘Seed’ in 
the New Testament and the Targumim, Journal fo the Study of the New Testa-
ment 5 [1979]: 2; véase también Robert A. Pyne, “The ‘Seed’, the Spirit, and 
the Blessing of Abraham”, BSac 152 [1995]: 211-222). 

239 La noción de “verdadero Israel” y la de remanente fiel, están muy unidas en la 
literatura intertestamentaria. La comunidad de Qumrán, se interpretó a sí mis-



 

274 

con el esfuerzo humano ni con el linaje, sino únicamente con su 
gracia.240  

Romanos 9:30-10:21 

 En esta nueva sección los versículos 30-33 sirven de transi-
ción hacia el capítulo 10.241 El argumento se introduce con una 
pregunta cuya respuesta se anticipa como corolario de lo anterior. 
Utilizando el estilo de diatriba tan prominente en la epístola,242 
Pablo pregunta: ¿qué diremos? (Ti, ou=n evrou/menÈ). Su respuesta, 
que abarca los versículos 30-31, pone de manifiesto otro aspecto de 
la paradoja teológica presentada al principio del capítulo.243 Los 
                                                                                                          

ma como el remanente fiel (CD 1:4-5; 2:11-13; 3:12-17; cf. 1QM 13:8; 14:7-
10; 1 QHa 14:7-8; 4Q174 1.2.2. Véanse especialmente los estudios de Paul E. 
Dintel, “The Remnant of Israel and the Stone of Stumbling in Zion according 
to Paul (Romans 9-11)” (tesis doctoral, Union Theological Seminary, 1980), 
219-224; Elliott, The Survivors of Israel: A Reconsideration of the Theology of 
Pre-Christian Judaism, 626-628; Markus Bockmuehl, “1QS and Salvation at 
Qumran”, en The Complexities of Second Temple Judaism, vol. 1, Justification 
and Variegated Nomism, ed. D. A. Carson, Peter T. O’Brien, y Mark A. Sei-
frid, WUNT 140 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2001), 390. 

240 La noción de que la fidelidad de Dios a sus promesas se demuestra por la 
preservación de un remanente tiene paralelos en la literatura de Qumrán, cuya 
comunidad distinguía en el pueblo la comunidad santa y los infieles (1QH 
2:12; 7:10, 12). 

241 Schreiner, Romans, 473; Dunn, Romans, 2:576; Fitzmyer, Romans, 576. 
242 Stowers sostiene, que el empleo de la diatriba en la epístola a los Romanos es 

intencional y tiene más que ver con una forma de presentación de Pablo a la 
comunidad como maestro, que con la verdadera situación de la iglesia de Ro-
ma. La estructura de las preguntas y objeciones, para él, no reflejan posiciones 
reales sino imaginarias (Stanley Kent Stowers, The Diatribe and Paul’s Letter 
to the Romans, SBL Dissertation Series 57 [Chico, California: Scholar Press, 
1981], 180-183). Sin embargo, no es incompatible presentar la fuerza del mé-
todo de la diatriba en Pablo, con la realidad de que las objeciones fuesen reales 
y respondieran a la situación peculiar de Roma. Lo cual sería mucho más que 
un estilo inconsciente como apuntó Bultmann en su tesis doctoral (Rudolf Bul-
tmann, Der Stil der paulinischen Predigt und die kynischstoische Diatribe 
[Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1910]). Véase discusión en Charles B. 
Cousar, The Letters of Paul (Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 1996), 36-
43. 

243 En cada versículo, esta “paradoja” va perdiendo lo paradójico y va ganando 
más el componente lógico, hasta la revelación plena del “misterio” en 11:26. 



 

275 

gentiles han alcanzado la justicia “[que proviene] de [la] fe”, en 
cambio Israel no la alcanzó a pesar de ir tras una “ley de justicia”. 
Aquí, de nuevo, Israel es una referencia al pueblo étnico en oposi-
ción a los gentiles.244 La justicia “[que proviene] de [la] fe” (evk 
pi,stewj) se contrapone a la ley “de justicia” (no,mon dikaiosu,nhj) 
que el pueblo judío perseguía de forma infructuosa. El siguiente 
versículo empieza por otra pregunta retórica: ¿Por qué? (dia. ti,È), y 
la respuesta dada a esta paradoja es que los judíos “no [buscaron 
por el camino] de [la] fe, sino como [si dependiera] de [las] 
obras”.245 El problema del pueblo judío venía de la manera en que 
buscaban la justificación mediante el cumplimiento de las obras,246 
porque desembocaba en una actitud legalista.247 Israel malinterpre-
tó la naturaleza y la función de la ley, pensando que podría alcanzar 
la justicia por medio de su cumplimiento. Este es —a los ojos del 
apóstol— un problema crucial de sus compatriotas,248 y resulta una 
afirmación impactante en el contexto del siglo I d.C,249 al constatar 
que los gentiles adquieren membresía en el pueblo de Dios mien-

                                                
244 Como corrobora en el versículo siguiente en el que se considera a Israel en 

tercera persona “porque iban tras ella no por fe […]”. 
245 La expresión “no,mou”, parece ser una armonización del copista (Fitzmyer, 

Romans, 579). No obstante, el sentido implícito es evidente, puesto que en Pa-
blo “las obras” siempre están relacionadas de algún modo con “la ley”.  

246 Schreiner, Romans, 539. 
247 Ibíd., 539; Badenas, Christ the End of the Law, 105; Charles K. Barrett, Es-

says on Paul (Philadelphia: Westminster Press, 1982), 144; Villiers, “The Sal-
vation of Israel According to Romans 9-11”, 205; Aunque en los últimos años 
también se ha propuesto que el problema más que de legalismo era de exclusi-
vismo (cf. Andrew H. Wakefield, “Romans 9-11: The Sovereignty of God and 
the Status of Israel”, RevExp 100 [2003]: 75).  

248 Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 25. 
249 La perspectiva tradicional era precisamente que los gentiles eran pecadores 

por definición ya que se encontraban alejados del pacto de Dios y de la Torá, 
mientras que Israel era identificado como justo por su pacto especial con Dios 
(Winninge, Sinners and the Righteous, 244-245). 



 

276 

tras que la nación de Israel ha errado sus esfuerzos,250 tropezando 
en la piedra de tropiezo al rechazar al Mesías.251  
 En 10:1 Pablo cambia el tono de su discurso y se sincera de 
nuevo ante sus interlocutores, aunque sin desviarse sustancialmente 
de la argumentación precedente.252 El apóstol confiesa que la “in-
clinación de mi corazón y mi plegaria a Dios por ellos [es] para 
[su] salvación (eivj swthri,an)”. Esta declaración referida al pueblo 
étnico merece un especial análisis, ya que tiene importantes impli-
caciones. Por una parte debilita enormemente la tesis de que el ca-
pítulo 9 es un tratado sobre la predestinación, al depositar la res-
ponsabilidad en el hombre.253 Por otra, el que Pablo ruegue a Dios 
por la salvación de Israel, convertiría en absurda una referencia en 
11:26 a la salvación de “todo Israel” como pueblo étnico.254 Pablo 
anhela la salvación del pueblo judío y ora por ello porque sabe que 
la única esperanza es que acepte al Mesías, en vez de tratar de esta-
blecer su justicia propia. ¿Por qué iba a orar Pablo por la salvación 
del pueblo judío, si creía —como algunos leen en uno versículos 
más tarde— en la salvación incondicional de todos ellos? Este es 
un ejemplo de la “incoherencia” que perciben algunos de los auto-
res que interpretan la declaración de 11:26 en referencia al pueblo 
judío. 

                                                
250 Wright, The Climax of the Covenant, 240. 
251 Aageson, “Typology, Correspondence, and the Application of Scripture in 

Romans 9-11”, 61. Hofius ha señalado la marcada estructura paralela del pasa-
je (“All Israel Will Be Saved”, 24-25). 

252 Sanday y Headlam, Romans, 282. 
253 Cf. Dunn, Romans, 2:586. 
254 Schreiner intenta conciliar que Pablo ore por la salvación de Israel y luego 

proclame su futura salvación argumentando que la oración es el medio que 
Dios ha ordenado para cumplir su propósito. De esta forma la seguridad de la 
salvación futura del pueblo se convierte en el fundamento de su oración, po-
niendo como ejemplo al profeta Daniel cuando oraba por la liberación de Israel 
a pesar de la profecía de los 70 años (Schreiner, Romans, 542). Sin embargo 
Schreiner no tiene en cuenta que la preocupación de Daniel no era la salvación, 
sino el tiempo en el que iba a ocurrir. Además, no explica satisfactoriamente el 
“continuo dolor” de corazón que Pablo refiere en relación con el pueblo que ha 
rechazado al Mesías.  



 

277 

Ro 10:2-4 explica la condición del Israel histórico que había 
pasado por alto la justicia de Dios y había tratado de establecer la 
suya propia, contrastando la justicia humana con la justicia de 
Dios.255 El versículo 4 invoca el carácter teleológico de la ley que 
Israel había pasado por alto. El pueblo no había reconocido que la 
ley no era un fin en sí mismo, sino que su cumplimiento y objetivo 
(te,loj) eran precisamente Cristo, para alcanzar la justicia por me-
dio de él.256 La mayoría de los judíos no vieron en Cristo al Mesías 
porque no vieron en él el cumplimiento al cual la ley del AT apun-
taba.257 Este carácter teleológico de la ley que busca su cumpli-
miento y plena realización en Cristo,258 apunta de la misma manera 
a un cumplimiento y plena realización de las imágenes, tipos y ro-
les del pueblo de Dios del AT en el del NT. No en un sentido de 
sustitución, sino de transformación, ampliación y consecución.259  
 El versículo 5 introduce, con una cita de Lev 18:5, el primer 
elemento de la oposición entre la justicia “[que proviene] de la ley” 
y la “[que proviene] de la fe” (vers. 6).260 Los versículos siguientes 
                                                
255 Wright señala que estos dos versículos resumen todo el argumento de 9:6-39, 

ya que toda la discusión tiene que ver con la justicia de Dios a la hora de man-
tener sus promesas y su pacto (Wright, What Saint Paul Really Said, 108). 

256 Cf. Badenas, Christ the End of the Law, 118; Jewett, Romans: A Commentary, 
619. Contra John Paul Heil, “Christ, the Termination of the Law”, CBQ 63 
(2001): 484-498, quien defiende que te,loj aquí implica “terminación” de la 
ley, como medio de conseguir la justicia.  

257 Schreiner, Romans, 473. 
258 Cf. Badenas, Christ the End of the Law, 118; Markus N. A. Bockmuehl, Reve-

lation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline Christianity, WUNT 36 
(Tübingen: Mohr Siebeck, 1990), 151-153.  

259 Ya los evangelios presentan con claridad el cumplimiento de la Torá realizado 
en Cristo y su ministerio (e.g. Mt 5; Lc 4:21; 24:27, 44; Jn 1:45; 5:45-47, cf. 
William Beardslee, “The Motif of Fulfillment in the Eschatology of the Synop-
tic Gospels, en Transitions in Biblical Scholarship, ed. J. Coert Rylaarsdam 
[Chicago: Chicago University Press, 1969], 171-191). Por eso, los judíos que 
“perseguían la justicia por la Torá”, no la alcanzaron porque la buscaban en sus 
propias raíces y en obras de la ley (9:30) y no percibieron que Cristo era el 
cumplimiento y realización de esa Torá (10:4). Wright señala al hilo de esta 
argumentación que una traducción de Ro 10:4 podría ser “el clímax del pacto 
en el Mesías” (Wright, The Climax of the Covenant, 245). 

260 En estos versículos se realiza una confrontación de paradigmas que descartan 
la justicia humana por obras o “según la carne” y apoyando la que proviene de 



 

278 

(6-8)261 apelan a Deu 30:12-14 para presentar a Cristo como el 
cumplimiento de la Torá, en un argumento que compara ambos 
tipos de justicia.262 El texto enfatiza que la salvación es igualmente 
accesible a judíos y gentiles por la fe,263 señalando que el sacrificio 
de Jesús es suficiente para salvar al hombre. Por eso, no es necesa-
rio que el hombre suba al cielo o baje al abismo buscando su salva-
ción, pues el Mesías ya lo hizo por toda la humanidad.264 Ro 10: 6-
8 es demasiado parecido al texto de Deu 30:12-14 como para ser 
casual.265 Deu 30:11-14 era frecuentemente citado por los rabinos 
para enfatizar la cercanía de la palabra de Dios con el pueblo del 
pacto.266 Por eso Pablo lo cita en referencia al nuevo pacto,267 y 
añade su interpretación cristológica y escatológica,268 estableciendo 
una estrecha relación con la justicia (dikaiosu,nh) de los versículos 

                                                                                                          
la fe “según el espíritu” (Ver discusión en Mark A. Seifrid, “Paul’s Approach 
to the Old Testament in Rom 10:6-8”, TJ 6, nº 1 [1985]: 10-17). 

261 El método de citación de estos versículos 6-8 han hecho considerarlos una 
forma de “midrash corto” (Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Pe-
riod, 123) o Pesher (Käsemann, “Romans”, 284). Seifrid, sin embargo, descar-
ta la correspondencia directa, al menos con la técnica exegética del Pesher 
(“Paul’s Approach to the Old Testament in Rom 10:6-8”, 26-27). 

262 Atio Kito entiende que Pablo en estos pasajes establece un contraste entre la 
Torá escrita y el evangelio, que tiene carácter oral (“The Written Torah and the 
Oral Gospel: Romans 10:5-13 in the Dynamic Tension Between Orality and 
Literacy”, NovT 48, nº 3 [2006]: 240-260), pero su planteamiento no hace jus-
ticia a la continuidad de la Torá que el apóstol plantea enl evangelio que él 
predica (Kito entiende Ro 10:4 como “terminación”, o final”, cf. ibíd., 260). 

263 Schreiner, Romans, 473. 
264 En referencia a la encarnación y resurrección de Jesús (Leander E. Keck, 

“‘Jesus’ in Romans”, JBL 108, nº 3 (1989): 451. 
265 Badenas, Christ the End of the Law, 126; Guy P. Waters, The End of Deute 

ronomy in the Epistles of Paul, WUNT 221 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006), 
165. 

266 Käsemann, Romans, 288. 
267 Steven R. Coxhead, “Deuteronomy 30:11-14 as a Prophecy of the New Co 

venant in Christ”, WTJ 68 (2006): 311-320. 
268 Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 123; Käsemann, Romans, 284; Stan-

ley, Paul and the language of Scripture, 129. 



 

279 

anteriores,269 y apuntando a la integración de judíos y gentiles en el 
pueblo escatológico de Dios.270  
 Pablo explica en el versículo 9 que la salvación —lejos de 
ser un asunto de linaje o de cumplimiento de la ley— es un asunto 
de fe: “si con tu boca confiesas a Jesús como Señor, y en tu cora-
zón crees que Dios lo resucitó de entre [los] muertos, serás salvo 
(swqh,sh|)”. Esta fórmula enfatiza la íntima relación entre la creen-
cia interior y la expresión de la creencia,271 en línea con la declara-
ción del versículo 10:13. Para el apóstol confesar a Cristo como 
Señor y creer en él como Señor resucitado son la misma cosa.272 En 
la misma dirección el versículo 10 asocia de nuevo la salvación con 
la confesión de fe: “pues se cree con [el] corazón para [conseguir 
la] justicia, y se hace la confesión [de fe] con la boca para [conse-
guir la] salvación”. Esta frase quiástica pone en paralelo las expre-
siones de la adherencia personal a Cristo y los efectos que esta con-
lleva.273 Si la fe surge “en el corazón” y el resultado es la justicia, 
la confesión se materializa “con la boca” y el resultado es la salva-
ción.274 La justicia libera de la culpa, y la salvación libera de la 
muerte.275 La expresión final “para [conseguir la] salvación (eivj 
swthri,an)” apunta a un cumplimiento escatológico de justificación 
                                                
269 Waters, The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul, 166-179. 
270 Ibíd., 182. Esta exposición sobre Dt 30:12-14 forma parte del intento de ex-

plicar la continuidad y más amplio significado de la ley, rescatándola de una 
definición demasiado restringida (Dunn, “The New Perspective on Paul: Paul 
and the Law”, 303). 

271 Dunn, Romans, 2:608. 
272 Fitzmyer, Romans, 588. 
273 Ibíd., 592. 
274 Schlatter, Romans, 215. 
275 Es interesante notar que los defensores de una “elección corporativa” en los 

capítulos 9-11, no pueden mantener este principio al llegar al capítulo 10, ya 
que allí indudablemente se habla de decisiones individuales y aceptación per-
sonal por fe. Cf. Ro 10:5 “el hombre que [la] cumpla vivirá por ella”; 10:9 “si 
con tu boca confiesas a Jesús como Señor, y en tu corazón crees que Dios lo 
resució de entre [los] muertos, te salvarás”; 10:11 “Todo el que crea en él no 
quedará avergonzado”… Por tanto, hay que reconocer que en los capítulos 9-
11 se intercambian elementos individuales y corporativos (Schreiner, Romans, 
498). 



 

280 

y salvación uniendo ambos conceptos en una forma de equivalen-
cia.276 
 La cita del versículo 11 a Isaías 28:16 reafirma el motivo 
“todo el que creyere”, e implica, por la referencia a Cristo, una uni-
versalización de la promesa original. La palabra “pa/j” tanto en este 
versículo como en 10:13 revela el aspecto universal de la salvación 
sin distinción entre judíos y gentiles.277 El siguiente versículo 
(10:12) une de nuevo a todos bajo la misma categoría de súbditos 
del Señor. Este versículo es paralelo a Ro 3:22 y reitera el principio 
que se repite a lo largo de toda la epístola: Cristo elimina cualquier 
distinción entre judío o griego, y ofrece un único e idéntico camino 
de justificación y salvación.278 Por tanto —y esta conclusión es 
clave— no cabe una diferente forma de salvación para unos u 
otros.279  
 El versículo 12 es también de crucial importancia, porque 
defiende rotundamente que en cuanto a la salvación se refiere, “no 
hay diferencia entre judío y griego” (ouv ga,r evstin diastolh. 
VIoudai,ou te kai. {Ellhnoj), ya que en Cristo se eliminan todas las 
barreras étnicas.280 El mismo que es Señor de todos, es rico en mi-
sericordia para con todos los que le invocan. No es extraño que los 
autores que abogan por un tipo de salvación especial para los judíos 
o sostienen un tipo de estatus diferente para el pueblo judío en el 

                                                
276 Presente ya en la tradición judía (Dunn, Romans, 2:609). 
277 James W. Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Ar-

gument in Romans 9-11”, CBQ 48, nº 2 (1986): 276.  
278 Como señala Dunn: “he who first gave his covenant grace to Israel alone has 

now broadened it out to include all, and on the same terms—faith; what was 
always called for by the law, faith from the heart in the one who gave the   
covenant, can now be reexpressed as faith in the one through whose resurrec-
tion and exaltation God has broadened out the same covenant.” (Dunn, Ro-
mans, 2:617). 

279 Más adelante será necesario rescatar el contenido de estos versículos que 
parecen no ser tenidos en cuenta por quienes sostienen que Pablo contempla un 
“camino” de salvación especial para los judíos en la interpretación del versícu-
lo 11:26, en especial la teoría del “sonderweg” (cf. Reidar Hvalvik, “A Son-
derweg for Israel: a critical examination of a current interpretation of Romans 
11:25-27”, JSNT 38 [1990]: 87-107). 

280 Jewett, Romans: A Commentary, 632. 



 

281 

plan de salvación, omitan o restrinjan mucho los comentarios de 
este versículo.281 Sin embargo, la rotundidad de Pablo en este con-
cepto es ineludible.282 En cuanto a salvación se refiere, no existe 
ninguna diferencia entre seres humanos.  
 A continuación, el versículo 13 cita Joel 2:32 exactamente 
según la LXX: “todo aquel el que invoque el nombre del Señor será 
salvo”. Es la cuarta vez que aparece pa/j en los versículos 11-13, 
dando al pasaje un claro énfasis de universalidad. La construcción 
de la frase y el verbo final son los mismos que en el versículo 
11:26 (pa/j…swqh,setai). Una simple comparación sintáctica y te-
mática entre 9:27; 10:11-13 y 11:26, parece apuntar a una identifi-
cación entre los segmentos centrales de esta declaración como 
equivalentes.283 En el AT los que “invocaban el nombre del Señor” 
eran los israelitas fieles al pacto. Ahora Pablo incluye en esa cate-
goría a todos los creyentes sin distinción étnica. Esta relación se 
aprecia mejor si se observan en paralelo los pasajes mencionados: 
 

 
Aun sin ser un argumento definitivo, el paralelismo de estos 

tres versículos —no reflejado en los comentarios a la epístola revi-
sados— permite la inferencia según la cual “el remanente”, “el que 
invoque el nombre del Señor”, y “todo Israel” tienen un mismo 
referente constituído por el conjunto de creyentes fieles que “será 

                                                
281 Cf. Hendricksen, Exposición de Romanos, 381. 
282 Cf. en la epístola en versículos como Ro 1:16; 2:11; 3:10-18, 22-24; 3:29-30; 

4:9-12; 5:18-19; 9:24; 10:12; 11:32; también en 1 Co 7:19; Ga 3:9, 29; 5:6; 
6:15; Ef 2:14-18; Col 3:11.  

283 Dunn percibe la conexión entre “el remanente” de 9:27 y los que “invocan el 
nombre del Señor” de 10:13, pero no la conexión de ellos con 11:26 (cf. Dunn, 
Romans, 2:617). 

Ro 9:27 - to. u`po,leimma swqh,setai 

Ro 10:13 pa/j o]j a'n evpikale,shtai to. o;noma 
kuri,ou swqh,setai 

Ro 11:26 pa/j VIsrah.l swqh,setai 



 

282 

salvo” (swqh,setai). De hecho, Pablo cita esta declaración soterio-
lógica justo después de plantear que no hay diferencia entre judío y 
griego (10:12), y muestra que el énfasis en estos versículos, como 
en el resto de la epístola, sigue siendo la igualdad de todos los 
hombres ante el pecado, y la misma forma de salvación —por la fe 
en Cristo— sin diferencias étnicas. 

Los versículos 14-15 exponen a partir de una serie de pre-
guntas,284 que “invocar el nombre del Señor” es el último resultado 
de un proceso que comienza con la predicación de la palabra de 
Dios. El versículo 16 señala que esa secuencia se ha interrumpido 
en algunos casos, pues “no todos obedecieron al evangelio” y ter-
mina con una cita de Isaías 53:1 tomada de la LXX: “Señor ¿quién 
creyó nuestro mensaje?”. El versículo 17 concluye con un resumen 
introducido por la expresión a;ra: “Por tanto, la fe [depende] del 
mensaje que se oye, y ese mensaje [llega] a través de la palabra de 
Cristo”.  
 Los versículos 18-21 se refieren al pueblo étnico en tercera 
persona, reconociendo que en su gran mayoría sí que ha oído la 
palabra de Dios.285 Para argumentarlo el apóstol cita a Sal 19:4. A 
renglón seguido plantea una pregunta retórica cuya construcción de 
nuevo implica una respuesta positiva: “¿es que Israel no enten-
dió?”. La respuesta se formula en dos partes, en la primera citando 
Deu 32:21: “Yo os haré tener celos de [la que] no [es] mi nación, 
os pondré furiosos por una nación ignorante”;286 y en la segunda 
apelando a una declaración de Isaías 65:1 “Me dejé encontrar de 
los que no me buscaban, me manifesté a los que no preguntaban 
por mí”. El argumento termina con el versículo siguiente, de Isaías 
65:2, que aplica explícitamente sus palabras al pueblo de Israel: 
“Todo el día extendí mis manos a un pueblo desobediente y porfia-

                                                
284 De nuevo con un claro tono de diatriba (cf. Fitzmyer, Romans, 595). 
285 Aunque la pregunta comienza con mh., y esto suele implicar una respuesta 

negativa, cuando el verbo principal también lleva negación (mh…ouv ), la res-
puesta implícita a la pregunta es afirmativa (Friedrich Blass, Albert Debrunner, 
y Robert Walter Funk, A Greek Grammar of the New Testament [Chicago: 
University of Chicago Press, University of Cambridge, 1961], 427). 

286 Michel Quesnel, en “La figure de Moïse en Romains 9-11”, NTS 49 (2003): 
334, sostiene que la mención a Moisés al introducir la cita tiene el objetivo de 
enfatizar su función profética de advertencia al pueblo de Israel.  



 

283 

dor.” Así se ratifica el paradigma de que muchos gentiles han sido 
integrados en el pueblo de Dios, mientras que muchos israelitas no 
han respondido al evangelio; sin embargo, todos son iguales ante 
Dios y la salvación depende en todos los casos de la respuesta de fe 
en el Mesías. 

Tipología cristológica y hermenéutica en Romanos 
 Antes de entrar en la exégesis del capítulo 11, conviene 
retomar los conceptos retenidos anteriormente sobre la tipología 
vinculada con “Israel” y su relación con Cristo. Puesto que el prin-
cipal objetivo de esta sección es discernir su vinculación con el 
texto bajo investigación, la reflexión se limitará al análisis de la 
tipología cristológica en Romanos. 
 En general, lo comentaristas que consideran incoherente el 
mensaje de estos capítulos no parecen percibir que la obra de Cristo 
es el único tema que se mantiene en toda la epístola.287 La cristolo-
gía permea el pensamiento de Romanos de principio a fin, y como 
tal, debe ser el principio hermenéutico que guíe su interpreta-
ción.288 Pablo concibe y articula su teología desde el punto de vista 
de la historia de la salvación, de forma que lo que Cristo ha hecho 
en la historia se convierte en una descripción de la historia misma. 
Y es esta concepción de los actos salvíficos de Dios en la historia la 
que organiza todo su pensamiento, erigiendo el cumplimiento cris-
tológico de la Torá como un principio hermenéutico integrador.289 
Por ello una interpretación coherente al respecto debe respetar las 

                                                
287 Cf. Moo, The Epistle to the Romans, 25. 
288 Esto queda ya reflejado en Ro 1:3-4 donde Pablo define su evangelio en tér-

minos cristológicos (Wright, “The Messiah and the People of God”, 51). Las 
creencias que Pablo tenía sobre Cristo son el centro de su compromiso religio-
so (L. W. Hurtado, “Paul’s Christology”, en The Cambridge Companion to St 
Paul, ed. James D. G. Dunn [Cambridge: Cambridge University Press, 2003], 
185). 

289 Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline Christi-
anity, 153-154.  



 

284 

claves con las que Pablo escribe, porque él entendió e interpretó el 
AT de forma cristológica.290  
 Es necesario destacar que la noción del plan de salvación 
que Pablo describe contrasta con las creencias tradicionales judías 
de su tiempo. La división de la historia en dos eras, común en la 
apocalíptica judía,291 recibe en el NT y en Pablo un matiz diferen-
te.292 La llegada del Mesías inaugura una nueva etapa en la historia 
de la salvación. Pero esta no implica la terminación definitiva del 
mal ni la sustitución por completo de la era antigua, sino que da 
paso a un periodo en el que las dos eras se superponen.293 El Me-
sías-Cristo inaugura la nueva era de la salvación294 y reestructura 
los paradigmas de interpretación de la historia y de la profecía. 
Todo pasa por Cristo, y en él se universalizan y se cumplen las 
promesas,pues todas las promesas de Dios [han tenido] el ‘sí’ en 
él” (2 Cor 1:20). Ahora, en la nueva era de la salvación, ya no hay 
diferencia entre judíos o griegos, todos están bajo la misma situa-
ción de pecado, y su adhesión el Mesías por la fe constituye la úni-
ca forma de salvación para todos. La soteriología que presenta Ro-
manos es invariablemente cristocéntrica.295 
 La teología paulina percibe un cuerpo constituído por todos 
los creyentes (cf. Ro 12:5; 1 Cor 10:17; 12:2-19; Ef 2:16; 4:4; Col 
3:15).296 Esa comunidad de creyentes se forma “en Cristo”297 y 

                                                
290 Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 104, señala que sus 

dos premisas básicas fueron el mesianismo de Jesús, y la revelación de Dios en 
las Escrituras del AT.  

291 Por ejemplo 4 Esd 7:50 “el altísimo no hizo una era sino dos”. Cf. E. Earle 
Ellis, The Old Testament in Early Christianity: Canon and Interpretation in the 
Light of Modern Research (Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1991), 102. 

292 Véase Kreitzer, “Eschatology”, 256. 
293 Moo, The Epistle to the Romans, 26. 
294 Cousar, The Letters of Paul, 95-97. 
295 Fitzmyer, Romans, 110-111, 114. 
296 Contra J. Christian Beker, “The Faithfulness of God and the Priority of Israel 

in Paul’s Letter to the Romans”, en The Romans Debate, ed. Karl P. Donfried. 
(Edinburgh: T&T Clark, 1991), 332, quien sostiene que Pablo “is careful in 
Romans to argue the unity of two distinct peoples in the gospel” (cursiva aña-
dida), admitiendo una discrepación así entre Romanos y otras epístolas. 



 

285 

constituye la continuación de “Israel” como pueblo de Dios.298 La 
conocida expresión “evn Cristw/|” ocurre varias veces en la epístola, 
con un sentido eminentemente soteriológico.299 El estar “en Cristo” 
es sinónimo de vida espiritual (cf. Romanos 8:1),300 y cumplimien-
to de la bendición prometida a Abrahán.301 La manera en que Pablo 
aplica el principio de igualdad étnica, de género, y de estatus “en 
Cristo” anula los grandes marcadores que dividían a la humanidad 
en el judaísmo anterior.302 Y es que para Pablo estar o ser “en Cris-
to” tiene implicaciones soteriológicas,303 puesto que, a luz de la 
                                                                                                          
297 Helmut Koester, Paul & His World: Interpreting the New Testament in Its 

Context (Minneapolis: Fortress Press, 2007), 11. 
298 W. D. Davies, “Paul and the People of Israel”, NTS 24 (1978): 5. 
299 “justificados gratuitamente, por un favor suyo, mediante la redención [reali-

zada] por Cristo Jesús” (Ro 3:24); “¿O no sabéis que los que nos bautizamos 
[para unirnos] a Cristo Jesús nos bautizamos [para unirnos] a su muerte?” 
(6:3); “Así vosotros también haceos cuenta de que estáis muertos al pecado, 
pero vivos para Dios en Cristo Jesús” (6:11); “pues la paga del pecado es la 
muerte, mientras que el regalo de Dios es la vida eterna en Cristo Jesús, Señor 
nuestro” (6:23); “Pues la ley del Espíritu de la vida en Cristo Jesús me liberó 
de la ley del pecado y de la muerte” (8:2); “ni el alto [cielo] ni el [abismo] pro-
fundo, ni ninguna otra criatura podrá separarnos del amor que Dios [nos tiene] 
en Cristo Jesús, Señor nuestro” (8:39); “Digo [la] verdad en Cristo” (9:1); “así 
todos somos en Cristo un único cuerpo, e individualmente miembros unos de 
otros” (12:5). 

300 Los que están “en Cristo” han recibido el Espíritu (5:5), y el amor de Dios 
(8:39); han muerto al pecado (6:2), y a la ley (7:4); el Espíritu intercede por 
ellos (8:27).  

301 Williamson, “Abraham, Israel and the Church”, 117. 
302 Cf. Ga 3:28. Véase Luke Timothy Johnson, “Paul’s Ecclesiology”, en The 

Cambridge Companion to St Paul, ed. James D. G. Dunn (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2003), 202. 

303 Para un estudio sobre la expresión “en Cristo” en referencia al pueblo del 
pacto en Pablo véase Wright, “The Messiah and the People of God”, 16-27. 
Pablo se refiere a Cristo con la connotación de “simiente de David en la que se 
reúne Israel” y provee así la clave para entender la expresión “en Cristo” y 
“cuerpo de Cristo” en términos del pueblo del pacto (ibíd., 16). Véase también 
Sang-Won Son, Corporate Elements in Pauline Anthropology: A Study of Se-
lected Terms, Idioms, and Concepts in the Light of Paul’s Usage and Back-
ground, Analecta Biblica 148 (Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 
2001), 7-36. Para la historia del estudio de la fórmula “evn Cristw/|” véase Fritz 
Neugebauer, In Christus (Göttingen: Vandehoeck & Ruprecht, 1961), 18-33; 



 

286 

tipología neotestamentaria, si el Mesías encarna a “Israel”, y solo 
hay “un cuerpo”, la comunidad de salvación debe estar constituida 
por todos los que se encuentran “en Cristo” y forman así “todo Is-
rael”. Por eso “en Cristo” todas las promesas realizadas a Israel en 
el AT se cumplen en los que creen en el Mesías, ya sean judíos o 
gentiles.304 
 Será necesario tener estas claves hermenéuticas en mente a 
la hora de percibir cómo se describe el pueblo de Dios y su salva-
ción en el capítulo 11, ya que sin la perspectiva cristológica de la 
que Pablo parte, se puede perder de vista la naturaleza de la unidad 
del pueblo de Dios invocada a lo largo de la epístola. 

Exégesis de Romanos 11  
 El capítulo 11 puede dividirse fácilmente en cuatro seccio-
nes.305 La primera abarca los versículos 1-10, y sirve como resu-
men de la argumentación desarrollada desde el capítulo 9 y como 
transición a la parte final y culminación del bloque.306 La segunda 
sección abarca los versículos 11-24, y en ella destaca la metáfora 

                                                                                                          
Michel Bouttier, En Christ: Étude d’exégèse et de théologie pauliniennes   
(Paris: Presses Universitaires de France, 1962), 5-22.  

304 Bornkamm, Pablo de Tarso, 236 señala que descripción forma parte del para-
digma de Pablo, en el que los que no creen, no están “en Cristo” y por tanto no 
participan de la esfera de la justicia divina. Winninge, Sinners and the     
Righteous, 314, apunta que “According to Paul covenantal theology converges 
in Christ, with the new pattern being participation in the eschatological 
events”. Mussner cae en el error de intentar la integridad de “un solo pueblo de 
Dios” pero dividiéndolo en dos comunidades de creyentes. Así llega a decir 
que “la iglesia es el pueblo de Dios en un sentido espiritual, mientras que Israel 
lo es un sentido étnico” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 24-25). La dificul-
tad de tal planteamiento se percibe en que más adelante él mismo cae en una 
incoherencia al señalar “Cristo ha destruido el muro de separación que se alza-
ba en otro tiempo entre judíos y paganos, muro representado por la Torá, el 
cerco que rodeaba a Israel, creando en la iglesia a partir de ambos, judíos y pa-
ganos, una única comunidad (e]n sw/ma)” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 
45).  

305 Ver Fitzmyer, Romans, 542; Dunn, Romans, 2:633, 651, 677, une las dos 
últimas secciones en una, del 25-36.  

306 En estos versículos se repiten argumentos como los de 9:6-13, 27-29; 9:31-
33, 10:18-21. 



 

287 

del olivo como clave hermenéutica. La sección central comprende 
los versículos 25 al 32, y la declaración sobre la salvación de “todo 
Israel” constituye su clímax. La conclusión del pasaje abarca los 
versículos 33-36.  

Romanos 11:1-10 

 Los límites de esta sección son aceptados unánimemente 
por los principales comentaristas.307 Fruto de los argumentos pre-
sentados en los capítulo 9-10 respecto a la composición de Israel 
(9:6), la fidelidad y la justicia de Dios (9:14), la culminación profé-
tica del AT en Cristo (10:4), la necesidad de la fe en Jesús para ser 
salvo (10:9-13), la igualdad entre judíos y griegos (10:14), y la ter-
quedad del pueblo histórico de Israel (10:21), surge una cuestión 
que Pablo hace explícita: ¿Qué hay de los judíos que no han acep-
tado al Mesías? ¿Quedan excluidos sin remedio de la salvación?  
 La mayoría de los miembros del pueblo histórico de Israel 
no había creído en el evangelio que Pablo presenta como “fuerza de 
Dios para [dar la] salvación” (Ro 1:16).308 Por eso el apóstol se 
enfrenta al problema que plantea un Israel que ha rechazado el 
evangelio,309 y plasma la tensión en la pregunta: ¿acaso rechazó 
Dios a su pueblo?310 (mh. avpw,sato o` qeo.j to.n lao.n auvtou/È).311 La 

                                                
307 Sanday y Headlam, Romans, 307; Barrett, The Epistle to the Romans, 206; 

Käsemann, Romans, 298; Cranfield, Romans, 2:542; Kuss, Carta a los Roma-
nos, 3:784; Ulrich Wilckens, Der Brief an die Römer (Zürich: Benziger, 1982), 
2:234-235; Dunn, Romans, 2:632-634; Moo, The Epistle to the Romans, 670-
671; Jewett, Romans: A Commentary, 651. Dan G. Johnson también corrobora 
la amplia aceptación de esa estructura (“The Structure and Meaning of Romans 
11”, CQB 46 [1984]: 91), aunque propone otra división en 1-16, 17-32, 33-36, 
con subdivisiones internas. 

308 Para Pablo la fuerza salvífica de Dios se instrumentaliza a través del conteni-
do del evangelio. El evangelio es fuerza de salvación porque revela un conteni-
do que presenta a Cristo y posibilita la fe en él (cf. Ro 10). Por eso salvación y 
evangelio van estrechamente unidos, en la medida en que el evangelio presenta 
la verdad de Cristo y solo “en él” hay salvación. 

309 Mussner, Tratado sobre los judíos, 19-20. 
310 El que Pablo inicie su argumentación con esta pregunta probablemente pone 

de manifiesto el conflicto latente que había en la iglesia, y está dando voz a la 
crítica de los gentiles a los judíos de su tiempo por haber rechazado al Mesías.  



 

288 

conjunción ou=n, introduce esta pregunta enfática —que no aparece 
en ninguna otra epístola de Pablo— y hace suponer una cierta con-
clusión a la argumentación de los versículos anteriores.312 Al ser 
construida con la partícula negativa mh la pregunta implica una res-
puesta negativa, en una brillante fusión entre diatriba y midrash.313 
La expresión es muy parecida a Jer 31:37b: “Yo rechazaría toda la 
posteridad de Israel por cuanto han hecho”. El verbo avpwqe,omai 
(“rechazar”, “desechar” o “repudiar”),314 es muy poco frecuente en 
Pablo.315 La objeción que subyace es que si el pueblo histórico de 
Israel permanece incrédulo y los gentiles están aceptando el evan-
gelio, quizá Dios haya cerrado la puerta de la salvación a la nación 
de Israel.316  
 Respecto a la expresión “su pueblo” (to.n lao.n auvtou), 
Dunn observa que cuando Pablo usa el término lao,j, siempre lo 
hace en citas del AT (9:25-26; 10:21; 11:1-2; 15:10-11; 1 Cor 
10:7; 14:21; 2 Cor 6:16), y destaca que en Romanos el apóstol lo 
usa en relación con Israel en pasajes que desafían cualquier cómo-
da suposición de la nación como “pueblo escogido”. El desafío a la 
seguridad basada en la elección étnica o nacional muestra que Pa-
blo está tratando de redefinir la noción de “pueblo de Dios” y dibu-
jar de nuevo sus fronteras.317 Aquí, sin embargo, Pablo trata de 
aclarar un posible malentendido respecto a las posibilidades sote-
riológicas del pueblo histórico de Israel, y por ello se refiere a la 
nación histórica. 
                                                                                                          
311 Aunque los manuscritos P46, F, G, b, f, g y algunos autores patrísticos leen 
thn klnronomian, hay mayor base textual para aceptar la lectura to.n lao.n, que 
presentan a, A, B, C, D, L, P, entre otros (cf. Fitzmyer, Romans, 603; Jewett, 
Romans: A Commentary, 650). Para una discusión sobre la crítica textual de la 
expresión vease Mark D. Given, “Restoring the Inheritance in Romans 11:1” 
JBL 118, nº 1 (1999): 89-96. 

312 Sanday y Headlam, Romans, 309; Morris, The Epistle to the Romans, 398; 
Cranfield, Romans, 2:542;  

313 Jewett, Romans: A Commentary, 651. 
314 “avpwqe,o”, BDAG, 126; Karl L. Schmidt “avpwqe,o” TDNT 1:447. 
315 En Pablo solo se emplea aquí y en 1 Ti 1:19 donde se refiere a rechazar una 

buena conciencia. En el resto del NT solo aparece en Hechos 7:27, 39; 13:46.  
316 Fitzmyer, Romans, 603; Wright, “The Letter to the Romans”, 675.  
317 Dunn, Romans, 2:634. 



 

289 

 Pablo se apresura a descartar lo que se desprende de la pre-
gunta anterior con su conocida expresión mh. ge,noito (“en absolu-
to”).318 Esta negación enfática podría traducirse literalmente como 
“de ninguna manera”.319 Es la forma que tiene el apóstol de repu-
diar casi con horror la contemplación misma de una posibilidad 
tal.320 Pablo sostiene que Dios no ha rechazado (avpw,sato) a su 
pueblo, y como prueba se pone a sí mismo,321 mostrando que él es 
israelita, de la descendencia de Abrahán y de la tribu de Benjamín.  
 Llegados a este punto, es preciso señalar que virtualmente 
todos los comentaristas que proponen una lectura étnica del “Is-
rael” de 11:26, al leer la frase “¿acaso rechazó Dios a su pueblo?” y 
la respuesta negativa de Pablo, dan por supuesto que eso demuestra 
un rol especial del pueblo histórico de Israel en el futuro.322 Pare-
cen interpretar la pregunta como: “¿ha rechazado Dios el plan futu-
ro para su pueblo?”. Al suponer este sesgo en la expresión, la res-
puesta enfática de Pablo con un mh. ge,noito, parece confirmar con 
rotundidad el rol especial del Israel étnico. Sin embargo un análisis 
sencillo de este razonamiento muestra su error de planteamiento. 
En toda la sección en la que se cuestiona el estado del pueblo histó-
rico de Israel, Pablo responde con argumentos que muestran la ac-
ción de Dios en el presente, no en el futuro.323 Pablo no argumenta 
la fidelidad de Dios mediante una referencia a una acción escatoló-
gica reservada para ellos, sino en términos de la obra que Dios está 
realizando entre los judíos creyentes (cf. 11:5 “en el momento ac-
tual”).324 Precisamente por eso Pablo mismo puede ser un ejemplo.  

                                                
318 Su uso es frecuente en Pablo (Ro 3:4, 6, 31; 6:2, 15; 7:7, 13; 9:14; 11:1, 11; 1 

Co 6:15; Ga 2:17; 3:21; 6:14). 
319 Jewett, Romans: A Commentary, 651. 
320 Sanday y Headlam, Romans, 309.  
321 Robertson, The Israel of God, 168; Achtemeier, Romans, 178.  
322 Por ejemplo Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans 

11:11-36”, 59-60, señala al respecto: “Hence we discover that God has a final 
word on the destiny of Israel, even the Israel he had hardened”; véase también 
Gary W. Charles, “Romans 11:1-10”, Int, 58, nº 3 (2004): 284. 

323 Véase discusión en Robertson, Israel of God, 170-172. 
324 Ibíd., 168. 



 

290 

 Continuando con el análisis del texto, el que Pablo no diga 
que es judío, sino que utilice el nombre de “israelita” puede indicar 
una preocupación por mantener la continuidad mientras redefine el 
pueblo de Dios.325 Otros autores entienden que la mención explícita 
a su condición de “israelita” revela cuan firmemente Pablo se afe-
rra al concepto de que la iglesia es la continuación corporal del 
Israel del AT.326 En todo caso, Pablo parece posicionarse como 
judío, como descendiente de Abrahán, y “aún así” (al hilo de la 
idea que pretende corregir) formando parte del “pueblo de Dios”.327 
La prueba definitiva de que Dios no ha rechazado a su pueblo his-
tórico y no ha cerrado la puerta de su salvación, es la existencia de 
judíos cristianos que han recibido la bendición prometida a través 
de la fe en Cristo Jesús.328 Pablo es la prueba irrefutable de su ar-
gumento, como judío que ha aceptado a Cristo.329 Por eso aquí Pa-
blo se considera parte del pueblo de Dios no en calidad de judío, 
sino en calidad de creyente en el Mesías. El que Pablo especifique 
ser de la tribu de Benjamín profundiza su identificación como 
miembro del pueblo de Dios a la vez que judío.330 La tribu de Ben-
jamín era considerada la más israelita de las tribus.331 Además Ben-
jamín fue el único hijo de Jacob nacido en la tierra de la prome-
sa,332 lo cual permite avanzar en la exposición de la fidelidad de 

                                                
325 Dunn, Romans, 2:634; también percibe un uso intencionado del término Cal-

vin J. Roetzel, “Ioudaioi and Paul”, en The New Testament and Early Christian 
Literature in Greco-Roman Context, Studies in Honor of David E. Aune, ed. 
John Fotopoulos (Leiden: Brill, 2006), 13. 

326 Por ejemplo Ellis, Paul’s Use of the Old Testament, 137, aunque aquí parece 
una conclusion precipitada. 

327 Para Cranfield indica que Pablo se está definiendo como un “verdadero israe-
lita” (Cranfield, Romans, 2:544). 

328 Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 29. 
329 Contra Fitzmyer, Romans, 603, quien sostiene que no lo hace como prueba de 

su argumentación, sino para motivar al pueblo. 
330 Dunn, Romans, 2:635. 
331 Quizá por su apelación como “el amado del Señor” (Dt 33:12). Además, en su 

territorio estaba Jerusalén y fue la tribu que permaneció fiel a Judá (cf. Morris, 
The Epistle to the Romans, 398; Fitzmyer, Romans, 604). 

332 Como destaca Hendricksen, Exposición de Romanos, 397. 



 

291 

Dios mediante la continuación de su pueblo en los “hijos de la 
promesa”.333 
 En Ro 11:2a Pablo cita a la vez el Salmo 94:14 (LXX 
93:14) y 1 Sam 12:22, en lo que constituye la parte central de su 
argumento.334  
 

Ambas frases están muy cercanas en su terminología y 
construcción.335 A esta declaración se añade el argumento de que 
Dios no rechazó a su pueblo “al que conoció de antemano”. Pablo 
añade la expresión o]n proe,gnw, usando el verbo “progignw,skw” 
que significa conocer con anterioridad, preconocer,336 y que aquí 
parece actuar como la antítesis de avpw,sato.337 A continuación in-
terpela a sus destinatarios en términos que suponen su familiaridad 
con lo expuesto. La forma de pregunta h' ouvk oi;date es una variante 
de la forma ya utilizada h' avgnoei/te. Pablo trae a colación el pasaje 

                                                
333 Hoehner señala otros motivos añadidos por los que Pablo puede especificar la 

tribu: Benjamín fue hijo de Raquel, la esposa favorita de Jacob; esa tribu fue a 
la tierra prometida, al contrario que la de José; Saúl era de la tribu de Benja-
mín; tras la división del reino, la tribu de Benjamín en parte fue al reino de Ju-
dá; Jerusalén estaba en el territorio de Benjamín; tras los 70 años de cautiverio, 
volvieron Judá y Benjamín; en el libro de Ester, Mardoqueo, de la tribu de 
Benjamín, fue el que protegió a los júdios (Hoehner, “Israel in Rom 9-11”, 
149-150). 

334 Jewett, Romans: A Commentary, 654-655. 
335 Las únicas variaciones son el cambio del futuro avpw,setai al aoristo avpw,sato 

y el cambio de la palabra ku,rioj por qeo.j. Quizá para mostrar la confianza en 
la palabra de Dios, a pesar de la desobediencia de los judíos (Dunn, Romans, 
2:635).  

336 “progignw,skw”, BDAG, 866; R. Bultmann “proginw,skw, pro,gnwsij”, TDNT 
1:716. 

337 Schreiner, Romans, 580. Según esta lectura, el preconocimiento divino se 
convierte en garante de que Dios no haya desechado a su pueblo. 

1 Sam/Sal (LXX) o[ti ouvk avpw,setai ku,rioj to.n lao.n auvtou/ 

Romanos 11:2a ouvk avpw,sato o` qeo.j to.n lao.n auvtou/ 



 

292 

sobre Elías para introducir el concepto del remanente.338 En la frase 
“cómo sale al encuentro de Dios, contra Israel” (w`j evntugca,nei tw/| 
qew/| kata. tou/ VIsrah,lÈ) el verbo evntugca,nw significa “acercarse, 
solicitar, hacer un pedido en persona.”339 Parece que Pablo se está 
presentando a sí mismo como un nuevo Elías,340 tratando de resol-
ver la situación de incredulidad del pueblo. En cualquier caso re-
sume todo el relato de Elías con esa expresión que indica la obra 
del profeta por su pueblo.341 
 El versículo 3 es una cita de 1 Rey 19:10, 14 “Señor, mata-
ron a tus profetas, derruyeron tus altares, y quedé yo solo e intentan 
matarme”. El texto es muy similar al de la LXX.342 En el versículo 
4 la pregunta introduce o` crhmatismo,j, un hapax legomenon que 
hace referencia a una declaración divina,343 o a un decreto u orde-
nanza hecho por una autoridad pública.344 Pablo utiliza 1 Rey 19:18 

                                                
338 La frase dice “Qué dice la Escritura en Elías” (evn VHli,a|). Puede ser una forma 

familiar o coloquial de referirse al texto. La expresión “la Escritura” puede re-
ferirse tanto al pasaje en particular sobre Elías, como al conjunto de Escrituras. 

339 “evntugca,nw”, BDAG, 341. Sin embargo la queja o petición a Dios respecto a 
Israel no figura en el relato bíblico. 

340 Dunn, Romans, 2:636; Wright, “The Letter to the Romans”, 676; Nicholas T. 
Wright, “Paul, Arabia and Elijah (Galatians 1:17)”, JBL 115 (1996): 683-692; 
Johnson, “The Function of Apocalyptic and Wisdom Traditions in Romans 9-
11”, 160. 

341 Fitzmyer, Romans, 604. 
342 Las variaciones hacen suponer que quizá Pablo cita de memoria, porque abre-

via e intercambia el orden de las dos primeras cláusulas (cf. Cranfield, Romans, 
2:546). Hay algo que suele pasar desapercibido en los principales comentarios, 
y es que Pablo no cita el primer elemento de la queja de Elías, la frase: “pues 
los hijos de Israel han abandonado tu Alianza” (larXy ynb $tyrb wbz[-yk). Quizá se 
deba a que Pablo cita de la LXX y en ella dice simplemente “los hijos de Israel 
te han abandonado” (evgkate,lipo,n se oi` ui`oi. Israhl). Pero también es posible 
que Pablo dejara voluntariamente fuera de su argumentación el abandono del 
pacto por parte de los “hijos de Israel” en tiempos de Elías para evitar posibles 
trabas en su argumentación, ya que la acusación era precisamente el problema 
del rechazo del Mesías por parte del pueblo judío.  

343 “crhmatismo,j”, BDAG, 1089. 
344 Dunn, Romans, 2:637.  



 

293 

de forma más cercana al TM que en la referencia anterior.345 La 
respuesta menciona a los siete mil hombres que constituyeron el 
remanente en tiempos de Elías. Puesto que el número siete sugiere 
plenitud en la simbología semítica,346 probablemente puede referir-
se a la plenitud de Israel ya sea como realidad histórica o como 
promesa escatológica.347 De ser así, Pablo estaría aprovechando el 
texto para argumentar la identificación del concepto de “remanen-
te” con el concepto de plenitud del pueblo fiel de Dios.348 
 El versículo 5, citando 1 Reyes 19:18, dice: “Pues bien, en 
el momento actual existe igualmente un resto”.349 Mediante la ex-
presión ou[twj ou=n kai. evn tw/| nu/n kairw/|, Pablo traslada la situa-
ción histórica de Elías a su propio tiempo,350 en una adaptación con 
tintes de tipología.351 De la misma manera que en tiempos de Elías 
la mayor parte del pueblo era apóstata, Pablo percibe en sus días 
una situación parecida, dado que la mayoría de los judíos rechazan 
a Jesús.352 Sin embargo, igual que en tiempos del profeta, sigue 
                                                
345 Fitzmyer sostiene que Pablo está citando libremente sin tener en cuenta ni el 

TM ni la LXX, (Fitzmyer, Romans, 605), y Christopher Stanley sostiene que 
las citas de Pablo en los versículos 3 y 4 son de un texto anterior al de los prin-
cipales manuscritos. Vease discusión en Christopher D. Stanley, “The Signifi-
cance of Romans 11:3-4 for the Text History of the LXX Book of the King-
doms”, JBL 112, 1 (1993): 43-54.  

346 Lurker, Diccionario de imágenes y símbolos de la Biblia, 213. El número 
siete tiene en la mentalidad judía una simbología cósmica, que sin duda apoya 
el carácter global del número (Johann Maier y Peter Schäfer, Diccionario del 
judaísmo, trad. Dionisio Mínguez Fernández [Estella, Navarra: Verbo Divino, 
1996], 370).  

347 Dunn, Romans, 2:637. 
348 Este razonamiento estaría en plena armonía con el versículo 9:27. Fizmyer en 

cambio, sostiene que Pablo se refiere aquí a los judíos cristianos, es decir, los 
judíos creyentes que habían aceptado a Cristo y por tanto, formaban parte del 
remanente (Fitzmyer, Romans, 605).  

349 Aquí Pablo de nuevo se acerca más al TM que a la LXX. 
350 Sanday y Heahlam, Romans, 312.  
351 Jewett, Romans: A Commentary, 658. 
352 Sobre la consideración de Pablo como profeta en estos capítulos véase Craig 

A. Evans, “Paul and the Prophets: Prophetic Criticism in the Epistle to the Ro-
mans (with special reference to Romans 9-11)”, en Romans and the People of 
God: Essays in Honor of Gordon D. Fee on Occasion of His 65th Birthday, ed. 



 

294 

existiendo un remanente fiel. Aunque el “remanente” es un concep-
to conocido en el AT,353 esta es la única vez que aparece el término 
lei/mma en el NT.354 La traducción literal de la expresión en referen-
cia al resto o remanente sería “ha llegado a ser” o “se ha constituí-
do”, por tratarse del verbo gi,nomai, que indica “devenir”.355 El re-
manente es “elegido gratuitamente” (evklogh.n ca,ritoj). Así se 
establecen los términos y cláusulas de la nueva realidad argumen-
tando la imposibilidad de la coexistencia de dos paradigmas mu-
tuamente excluyentes: si es gratuitamente ya no es por obras, de lo 
contrario la gracia ya no sería gracia (evpei. h` ca,rij ouvke,ti gi,netai 
ca,rij).356 Al decir “ya no es por obras” (ouvke,ti evx e;rgwn) el texto 
echa mano de ouvke,ti, un adverbio que indica alcance hasta un pun-
to pero no más allá, “ya no”, “no más”.357 De esta forma se marca 
una ruptura con el planteamiento anterior que confundía a muchos 
judíos.358 Las obras a las que Pablo se refiere son las obras de la ley 
en las que se apoyaban estos para justificar su condición de pueblo 
                                                                                                          

Sven K. Soderlund y N. T. Wright (Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999), 
122-128.  

353 Para un amplio estudio sobre el concepto de remanente en el AT, ver Gerhard 
F. Hasel, “The Origin and Early History of the Remnant Motif in Ancient Is-
rael” (tesis doctoral, Vanderbilt University, Nashville, Tennessee, 1970); véase 
también Carmelo Martines, “Doctrina y teología del remanente-Parte I”, Da-
varLogos 6, nº 1 (2007): 1-23. 

354 Junto con la variante u`po,leimma en 9:27. En la LXX solo aparece en 2 Rey 
19:4, ya que el concepto de “resto” o “remanente” tiene varias traducciones al 
griego. Lei/mma (“remanente”) es probablemente una palabra relacionada con 
katalei,pw (“dejar”, “reservar”, A Greek-English lexicon of the New Testament 
and other early Christian literature, 520) en el versículo 4.  

355 “Ocurrir, aparecer, llegar a ser”, “gi,nomai”, BDAG, 196. Algunos autores 
enfatizan en estas expresiones la iniciativa divina de “reservarse” un remanente 
dentro del pueblo de Israel, pero no hay que olvidar que la preservación de un 
remanente forma parte del pacto divino de Dios con su pueblo, dentro del cual 
se enmarca la “elección” de dicho remanente. 

356 En algunos manuscritos aparece el versículo griego ampliado, pero el texto 
reducido hasta ca,rij, es apoyado por mejores testigos P46 א*, A, C, D, F, G, P, 
(81), 629, 630, 1739, 1881. En esta frase eiv de. ca,riti “gracia” está en dativo 
instrumental. 

357 “ouvke,ti”, BDAG, 736. 
358 Morris, The Epistle to the Romans, 401. 



 

295 

de Dios. Sin embargo si la elección por gracia no tiene nada que 
ver con las obras, ni con el mérito humano, ni con los logros o cua-
lidades del hombre,359 es lógico pensar que tampoco tiene que ver 
con el linaje.360 La gracia se extiende por igual a todos los creyen-
tes, a todos los verdaderos descendientes de Abrahán.361  
 El versículo 7 resume el resultado de la discusión del pasaje 
previo: “Entonces, ¿qué? [Que] Israel no consiguió lo que busca, 
mientras que los elegidos [lo] consiguieron”. Pablo lanza otra pre-
gunta retórica (Ti, ou=nÈ) para introducir su respuesta al razonamien-
to que venía desarrollando.362 Israel ha estado buscando algo que 
no ha alcanzado (ouvk evpe,tucen). Y retomando el argumento de los 
versículos de Ro 9:30-31, explica que los gentiles han alcanzado la 
justicia que es por fe (dikaiosu,nhn evk pi,stewj), mientras que Israel 
que iba tras una ley de justicia (no,mon dikaiosu,nhj), no la ha alcan-
zado. El texo emplea de nuevo el argumento de los versículos 10:3-
4 que mencionan la justicia propia (th.n ivdi,an Îdikaiosu,nhnÐ) que 
buscaba Israel, ignorando la justicia de Dios, y aferrándose a una 
justicia basada en obras.363  
 Hay discusión respecto al referente de evklogh (“la elec-
ción”, “los elegidos”). Dunn considera que el remanente del ver-
sículo 5 hace referencia a los judíos cristianos, y cree razonable 
atribuir la expresión “los elegidos” a los judíos convertidos.364 Si se 
tiene en cuenta el conjunto de la argumentación desde el capítulo 9, 
                                                
359 Fitzmyer, Romans, 605. 
360 Sanday y Headlam, Romans, 313. 
361 Al contrario que el concepto de remanente que presenta, por ejemplo, la co-

munidad de Qumrán (cf. 1QS 8:6; 1QH 6:7-8; 1QpHab 10:13; 4QFlor 1:19; 
1Q37 1:3) en el que el número de fieles que quedaba ante la infidelidad del 
pueblo era cada vez menor, el motivo de la gracia amplía el concepto a un nú-
mero de fieles “elegido gratuitamente” que va en aumento (11:11-26) de la 
mano del evangelio (cf. “Wright, “The Letter to the Romans”, 676). 

362 El verbo o] evpizhtei/ es un presente de indicativo, por tanto debería ser tradu-
cido como “lo que busca”. Sin embargo, a continuación Pablo sostiene que “no 
lo alcanzó” (ouvk evpe,tucen) mediante un aoristo, por lo que la traducción puede 
hacer corresponder el tiempo del verbo “alcanzar” con el verbo principal. 

363 Jewett, Romans: A Commentary, 661. 
364 Aunque reconoce que no se puede argumentar una referencia exclusiva a ellos 

(Dunn, Romans, 2:639). 



 

296 

es posible interpretar a los elegidos como “los creyentes”, porque la 
única forma de alcanzar lo que “los elegidos” alcanzaron es por fe. 
Por tanto, todo creyente ha alcanzado por la fe la justicia que bus-
caba Israel.365 Oi` loipoi significa sencillamente “los otros”, “los 
demás”, sin especificar a qué grupo se está refiriendo, y de ellos se 
afirma que fueron endurecidos (evpwrw,qhsan). La forma verbal está 
en aoristo pasivo, y proviene del verbo pwro,w que significa lite-
ralmente “petrificar”.366 Usado como término médico significa en-
durecer, y se aplica al callo que se forma en un hueso roto al unirse 
las partes separadas, y en este sentido se podría traducir como “cu-
rar”.367 Sin embargo, el sentido metafórico implica volverse insen-
sible, en especial cuando se aplica al corazón.368 El endurecimiento 
del corazón es un tema que debe entenderse a la luz del mensaje 
bíblico en su totalidad.369 En la Biblia Dios “endurece” el corazón 
del que se endurece a sí mismo.370 Por eso, como señala           
Hendricksen, el propósito de Pablo es informar sobre el propósito 
de Dios al endurecer a aquellos que se habían endurecido a sí mis-
mos.371 No han rechazado al Mesías por estar endurecidos, sino que 
se han endurecido porque han rechazado al Mesías.372 Es evidente 
que si se han sido endurecido por haber fallado, la expresión “los 

                                                
365 Fitzmyer sostiene que en general “los elegidos” como concepto abarca a ju-

díos y gentiles del remanente, pero aquí considera que se refiere al remanente 
judío (Fitzmyer, Romans, 606). 

366 “pwro,w”, BDAG, 900. 
367 K. L. y M. A. Schmidt “pwro,w, pw,rwsij” TDNT 5:1025. 
368 Así lo reflejan los otros usos en el NT (cf. Mr 6:52; 8:17; Jn 12:40; 2 Co 

3:14). 
369 Cf. Nanos, The Mystery of Romans, 262-263. Véase discusión sobre el endu-

recimiento —que suele tomar como paradigma el episodio del faraón— en Ro-
bert R. Wilson, “The Hardening of Pharaoh’s Heart”, CQB 41 (1979): 18-36; 
Robert B. Chisholm Jr., “Divine Hardening in the Old Testament”, BSac 153, 
nº 4 (1996): 410-434; Dorian G. Coover Cox, “The Hardening of Pharaoh’s 
Heart in its Literary and Cultural Context”, BSac 163, nº 3 (2006): 292-311.  

370 W. E. Best, The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9) (Houston: 
South Belt Assembly of Christ, 1992), 175. 

371 Hendricksen, Exposición de Romanos, 403. 
372 Sanday y Headlam, Romans, 313; Dunn, Romans, 2:402. 



 

297 

otros” debe referirse a los judíos miembros del Israel histórico que 
habían rechazado al Mesías.  
 El versículo 8 cita a Deu 29:4, y cambia el argumento prin-
cipal del texto usado como excusa a favor de Israel, a un acto deli-
berado de Dios que no aparece en el texto original.373 Pablo retoma 
el motivo del endurecimiento que ha presentado en 9:18. Teniendo 
de nuevo en cuenta que en la mentalidad semítica se atribuye a 
Dios todo aquello que él permite que ocurra, los pasajes que atri-
buyen a la acción de Dios el endurecimiento del corazón de alguien 
deben ser entendidos siempre en este sentido.374 
 Los versículos 9-10 citan juntos la Torá (Deu 29:4), los 
Profetas (Isa 29:10) y los Escritos (Sal 69:22-23) de un modo que 
está en línea directa con la hermenéutica rabínica.375 Un análisis 
de los contextos de estos versículos muestra que el Israel étnico 
está bajo el juicio de Dios, tal y como se describe en Deuterono-
mio e Isaías.376 Este salmo es citado en numerosas ocasiones en el 
NT en relación a Jesús.377 Sin embargo, es complicado determinar 
el exacto peso de estas citas. Los oyentes probablemente captaron 
la fuerza de la declaración porque originalmente el Salmo 69 se 
dirige contra los enemigos del rey David. Pero Pablo lo aplica en 
                                                
373 Véase discusión en Waters, The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul, 

199-206. 
374 La misma acción de Dios suscita endurecimiento en unos y aceptación en 

otros. La responsabilidad última es del hombre, sin embargo como Dios busca 
al hombre y siempre parte de Él la iniciativa, el resultado (positivo o negativo) 
también se suele aplicar a Él. La referencia al “espíritu embotado” implica un 
tipo de insensibilidad espiritual, como si estuviera causada por el sueño. Por 
otra parte hay que recordar que en la apocalíptica judía el “endurecimiento” es 
lo que ocurre cuando se rechaza la gracia y la paciencia de Dios, y es el prelu-
dio del justo juicio final (Wright, The Climax of the Covenant, 247). 

375 Dunn, Romans, 2:634; sobre este uso de la escritura en Pablo véase Aageson, 
““Scripture and Structure in the Development of the Argument in Romans 9-
11”, 265-289; D. O. Via, “A Structuralist Approach to Paul’s Old Testament 
Hermeneutic”, Int 28 (1974): 201-220. 

376 Cf. Schreiner, Romans, 588. Sobre el carácter deuteronomista de la argu-
mentación de Pablo en 9-11, ver James M. Scott, “Paul’s Use of the Deutero-
nomic Traditions”, JBL 112, 4 (1993): 659-665. 

377 Mt 27:34, 48; Mr 3:21; 15:23, 36; Lc 13:35; 23:36; Jn 2:17; 15:25; 19:29; 
Hch 1:20; Ro 15:3; Heb 11:26; cf. Fil 4:3; Ap 3:5; 16:1. 



 

298 

Ro 15:3 a los que rechazan al Mesías. Por eso, las maldiciones 
referidas a los enemigos del salmista, se aplican por extensión a 
todos aquellos que rechazan a Jesús, incluyendo tanto a gentiles 
como a judíos no creyentes.378 Si el salmista evoca la ira divina 
contra los enemigos de la voluntad de Dios, estos enemigos repre-
sentan también para el apóstol a los que habían cerrado sus oídos 
al mensaje del evangelio.379  
 En el versículo 10 el signicado de dia. panto.j es controver-
tido. Puede significar “para siempre”, pero es más acertada la con-
notación de “continuamente” tal y como traduce la versión Cante-
ra-Iglesias, ya que el término hebreo a la base es “dymt”.380  

Romanos 11:11-24 
 Pablo comienza esta sección con la expresión “Así que di-
go” (Le,gw ou=n) seguida de otra pregunta retórica encabezada por el 
mh que supone —de nuevo— una respuesta negativa: “¿tropezaron 
de modo que cayeron definitivamente?”. El verbo ptai,w, significa 
“tropezarse”, “caer”, “experimentar ruina”,381 también tiene la 
acepción de “cometer errores”.382 Solo se emplea aquí en las epís-
tolas paulinas, y parece ser usado de forma deliberada por el após-
tol en relación con ska,ndalon en 9:33 y 11:9.383 En cuanto al signi-
ficado de i[na, algunos proponen un sentido final, indicando 
propósito (“para”)384, mientras que otros se inclinan por el consecu-
tivo (“de forma que”).385 Como propósito podría indicar un falso 

                                                
378 Schreiner, Romans, 588. 
379 Sanday y Headlam, Romans, 315. 
380 Cranfield, Romans, 2:552, y Fitzmyer, Romans, 607 también desautorizan el 

significado de “para siembre” y apoyan el de “continuamente”.  
381 “ptai,w”, BDAG, 849. 
382 Schmidt, “ptai,w”, TDNT 6:885.  
383 Jewett, Romans: A Commentary, 673; Fitzmyer, Romans, 611. 
384 Jewett, Romans: A Commentary, 673; Schreiner, Romans, 593. 
385 Cranfield, Romans, 2:554; Sanday y Headlam lo catalogan de “resultado 

contemplado” (Romans, 321). Otros dejan la cuestión abierta contemplando 
ambas opciones como posibles (cf. B. M. Newman y E. A. Nida, A handbook 
on Paul's letter to the Romans [New York: United Bible Societies, 1994], 214). 



 

299 

designio que Pablo se encarga de refutar, sin embargo la acepción 
consecutiva resulta más coherente en el argumento,386 ya que indi-
caría el resultado de la cláusula precedente. El apóstol señala que la 
trasgresión no tenía un propósito en sí misma.387 De ser así no ten-
dría sentido su dolor de corazón (9:1) expresado unos versículos 
antes. Además, el empeño que expresa el apóstol en el versículo 14 
por hacer salvos a “algunos de ellos” en referencia a los de sus san-
gre, sería paradójico, innecesario e inefectivo por ir en contra del 
“propósito de Dios”.  
 En cuanto al verbo pi,ptw, significa también caer, pero en 
sentido definitivo “para no levantarse más”,388 porque está relacio-
nado con la apostasía.389 Pablo parece usar estos dos verbos, tan 
cercanos en su significado (ptai,w y pi,ptw), de forma retórica.390 
En la LXX el verbo pi,ptw pudo haber adquirido el sentido de “pe-
recer”, o “perder la salvación”.391 De hecho, virtualmente todos los 
comentaristas coinciden en que la pregunta se refiere a si el rechazo 
de la salvación por parte de Israel es irrevocable e irreversible.392 
Por eso Pablo rápidamente replica que en absoluto (mh. ge,noito),393 
ni como propósito —si así se entendiera— ni como resultado final, 
el “tropiezo” de los judíos implica la imposibilidad permanente de 

                                                
386 Cf. “i[na”, BDAG, 476; Dunn, Romans, 2:652; también es contemplado como 

válido el sentido “consecutivo” aquí por A. T. Robertson, A Grammar of the 
Greek New Testament in the Light of Historical Research (Nashville, Tennes-
see: Broadman, 1934), 998. 

387 Los autores que perciben un carácter propositivo en el tropiezo, deducen que 
el agente causante de la trasgresión sería Dios (cf. por ejemplo Schlatter, Ro-
mans, 220). 

388 Dunn, Romans, 2:652. 
389 Michaelis, “pi,ptw”, TDNT 6:164-165.  
390 Spencer, F. Scott, “Metaphor, Mystery and the Salvation of Israel in Romans 

9-11: Paul’s Appeal to Humility and Doxology”, RevExp 103 (2006): 120. 
391 Michaelis, “pi,ptw”, TDNT 6:160. 
392 Schreiner, Romans, 593; Dunn, Romans, 2:652; Sanday y Headlam, Romans, 

320, 321. 
393 Para un estudio sobre el uso de mh. ge,noito en Pablo, véase A. J. Malherbe “mh. 
ge,noito in the Diatribe and Paul” HTR 73 (1980): 231-240); ver también  
Stowers, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans. 



 

300 

salvación.394 A renglón seguido señala una consecuencia diferente 
a la esperada en principio: “Sino que por su caída (paraptw,mati) 
[llegó] la salvación a los gentiles”. El término para,ptwma se puede 
traducir como “pecado”, o como “resbalón”.395 Sin embargo, se 
impone la idea de “trasgresión”, en el sentido de “ofensa moral”.396 
Por la trasgresión —de una forma que el texto no hace explícita— 
la salvación (h` swthri,a) llegó a los gentiles. La construcción eivj to. 
parazhlw/sai, al estar compuesta de la preposición de acusativo y 
el artículo con infinitivo, puede indicar —de nuevo— tanto propó-
sito como resultado, y es una referencia a 10:19. El tropiezo de 
Israel ha dado lugar a la salvación de los gentiles, de forma que 
esta salvación puede, a la larga, provocar celos en el pueblo de Is-
rael.397 Sin embargo, entender a partir de estos versículos que Dios 
planeó el rechazo del evangelio por parte de los judíos, como algu-
nos proponen,398 no respeta el conjunto de la revelación ni, en es-
pecial, el resto del mensaje de la epístola.399 Si el propósito original 
de Dios era provocar a los judíos a celos mediante la salvación de 
los gentiles, ¿por qué Pablo se plantea como objetivo salvar “a al-
                                                
394 Hendricksen, Exposición de Romanos, 413. 
395 Pablo parece estar usando en el pasaje palabras del mismo campo semántico.  
396 “para,ptwma”, BDAG, 770. 
397 Sobre el término parazhlo,w ver el extenso estudio léxico que hace Bell des-

de la LXX a la literatura patrística (Bell, Provoked to Jealousy: The Origin and 
Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9-11, 5-43). 

398 Por ejemplo Schreiner, Romans, 594; Morris, The Epistle to the Romans, 406. 
Spencer señala en este sentido que era parte de la escatología judía entender 
que el fin de los tiempos llegaría con la restauración de Israel. Por eso, parece 
que Pablo está planteando una gran “carrera” soteriológica, en la que Dios hace 
tropezar voluntariamente a Israel para que no lleguen a la meta y la carrera se 
termine, dando tiempo así a los gentiles a unirse a la carrera, hasta que final-
mente Dios mismo levante a Israel y los haga terminar a todos juntos (Spencer, 
“Metaphor and Mistery”, 121).  

399 Sobre los problemas de este razonamiento véase Mark Nanos quien señala 
“Even if a visible salvation of gentiles was something to be jealous of, then the 
Christian gentiles’ claims would have provoked anger perhaps, and separation, 
but it is unlikely that they would have produced the kind of jealousy that Paul 
seems to be looking for that will lead to a positive reevaluation of the gospel” 
(Nanos, The mistery of Romans, 249). Véase discusión en Baker, “Salvation of 
Israel”, 469-474. 



 

301 

guno de ellos”? (11:14) ¿no serían todos llamados a celos de forma 
natural? Esta inconsistencia no llega a ser superada por los que 
abogan por un propósito establecido por Dios, ya que lo hacen fi-
nalmente responsable de la incredulidad de Israel. 
 El versículo 12 es muy similar al versículo 15,400 y tiene un 
marcado tono retórico.401 En estos versículos Pablo utiliza un ar-
gumento a fortiori.402 Si la caída (para,ptwma) de Israel es la rique-
za (plou/toj) del mundo (ko,smou), y su merma (h[tthma) es riqueza 
de los gentiles, ¡cuánto más (po,sw| ma/llon) su plh,rwma! El término 
riqueza (plou/toj) aquí hace referencia a aquello que Dios ha pro-
visto en abundancia,403 es decir, a la obra de Dios en Cristo a favor 
de los hombres.404 En 10:12 ya se ha empleado para indicar que 
Dios es “rico para con todos los que lo invocan” —ya sean judíos o 
griegos—,405 en clara referencia a la salvación ofrecida “en abun-
dancia” a los hombres.406 La palabra plh,rwma tiene un amplio 
campo semántico,407 generalmente vinculado con plenitud, cum-

                                                
400 Johnson, “Structure and meaning of Romans 11”, 97. 
401 Dunn resalta el uso repetido de las palabras terminadas en –ma,, como parte de 

la estructura (Dunn, Romans, 2:653). 
402 Es la fórmula rabínica del qal-wahomer (cf. Batey, “So All Israel Will Be 

Saved”, 225; Bell, The Irrevocable Call of God, 251). Para una breve descrip-
ción de las siete reglas de interpretación (middot) en relación con el NT véase 
resumen en Longenecker, Biblical Exegesis in the Apostolic Period, 34-35; 
Strack y Stemberger, Introducción a la literatura talmúdica y midrásica, 49-
54; también León Domingo Muñoz, “Principios básicos de la exégesis rabíni-
ca”, Bïblica 60 nº 2 (1998): 117-121.  

403 “plou/toj”, BDAG, 832.  
404 Hauck/Kasch, “plou/toj”, TDNT 6:328. 
405 En este contexto el concepto de riqueza describe el carácter de Dios al otorgar 

la salvación (cf. Thomas E. Schmidt, “Riches and Poverty”, Dictionary of Paul 
and His Letters, 826). 

406 Cf. el uso en Pablo, en términos soteriológicos referidos a las riquezas de la 
“gracia de Dios” (Ef 1:7; 2:7), de su “gloria” (Ef 1:18; 3:16; Fil 4:19; Col 1:27) 
o de “Cristo” mismo (Ef 3:8). 

407 Delling, “plh,rwma”, TDNT 7:298-305. 



 

302 

plimiento y culminación.408 Puesto que la palabra parece estar en 
contraste con los términos anteriores terminados en -ma que impli-
can transgresión y derrota, es posible que indique la plena acepta-
ción o la plena entrada a la salvación. También se utiliza en 11:25 
haciendo referencia a la “plenitud” o “número total” de los gentiles 
y en 13:10 al amor como “perfecto cumplimiento (plh,rwma) de la 
ley”. El razonamiento de este versículo es el mismo que el del 15 y 
por ello plh,rwma se configura en paralelo con pro,slhmyij (“acep-
tación”)409. De esta forma es posible entender que esta plenitud se 
refiere —con un sentido inclusivo— al conjunto de judíos que cre-
yeran en el evangelio,410 de la misma forma en el versículo 25 se-
ñalará al conjunto de gentiles en el mismo sentido. Si el pueblo 
histórico de Israel, que era el encargado de llevar el mensaje de 
salvación al mundo, no completó su propósito y eso ha originado 
que todo el mundo sea invitado a proclamar el evangelio originan-
do una bendición entre los gentiles, cuánto mejor sería que los pro-
pios judíos aceptaran el mensaje.411 Su aceptación del evangelio 
sería motivo de una bendición aún mayor.412 
 El versículo 13 se dirige de forma enfática a los gentiles 
(u`mi/n), estableciendo una conexión con el conflicto de la iglesia de 
Roma.413 Aunque la frase (evfV o[son me.n ou=n eivmi evgw. evqnw/n   
avpo,stoloj) tiene una difícil traducción, el conjunto de partículas de 
que se acompaña transmite la idea de “en tanto en cuanto soy após-
tol de los gentiles”, bien captado por la versión Cantera-Iglesias. 
                                                
408 Puede indicar “lo que llena”, “lo que hace algo pleno”, “lo que está lleno de 

algo”, “lo que es completado” o “la plenitud”, “cumplimiento”, “el estado de 
estar lleno o completo” entre otros. (“plh,rwma”, BDAG, 830). 

409 “pro,slhmyij”, BDAG, 883. 
410 Wright, Romans, 681. 
411 Mounce, Romans, 217; Cranfield, Romans, 2:557. 
412 Schreiner, argumenta que Pablo hace énfasis en la riqueza de los gentiles, 

para evitar que los gentiles piensen que su ministerio hacia ellos es meramente 
instrumental para provocar a celos a los judíos (Schreiner, Romans, 594) Sin 
embargo, de ser eso así, este razonamiento parece insuficiente, porque ¿qué 
otra explicación podrían encontrar los gentiles si lo ocurrido había sido planea-
do y designado por Dios?  

413 Jewett, Romans: A Commentary, 678; Wright, “The Epistle to the Romans”, 
681. 



 

303 

Pablo se identifica con orgullo como apóstol de los gentiles.414 De 
hecho el evgw. resulta enfático en esta frase. Al calificarse de “após-
tol” (sin artículo) Pablo no se considera el único en su función de 
predicación a los gentiles, sin embargo, dicha función, “honra” o 
“magnifica” su ministerio.415 
 La expresión ei; pwj del versículo 14 tiene un matiz de ex-
pectativa conectado a la frase anterior. El apóstol honra su ministe-
rio a los gentiles precisamente por si esa actitud puede despertar 
celo en algunos judíos.416 La declaración “y salvo a alguno de 
ellos” (ai. sw,sw tina.j evx auvtw/n) es clave en su argumento. Clarifi-
ca que el resultado de su ministerio no está predeterminado por 
Dios. No describe una acción directa de Dios, ni endureciendo an-
tes, ni ablandando ahora los corazones de los judíos en una estrate-
gia evangelizadora. Si el rechazo de los judíos fuese un requisito 
instrumental para salvar a los gentiles,417 no tendría sentido que 

                                                
414 Cranfield, Romans, 2:559. 
415 Según Schlatter, Pablo reconoce que nadie sino él está haciendo una labor a 

favor de la evangelización de los judíos, de forma que con esta declaración Pa-
blo manifiesta su vinculación no solo con la nación de Israel, sino con el Israel 
espiritual (Schlatter, Romans, 221). Scott sostiene que en realidad Pablo quiere 
decir “apóstol de las naciones”, y se identifica como tal en su misión entre las 
naciones (cf. Ga 1:15-16; Ro 1:5; Ef 3:8; 1 Ti 2:7; 3:16; 2 Ti 4:17.) Propone 
que Pablo se apropia del concepto de nación asociado a “e;qnoj” en el AT y la 
literatura judía (James M. Scott, Paul and the Nations: The Old Testament and 
Early Jewish Background of Paul's Mission to the Nations with Special Refer-
ence to the Destination of Galatians, WUNT 84 [Tübingen: Mohr Siebeck, 
1995], 124-134).  

416 Literalmente “por si pusiera celosos” porque parazhlw,sw es un aoristo en 
subjuntivo. A los judíos se refiere como “mi carne” (mou th.n sa,rka). 

417 Wright, “The Epistle to the Romans”, 283, apunta hacia una necesidad “de 
contexto” para que se produjese la muerte del Mesías: “The ‘hardening’ that 
has come upon Israel, as in 9:14-24, was the necessary context for the Messi-
ah’s death, and as such has become part of the saving plan. That is one of the 
main points of 9:6-10:21. The ‘hardening’, then, has been the means of sus-
pending the judgment that might otherwise have fallen, creating a breathing 
space in which Gentiles can be brought in (9:24, 30). In that sense, Israel’s 
casting away has been instrumental in the salvation of the Gentiles”. Pero este 
planteamiento no llega a despejar los problemas teológicos que supone un en-
durecimiento instrumental por parte de Dios, y los esfuerzos posteriores del 
apóstol por revertirlo.  



 

304 

Pablo tratara infructuosamente —por estar endurecidos— de salvar 
a alguno de ellos, porque de esa forma estaría oponiéndose al plan 
de salvación.418 La posibilidad que Pablo plantea resulta oscura y 
difícil de interpretar para los autores que perciben la situación de 
los judíos en tiempos de Pablo como voluntad de Dios,419 porque la 
expectativa del apóstol contradice ese esquema interpretativo.420 
Además, esta expresión está en directa oposición con la contempla-
ción de una salvación de “todos los judíos” en Ro 11:26. Ante la 
dificultad de reconciliar las aspiraciones de Pablo a salvar a “algu-
nos judíos” con la interpretación étnica en 11:26, algunos autores 
optan por evitar enfrentarse con este versículo, y le dedican apenas 
unas líneas de comentario poco clarificadoras.421  
 El versículo 15 (eiv ga.r h` avpobolh. auvtw/n katallagh. 
ko,smou) presenta una estructura paralela al 12.422 Casi todos los 
comentaristas coinciden en que auvtw/n es un genitivo referido a 
                                                
418 Por otra parte, el que Pablo trate mediante su predicación, de salvar a “algu-

nos de ellos” descarta automáticamente la posibilidad de que Dios finalmente 
los salve “a todos” tal y como algunos interpretan en el versículo 26.  

419 Así la describe por ejemplo Dunn, Romans, 2:656; Robinson tampoco ofrece 
una explicación satisfactoria al señalar que se refiere a los que puede salvar ex-
clusivamente “mediante su ministerio” (Robinson, “The Salvation of Israel in 
Rom 9-11”, 87). 

420 Para tratar de resolver la cuestión Käsemann sugiere que el motivo de esta 
expresión es una “precaución diplomática” por parte de Pablo para no ser arro-
gante en sus pretensiones evangelizadoras (Käsemann, Romans, 293), pero tal 
propuesta no resulta muy coherente y resulta poco convincente (cf. Cranfield, 
Romans, 2:560). 

421 Por ejemplo Sanday y Headlam, Romans, 325; Mounce, Romans, 218, ni 
siquiera ofrece una explicación y salta la expresión; Fitzmyer, por ejemplo, 
comenta sin más que Pablo tiene una motivación profunda que es la salvación 
de Israel (Fitzmyer, Romans, 612). Pero no explica cómo puede referirse a Is-
rael en la expresión “algunos de ellos”. Dunn, lo contempla como un asunto 
“poco claro”, y tras mencionar otras opciones concluye “Whatever the reason, 
the more modest hope expressed here should not be seen as a diminishing of 
Paul’s eschatological vision” (Dunn, Romans, 2:656), pero no ofrece una ex-
plicación satisfactoria a esa razón ni argumenta de qué forma se relaciona con 
una “visión escatológica” de Pablo.  

422 Fitzmyer, Romans, 612 sostiene que aquí Pablo repite con lenguaje diferente 
lo que ha dicho en el v. 12; véase también Harding, “The Salvation of Israel 
and the Logic of Romans 11:11-36”, 60. 



 

305 

avpobolh. y la reprobación de los judíos.423 Esta reprobación implica 
la “reconciliación” (katallagh.) del mundo (cf 5:10), término clave 
en Pablo424 y utilizado únicamente por él en el NT.425 Aunque tiene 
múltiples acepciones, aquí destacan las connotaciones soteriológi-
cas de la reconciliación entre Dios y los hombres,426 con el mismo 
sentido que la “riqueza” (plou/toj) del versículo 12.  
 En la frase: “¿Qué [será su] reintegración sino una vida [que 
nace] de entre [los] muertos?” (ti,j h` pro,slhmyij eiv mh. zwh. evk 
nekrw/nÈ), el término pro,slhmyij —antónimo de avpobolh. y única 
mención en todo el NT y en la LXX— puede significar también 
“adquisición”.427 Pablo parece jugar con términos opuestos para 
enfatizar el significado de la reintegración. El que aquí Pablo seña-
le que la admisión de Israel sería comparable con la vida de entre 
los muertos (zwh. evk nekrw/n) se ha interpretado con un marcado 
sentido escatológico que apunta incluso a la resurrección final, 
dando lugar a la idea de que la conversión de los judíos precederá 
al fin del mundo.428 Tal conclusión, sin embargo, carece de apoyo 
bíblico.429 De hecho, la expresión no es la que Pablo utiliza gene-
ralmente para hacer referencia a la resurrección de los muertos 

                                                
423 Schreiner, Romans, 597; Moo, The Epistle to the Romans, 693; Fitzmyer, 

Romans, 612. Véase discusión sobre el genitivo objetivo o subjetivo en Jewett, 
Romans: A Commentary, 680. 

424 Stanley E. Porter, “Peace, Reconciliation”, Dictionary of Paul and His Let-
ters, 695-699. 

425 Ro 5:11; 11:15; 2 Co 5:18-20; Col 1:20, 22; Ef 2:16. 
426 Cranfield, Romans, 2:561. Fitzmyer sostiene que esta reconciliación tendrá el 

efecto de poner celoso al Israel étnico y lo acercará al nuevo modo de salva-
ción de Dios (Fitzmyer, Romans, 612). Sin embargo, no explica de qué forma 
entiende él que este proceso puede tener lugar, ni su naturaleza. 

427 Delling, “pro,slhmyij”, TDNT 4:15. Jewett le otorga una connotación de 
“bienvenida” (Romans: A Commentary, 681). 

428 Cf. Dunn, Romans, 2:658. En general los autores que interpretan la restaura-
ción de Israel como un evento escatológico proyectado todavía en el futuro (e.g 
Sanday y Headlam, Barrett, Cranfield o Wilckens) entienden que este versículo 
vincula la restauración de Israel con la resurrección escatológica. 

429 Cf. Fitzmyer, Romans, 613; Davies, “Paul and the People of Israel”, 24-25. 



 

306 

(avna,stasij nekrw/n)430 por eso es mejor entenderla en un sentido 
figurado,431 implicando que el rechazo presente implica un estado 
de muerte espiritual,432 del que Pablo quiere sacar a los suyos para 
llevarlos a la vida que constituye la aceptación de la salvación.433  

Metáfora del olivo 

 El versículo 16 marca un cambio en el argumento de la sec-
ción. El término avparch, traducido por “primicias”, Pablo suele 
aplicarlo a una obra de Dios que se configura como garantía de 
algo por venir.434 En Romanos aparece en 8:23 como las “primicias 
del Espíritu”, y en 16:5 hace referencia a Epéneto, “primicia” de la 
labor misionera en Acaya,435 porque Pablo suele usar este concepto 
para referirse a los primeros conversos.436 De esta forma, la “masa” 
podría hacer referencia al conjunto de creyentes, como verdadera 
“simiente” de Abrahán.437 La segunda parte del versículo comple-
menta el argumento con la introducción de la raíz y las ramas, que 

                                                
430 Cf. Ro 6:5; 1 Cor 15:12, 13, 21, 42. Además, el contexto de la declaración no 

tiene nada que ver con la parousía. 
431 Cranfield, Romans, 2:561. Según Zeller, Pablo puede también estar apelando 

a conceptos conocidos de la escatología judía, como la resurrección de los 
muertos previa a la restauración de Israel (cf. Dieter Zeller, Juden und Heiden 
in der Mission des Paulus, Studiem zum Römerbrief (Stuttgart: Katholisches 
Bibelwerk, 1973), 242-243. 

432 Morris, The Epistle to the Romans, 411.  
433 Es probable que Pablo esté de nuevo atacando la idea exclusivista de algunos 

gentiles que veían el estado de los judíos como una muerte espiritual con impo-
sibilidad de ser salvos. Pablo suspira que este retorno no solo es posible, sino 
deseable.  

434 Schreiner, Romans, 599-600. 
435 En cualquier caso, la imagen de las primicias y la masa como santas, parece 

ser una imagen tomada del AT según la cual Dios pedía el ofrecimiento de las 
primicias antes de usar el resto para consumo personal (cf. Nm 15:18-21). En el 
texto de Números no se hace mención explícita a que la ofrenda haga santo al 
resto, pero Pablo utiliza aquí una argumentación típicamente judía argumen-
tando por ampliación. 

436 Dunn, Romans, 2:658.  
437 Cranfield, Romans, 2:563. 



 

307 

van a servir como base para la discusión de la siguiente sección.438 
Se han dado al menos cuatro explicaciones diferentes para los refe-
rentes de “primicias” (avparch) y “raíz” (r`i,za). Para unos ambos 
términos se refieren a Cristo; para otros se refieren al remanente de 
judíos cristianos; para otros se refieren a Abrahán y los patriarcas; 
y para otro, en fin, “primicias” se refiere a los judíos cristianos y 
“raíz” a los patriarcas.439 Es muy probable que las dos imágenes 
hagan referencia a la misma realidad, y que la utilización de la 
imagen de las “primicias santas” sea una forma de transmitir el 
concepto de forma más clara, porque la audiencia estaría más pro-
pensa a comprender la “santidad” de las “primicias”.440 No es la 
primera vez que Pablo utiliza dos imágenes con un mismo referen-
te.441 Aunque una mención a los patriarcas no violentaría el argu-
mento, en Ro 15:12 aparece la “raíz de Isaí” en referencia a Cristo, 
lo cual favorece la interpretación del término en referencia al Me-
sías como “raíz santa” que santifica a todo el árbol.442  
 La ilustración del olivo no es nueva. Ya en el AT se compa-
ra a Israel con un olivo (Jer 11:16-19; Os 14:6-7), “plantado” por 
YHWH (Sal 92:13).443 Aunque algunos autores han propuesto que 

                                                
438 El concepto de ramas dependientes del tronco es empleada en el AT (Job 

18:16; Jer 17:8; Ez 31:8; Os 9:16). 
439 Véase discusión en Cranfield, Romans, 2:563; Schreiner, Romans, 600. 
440 Cf. Lv 23:14; Nm 15:17-21. 
441 Cf. 1 Co 3:9-17, donde Pablo combina la metáfora de la agricultura con la 

arquitectónica al hablar de la iglesia. 
442 Esta interpretación estaría apoyada por otros usos que se hacen del término en 

Apocalipsis (Ap 5:5; 22:16), y aparece ya en Padres de la Iglesia como Cle-
mente de Alejandría, Orígenes, Teodoro de Mopsuestia, y Genadio de Constan-
tinopla (cf. Cranfield, Romans, 2:563). Así el árbol representaría a Israel como 
pueblo de Dios, que es nutrido desde la raíz santa —el Mesías—, y que santifi-
ca a todos los que permanecen unidos a ella (Wright, “The Messiah and the 
People of God”, 186).  

443 También en la literatura intertestamentaria. 2 Mac 1:29; Jub 1:16; 1 Enoc 
10:16; 26:1; 84:6; 93:10; T. Sim 6:2; 1 QS 8:5; 11:8; 1QH 14:15-17; 16:5-11. 
Y en la literatura rabínica temprana, como en Men 53b; ExR 36:1. En el NT, 
Jesús empleó la figura de un árbol para representar al pueblo de Israel (Lc 13: 
6-9; Mt 21: 19-20). 



 

308 

el olivo en Romanos se refiere al Israel étnico,444 esta interpreta-
ción se encuentra, entre otros problemas, con que algunas ramas 
han sido “desgajadas” (cf. 11:17, 19).445 Los judíos incrédulos no 
habían dejado de ser “judíos” por no aceptar a Cristo, por ello es 
poco probable que la imagen haga referencia a una entidad étnica, 
cuya pertenencia es incuestionable y perenne. El ser desgajado im-
plica un cese de “pertenencia”, y sugiere por tanto una entidad de 
carácter espiritual. Por eso la mayoría de comentaristas coinciden 
en que el olivo es una imagen del pueblo de Dios, compuesto tanto 
por judíos como por gentiles.446 Es una metáfora que designa al 
Israel según la promesa, ya definido anteriormente.447 La pertenen-
cia al olivo está determinada por la fe y la aceptación de Cristo, en 
armonía con el resto de la epístola y representa al Israel “verdade-
ro” o “espiritual”, como pueblo del pacto.448 Ya en la exégesis pa-
trística, la figura del olivo está identificada con Cristo.449 La misma 
idea aparece ya en 9:3 cuando Pablo se ofrece en lugar del pueblo a 
estar “separado de Cristo”. Esta propuesta de interpretación refuer-
za el argumento tipológico presentado a lo largo de la investigación 
según el cual las imágenes aplicadas a Israel, también son aplicadas 
a Cristo, de acuerdo a un paradigma de identificación fundamental 

                                                
444 Schreiner, Romans, 605.  
445 Pablo emplea aquí un juego de palabras ya que “ramas” (kla,doj), y “desgajar” 

(evkkla,w), provienen de la misma raíz (cf. Ralph Earle, Word Meanings in the 
New Testament [Grand Rapids, Michigan: Baker Book, 1989], 198). 

446 Moo, The Epistle to the Romans, 698; Hendrickson, Romanos, 414; Wright, 
“The Epistle to the Romans”, 684; Davies, Jewish and Pauline Studies, 144. 
Véase estudio de Philip E. Hughes, “The Olive Tree of Romans XI”, EvQ 20 
(1948): 22-45. Otros autores directamente sostienen que el olivo hace referen-
cia a la iglesia, conformada por judíos y gentiles (Sanday Headlam, Romans, 
327; Munck, Christ and Israel, 128. David Satran, señala que es una metáfora 
de la iglesia, en la que las ramas naturales son los judíos que han aceptado a 
Cristo y las ramas desgajadas son los que lo han rechazado (David Satran, 
“Paul among the Rabbis and the Fathers: Exegetical Reflections”, PSBSup 1 
[1990]: 99).  

447 Neusner, “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”, 345-346. 
448 Hafemann, “The Salvation of Israel”, 52. 
449 E.g. Cirilo de Alejandría, Catecheses mystagogicae 2.3. 



 

309 

en el pensamiento de Pablo.450 De esta forma el apóstol describe la 
incorporación histórica de los gentiles a Israel como pueblo del 
pacto,451 tratando precisamente de definir “Israel” a la luz de la 
inclusión de los gentiles en el reino de Dios en torno a Cristo.452 La 
incorporación de los gentiles en el plan de salvación —idea cono-
cida en el judaísmo—,453 es un concepto central en la teología pau-
lina.454 La imagen de los injertos, permite mantener la unidad es-
tructural representada por el olivo, que tiene un componente judío y 
gentil, pero que constituye una unidad al fin y al cabo.455 Por con-
                                                
450 Los autores como Bell, que no establecen esa identificación, se ven obligados 

a elegir entre una de ellas, o incluso a dejar las dos opciones como válidas 
(Bell, The Irrevocable Call of God, 296-297). 

451 Welker, “Righteousness and God’s Righteousness”, 133. 
452 Ziglar, “Understanding Romans 11:26”, 39. 
453 En Tosefta San 13:2 se recoge una conversación relevante entre dos rabinos: 

“Rabí Eliecer dijo: “todas la naciones estarán excluidas del mundo venidero, 
incluso está dicho ‘los malvados irán al Seol, y todas las naciones que olviden 
a Dios’ (Sal 9:17). Los malvados irán al Seol, estos son los malvados de entre 
Israel”. “Rabí Josué le dijo: ‘si el versículo dijera —los malvados irán al Seol 
con todas las naciones—, y hubiese parado allí, yo coincidiría contigo, pero 
como dice —que olviden a Dios—, significa que hay pueblo justo entre las na-
ciones que tienen parte en el mundo venidero”. Véase discusión al respecto en 
Segal, “Paul’s Jewish Presuppositions”, 159. 

454 Jacob Neusner, Judaism and its Social Metaphors, 219; Sanders señala que 
precisamente la inclusion de judíos y gentiles es el tema central de los capítulos 
9-11 de Romanos (E. P. Sanders, “Paul’s Attitude Toward The Jewish People”, 
USQR 33, nº 3 [1978]: 179-180). 

455 Esler se equivoca en hacer demasiado énfasis en que la diferenciación entre 
judíos y no judíos no desaparece, porque a pesar de que es necesaria esa dife-
renciación en la argumentación de Pablo, el resultado es un solo árbol, no dos 
(cf. Esler, Conflicto e identidad en la carta a los Romanos, 410). Hay autores 
como Schlatter que son poco claros al definir esta unidad de la comunidad. Por 
ejemplo, por una parte señala que solo hay una comunidad santa que es Israel, 
y en el mismo párrafo señala que la unidad de la iglesia es descrita mediante la 
imagen del olivo al que le han cortado ramas para que injerten otras de un olivo 
silvestre (Schlatter, Romans, 222). El texto describe una comunidad santa, cu-
yo nombre es “Israel”, pero el autor no mantiene esa identificación a lo largo 
de todo su comentario. Schlatter también señala que el judío, solo por ser judío, 
está en una unión indisoluble con la comunidad santa (ibíd., 223). Y esto está 
en clara contradicción con el hecho de que las ramas sean “desgajadas” del oli-
vo (cf. Ro 11:17) 



 

310 

siguiente, las ramas cortadas (evxekla,sqhsan) en el versículo 17 se 
refieren a los judíos étnicos que habían rechazado al Mesías, por 
eso se precisa que se trata solo de “algunas” (tinej).456  

Pablo se dirige a continuación a los gentiles expandiendo la 
metáfora en una variación del estilo de diatriba, al añadir la figura 
del olivo silvestre.457 El apóstol se refiere al lector implícito con la 
expresión su., haciendo referencia a los gentiles convertidos: 
“Siendo” (w'n, participio de presente activo) de acebuche”, 
(avgrie,laioj), “fuiste injertado” (evnekentri,sqhj, pasivo aoristo, con 
un complemento agente divino implícito).458 La frase evn auvtoi/j 
traducida como “en su lugar” ha sido entendida también como “en-
tre ellas” en referencia a las que quedan injertadas,459 transmitiendo 
así una idea de integración, no de sustitución.460 Se ha discutido la 
viabilidad del injerto que Pablo propone porque aparentemente es 
contrario a las prácticas de la horticultura de su tiempo.461 El injer-
to que se solía hacer consistía en implantar una rama de olivo culti-
vado en un olivo silvestre, y no viceversa.462 Sin embargo las técni-
cas de injerto no tienen relevancia para la interpretación del pasaje, 
puesto que Pablo está tratando de transmitir un mensaje teológico 
más allá de la arboricultura,463 basado en la unidad “en Cristo” del 
pueblo de Dios. El término sugkoinwno.j “partícipe”, es caracterís-

                                                
456 Sin embargo la declaración no es del todo acertada en el sentido de que la 

mayoría de los judíos no habían aceptado a Jesús (Schreiner, Romans, 604). 
457 Para un comentario literario sobre el estilo que emplea Pablo aquí véase Sto-

wers, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, 99-100.  
458 evgkentri,zw es un verbo técnico que implica “injertar”, BDAG, 273. 
459 Cranfield, Romans, 2:567; Schreiner, Romans, 604. 
460 Spencer, “Metaphor and Mistery”, 126. 
461 Ibíd., 127-129; Fitzmyer, Romans, 614. 
462 A. G. Baxter y J. A. Zesler, “Paul and the Arboriculture: Romans 11:17-24”, 

JSNT 24 (1985): 26. 
463 Schreiner, Romans, 605; Wright, “The Epistle to the Romans”, 685. O en 

todo caso, Pablo puede utilizar la imagen invertida precisamente para llamar la 
atención sobre algún aspecto teológico (cf. Esler, “Ancient oleiculture”, 109); 
aunque Esler se equivoca al entender que el mensaje final sigue resaltando las 
diferencias étnicas (ibíd., 123-124). 



 

311 

tico de Pablo.464 Ser participante “de la raíz, de la savia del olivo” 
puede hacer referencia a las ventajas del pueblo histórico de Israel 
(cf. 9:4-5; Efe 2:12-13) en el plan de salvación.  

En el versículo 18, la segunda expresión es elíptica,465 y re-
fleja claramente la situación en la comunidad de Roma. La repren-
sión va dirigida a los gentiles, por caer en el mismo error de jactan-
cia que los judíos. El razonamiento lógico que se plasma en estos 
versículos es que las ramas no sostienen a la raíz, sino la raíz a las 
ramas. Así, la imagen de la unidad de la comunidad santa integrada 
en un solo olivo se impone a la arrogancia de una parte de la co-
munidad respecto de la otra.466 Todos dependen de la misma raíz, y 
esta codependencia es la base de la igualdad espiritual entre las 
ramas, independentemente de la étnia.  
 El versículo 19 comienza con un evrei/j ou=n\ “dirás tú”, que 
pone en boca de su interlocutor gentil un argumento para después 
rebatirlo. Pablo ataca así la creencia que podían albergar algunos 
gentiles respecto a que los judíos habían sido “desgajados” para 
que (i[na) ellos fuesen injertados.467 El versículo 20 parece apoyar 
la idea anterior con la expresión “bien” (kalw/j). Sin embargo, ese 
“bien” también puede significar que el apóstol acepta la objeción, y 
una vez delimitada o encuadrada, pasa a rebatirla.468 Por eso argu-
menta no un “propósito” sino una causa: “por la incredulidad”, 

                                                
464 Ro 11:17; 1 Cor 9:23; Fil 1:7. 
465 Hay que añadir alguna expresión en medio como el “sabe” o “recuerda”, que 

no aparece en el griego. 
466 Schlatter, Romans, 223. 
467 Ya ha sido comentado que el versículo 16 no debe ser traducido como “en 

lugar de”, sino “entre”. El razonamiento que muchos comentaristas sostienen 
respecto al plan de Dios de “desgajar” a unos para que otros entren, no se sos-
tiene a la luz del conjunto de la revelación bíblica. Entre otras cosas, porque en 
el versículo siguiente Pablo explica que las ramas no fueron desgajadas para 
que los gentiles fuesen injertados, sino por su incredulidad. De la misma mane-
ra el hecho de que los gentiles están en pie no se debe a que algunos hayan sido 
cortados, sino a su fe. 

468 O incluso que Pablo la acepta de forma irónica (Morris, The Epistle to the 
Romans, 414). Donaldson apunta que podría traducirse como “bien, bien…” 
(Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’”, 85).  



 

312 

empleando un dativo causal (th/| avpisti,a|).469 Ese es el único motivo 
por el que algunas ramas fueron cortadas. El término avpisti,a signi-
fica literalmente carencia (av-) de fe (pi,stij). Los judíos no fueron 
desgajados simplemente para injertar a los gentiles.470 El texto des-
carta el vínculo causal que algunos podían percibir entre la separa-
ción de los judíos y el injerto de los gentiles. Como señala 
Fitzmyer, no hay una conexión intrínseca.471 Pablo contrasta la 
incredulidad de sus compatriotas con la fe mediante la cual los gen-
tiles se mantienen en pie (th/| pi,stei e[sthkaj). A continuación ataca 
la arrogancia de estos últimos con dos imperativos presentes: “No 
presumas” (mh. u`yhla. fro,nei avlla. fobou/\), “sino teme” (avlla. 
fobou/\). El temor de Dios es el antídoto que Pablo presenta contra 
el orgullo espiritual.472  
 En el versículo 21 la partícula ga.r introduce la explicación 
de tal afirmación: “Pues si Dios no perdonó a las ramas naturales, 
tampoco a ti te perdonará”. Las ramas naturales (kata. fu,sin 
kla,dwn), son los miembros del pueblo histórico que habían recibido 
las promesas y la ley.473 Pablo usa aquí el mismo término (ouvk 
evfei,sato) que emplea antes para Cristo (8:32), lo cual implica otro 
indicio más de identificación conceptual entre Cristo e Israel.474 La 
expresión mh, pwj no aparece en los principales manuscritos,475 pero 

                                                
469 Blass, et al., Greek Grammar of the New Testament, 196. 
470 Fitzmyer, Romans, 615. 
471 Ibíd. Sin embargo, el mismo Fitzmyer parece establecer esta conexión en 

versículos anteriores añadiendo un sentido de propósito o instrumental a la in-
credulidad de los gentiles. 

472 Schreiner, Romans, 608. 
473 Este razonamiento de nuevo excluye la posibilidad de que Dios mismo desga-

jara de forma voluntaria a los judíos incrédulos para integrar a los gentiles, 
porque Dios no puede “producir la incredulidad” y luego “no perdonar” por 
ello. Además, la expresión de futuro sigue siendo condicional, de la misma 
forma que las admoniciones sobre los judíos incrédulos también son condicio-
nales. 

474 Glancy, “Israel vs Israel in Romans 11:25-31”, 192. 
-A, B, C, P, 6, 81, 365, 630, 1506, 1739 1881, entre otros. (cf. B. M. Metz ,א 475

ger, A textual commentary on the Greek New Testament [New York: United 
Bible Societies, 1994], 464).  



 

313 

en todo caso no altera el sentido ni la traducción, ya que el texto es 
suficientemente claro en afirmar que Dios tampoco perdonará la 
incredulidad de los gentiles.476 

El versículo 22 invita a reflexionar sobre la bondad     
(crhsto,thta)477 y la severidad (avpotomi,an) de Dios, en una estruc-
tura quiástica que introduce los atributos de Dios en antítesis. Los 
que cayeron (tou.j peso,ntaj) se refiere a los judíos incrédulos. A 
continuación se señala que la bondad de Dios tiene una cláusula 
condicional: “si permaneces” (eva.n evpime,nh|j, presente de subjuntivo 
con una conjunción de subordinación). La condición es permane-
cer, continuar.478 Esta claúsula condicional constituye un fuerte 
argumento en el planteamiento del versículo,479 junto con evpei., otra 
conjunción subordinada que significa “si no”, “de otra manera” y el 
resultado: “también tú serás cortado” (kai. su. evkkoph,sh|). Los tér-
minos son muy claros. De igual forma que la elección de Israel no 
fue incondicional, como muestra su separación del árbol por su 
incredulidad, la “elección” de los gentiles sigue siendo condicional, 
y vuelve a tener como único requisito la fe.  

En el versículo 23, kavkei/noi (expresión compuesta de kai, y 
evkei/noj), se traduce como “ellos a su vez”, y va seguido de eva.n mh., 
construcción que inicia una cláusula condicional: “si no siguen en 
la incredulidad (evpime,nwsin th/| avpisti,a|) serán injertados (evgken-
trisqh,sontai)”. Puesto que los términos son los mismos para to-
dos, si los que han mostrado incredulidad abandonan ese estado, 
serán aceptados de nuevo. Este versículo se resiste de nuevo a la 
interpretación determinista de algunos comentaristas según la cual 
Dios “desgajó” a los judíos del árbol por su divino propósito.480 
Porque el texto precisa que el ser injertado de nuevo no depende de 
Dios, sino de los que han sido “desgajados”. La cláusula condicio-
nal deposita la responsabilidad en el pueblo que rechaza al Mesías. 
Si la incredulidad (avpisti,a) de los judíos fuese parte del plan de 
                                                
476 En otra argumentación a fortiori. 
477 La bondad divina (crhsto,thti) ya ha aparecido en 2:4 y 3:12. 
478 “evpime,nw”, BDAG, 273. 
479 Dunn, Romans, 2:665; Jewett, Romans: A Commentary, 691. 
480 Por eso algunos definen este versículo como una paradoja (Jewett, Romans: A 

Commentary, 692). 



 

314 

Dios para salvar a los gentiles, sería absurdo introducir esta cláusu-
la condicional.481 La situación de alejamiento no depende de Dios, 
sino del hombre. Por otra parte es importante notar que el texto no 
describe ninguna forma especial de salvación para los judíos.482 La 
condición única y universal es la fe. Esta frase da un sentido “po-
tencial” a toda la situación.483 Como señala Robertson, no hay nada 
en esta imagen del “volver a injertar” que transmita una inclusión 
global y corporativa del pueblo judío en el futuro, ya que la compa-
ración con los gentiles muestra un mismo proceso, mediante el cual 
los unos y los otros son injertados por la fe.484  
 El versículo 24 lanza de nuevo una argumentación a fortio-
ri,485 introducida con la partícula ga.r: “pues si tú fuiste cortado del 
acebuche (avgrielai,ou) —[tu sitio] por naturaleza—, y contra [tu] 
naturaleza fuiste injertado en un olivo bueno (kallie,laion), ¡cuánto 
más (po,sw| ma/llon) ellos, las [ramas] nativas, serán injertados en su 
propio olivo!”. Aunque el lenguaje que describe la relación entre 
judíos y gentiles es típicamente judío, la idea principal que destaca 
el texto es que la “naturaleza”, entendida como linaje o la etnia, no 
decide la pertenencia al pueblo de Dios.486 El texto deja claro que si 
los gentiles han sido aceptados para formar parte del olivo, con más 
motivos pueden ser aceptados por Dios los judíos en el pueblo del 

                                                
481 Schreiner nota lo absurdo que sería argumentar que Dios es capaz de injertar-

los de nuevo si Él fuese el autor material de su incredulidad, sin embargo, es 
complicado aceptar su propuesta según la cual lo que el texto transmite aquí es 
simplemente que Dios “está dispuesto”, o “tiene la voluntad de” hacerlo    
(Schreiner, Romans, 612), porque eso no se desprende del texto. El adjetivo 
“poderoso” (dunato.j) difícilimente puede tener el sentido de “estar dispuesto a 
algo”. 

482 Pablo no contempla en estos versículos otra forma de salvación aparte de la fe 
(ibíd., 612, 616). 

483 Lo potencial y condicional de “si los judíos abandonan la incredulidad”, es un 
argumento fuerte en contra de la interpretación “determinista” según la cual la 
salvación de todo el pueblo histórico está asegurada. 

484 Robertson, The Israel of God, 176. 
485 Schreiner, Romans, 612; Fitzmyer, Romans, 616; Jewett, Romans: A Com-

mentary, 692. 
486 Dunn, Romans, 2:665. 



 

315 

pacto.487 Pero no afirma que eso vaya a ocurrir de forma incondi-
cional. Al contrario, el lenguaje condicional del pasaje es muy pre-
ciso en este sentido (cf. 11:23).488 Así pues, la metáfora del olivo 
transmite un claro mensaje soteriológico y señala que los gentiles 
han sido incorporados al pueblo de Dios mediante un injerto, y 
ahora forman parte de Israel, el pueblo del pacto.489  

Romanos 11:25-26 

 Esta sección comienza con la fórmula introductoria Ouv ga.r 
qe,lw u`ma/j avgnoei/n, 490 que suele preceder a una declaración espe-
cialmente importante.491 No indica necesariamente que se va a pro-
nunciar algo nuevo o desconocido, sino algo relevante.492 La partí-
cula ga.r recoge todo el argumento vertido en los versículos 11-
24,493 y establece una conexión temática entre lo anterior y lo que 
viene a continuación que no puede obviarse.494 Esta es la primera 
vez que aparece la palabra “misterio” (musth,rion) en la epístola.495 

                                                
487 Contra Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 33. 
488 Hendrickson, Romanos, 414. 
489 Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Argument in 

Romans 9-11”, 284; Dahl señala que esto ocurre en un lenguaje muy parecido 
al que Pablo utiliza en Efesios, describiendo a los gentiles como miembros de 
la ciudadanía de Israel (Nils Alstrup Dahl, “Gentiles, Christians, and Israelites 
in the Epistle to the Ephesians”, HTR 79, nº 1(1986): 38. 

490 John L. White, “Introductory Formulae in the Body of the Pauline Letter”, 
JBL 90 (1971): 91-97. 

491 Cf. Ro 1:3; 1 Co 10:1; 12:1; 2 Co 1:8; 1 Ts 4:13. 
492 Hvalvik, “A Sonderweg for Israel”, 99. 
493 Cranfield, Romans, 2:573; Schreiner, Romans, 613. Beker considerada este 

versículo el clímax de la carta (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Ear-
ly Church”, 45). 

494 Wright, “The Epistle to the Romans”, 687. 
495 Para un estudio sobre los conceptos de “revelación” y “misterio” en el ju-

daísmo y en Pablo véase Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Ju-
daism and Pauline Christianity; también es interesante para el contexto del uso 
paulino sobre el “misterio” Christopher Bryan, A Preface to Romans: Notes in 
its Literary and Cultural Setting (Oxford: Oxford University Press, 2000), 188-
189.  



 

316 

La noción paulina de “misterio” no tiene las connotaciones griegas 
de algo oculto o incomprensible,496 o de doctrina esotérica para los 
iniciados,497 sino que debe ser entendida en el contexto bíblico y 
judío,498 en el que el misterio se relaciona con la revelación de la 
Torá y los actos salvíficos de Dios en la historia.499 Denota una 
revelación de la actividad escatológica de Dios;500 un elemento del 
plan divino que ahora es explicado y que puede causar sorpresa o 
resultar paradójico. Aquí puede referirse de forma colectiva a los 
propósitos salvíficos de Dios, especialmente tal y como son presen-
tados en el mensaje del evangelio de Cristo.501 Respecto a qué 
constituye el misterio, hay numerosas interpretaciones.502 La más 
común suele asociar el misterio al tiempo y la forma de la salva-

                                                
496 Schreiner, Romans, 613. Contra Schlatter, que parece añadir un componente 

oculto al misterio al decir que la revelación del misterio la ofrece Pablo en ca-
lidad de profeta y consiste en algo a lo que nadie más tiene acceso (“He is 
authorized to prophesy, thereby expressing a mistery, for the one prophesying 
is informed about the divine will that no one is able to search out”, Schlatter, 
Romans, 224) 

497 Hendrickson, Romanos, 416. 
498 Aunque no tiene necesariamente una estrecha relación con tradiciones apoca-

lípticas intertestamentarias (contra Johnson, The Function of Apocalyptic and 
Wisdom Traditions in Romans 9-11, 163, quien señala “in the of 11:25-26, 
more than anywere in Romans 9-11, apocalyptic and wisdom traditions coa-
lesce to advance —and in this case conclude— Paul’s argument”). 

499 Si el misterio fuese algo nuevo o “misterioso” con la connotación de oculto, 
sería sorprendente el abundante uso del AT que se emplea en la argumentación 
y explicación del mismo. 

500 Fitzmyer, Romans, 621. 
501 Este uso es empleado en 1 Corintios, Colosenses y también en Efesios (cf. 

Wright, “The Epistle to the Romans”, 687). Bockmuehl, sin embargo, cree que 
la revelación del misterio en 11:25 pertenece a una categoría especial de miste-
rios escatológicos de Dios y se refiere a la salvación de los judíos en la pa-
rousía (Bockmuehl, Revelation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline 
Christianity, 173).  

502 Refoulé recoge siete interpretaciones distintas: la salvación de Israel, la limi-
tación temporal del endurecimiento de Israel, la manera en la que Israel será 
salvo, la relación entre los judíos y los paganos, la ampliación de la salvación a 
los paganos, la constitución del Israel de Dios, una forma particular de salva-
ción (Refoulé, Et ainsi tout Israël sera sauvé, 25-30). 



 

317 

ción del Israel étnico.503 Sin embargo, esta explicación no resulta 
satisfactoria a la luz de la teología de Pablo. Si se amplia el campo 
de visión al conjunto de la literatura paulina, resulta más claro que 
el contenido del misterio para el apóstol tiene que ver con la reve-
lación del evangelio y con la unión de judíos y gentiles en la comu-
nidad de salvación (Efe 3:5-6).504 La epístola que más desarrolla el 
contenido del misterio es Efesios.505 En ella y en el contexto gene-
ral de las epístolas paulinas, el misterio se refiere a la nueva comu-
nidad de creyentes reunidos en torno a Cristo.506 Por eso es posible 
entender de forma coherente con el resto de la teología de Pablo 
que en 11:25 se refiere a la comunidad que surge a partir del olivo 
original y en la que se integran los gentiles para formar Israel, co-

                                                
503 Moo, The Epistle to the Romans, 716; Schreiner, Romans, 614; Jewett, Ro-

mans: A Commentary, 699, señalan que el misterio es tripartito: el endureci-
miento de los judíos, la conversión de los gentiles y la conversión final de los 
judíos. Para Hendrickson el misterio es la interdependencia entre judíos y gen-
tiles en el plan de salvación (Hendrickson, Romanos, 416). Batey acepta de 
forma precipitada y sin suficiente argumentación que el misterio es que “todo 
Israel sea salvo” (Batey, “So All Israel Will Be Saved”, 224). Tampoco 
Blaising llega a captar el sentido de misterio aquí (Blaising, “The future of Is-
rael as a theological question”, 435-459). Merkle, “Romans 11 and the Future 
of Ethnic Israel”, 715, señala que el misterio contiene tres elementos: el endu-
recimiento de Israel, la entrada de la plenitud de los gentiles, y la salvación de 
“todo Israel”. 

504 Davis, “The centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”, 415. 
505 Aparece seis veces, más que en ninguna otra (Véase excursus de Hoehner 

sobre el concepto de “misterio” en Harold Hoehner, Ephesians: An Exegetical 
Commentary [Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002], 428-434). En 
el AT los gentiles podían formar parte del pueblo de Dios y compartir sus pri-
vilegios y responsabilidades como tal, pero tenían que hacerse judíos. Sin em-
bargo en el NT los gentiles no se hacen judíos, ni los judíos se hacen gentiles. 
En cambio, ambos grupos se convierten en una nueva entidad, cristianos. Para 
Hoehner, ese es el misterio (Hoehner, Ephesians: An Exegetical Commentary, 
434). No es accidental que en las secciones en las que más claramente trata Pa-
blo el pueblo de Dios sea en Romanos 9-11 y en Efesios 2, en las mismas sec-
ciones en las que desarrolla el concepto de “misterio” (cf. Barth, The People of 
God, 29).  

506 Cf. Col 1:26–27; 2:2; 4:3; y sobre todo en Efe 1:9-10; 2: 12-22; 3:3-6. Cf. la 
relación entre el “misterio” y la “reconciliación” en Granados, La reconcilia-
ción en la carta a los Efesios y en la carta a los Colosenses, 193-206. 



 

318 

mo pueblo de Dios.507 Por otra parte, el propósito de la revelación 
del misterio debe ayudar a la comprensión de la naturaleza de este. 
El texto deja claro que la revelación del misterio ocurre: “Para que 
no os tengáis por prudentes en vuestra propia opinión” (i[na mh. h=te 
ÎparvÐ e`autoi/j fro,nimoi).508 La arrogancia constitiuye un problema 
espiritual indiscutible.509 En este contexto y en este momento cul-
men de la argumentación no sería lógico que Pablo utilizara una 
declaración de separación entre los creyentes en dos bandos, para 
combatir la arrogancia espiritual de unos hacia otros.510 En cambio, 
resulta más coherente esperar una declaración de fraternidad, de 
comunión en Cristo en un solo cuerpo como fuente de reconcilia-
ción, pero no como fuente de segregación. Por eso la revelación del 
misterio así entendido está en armonía con el resto de la proclama-
ción evangélica del apóstol, en cuya esencia se encuentra la unidad 
“en Cristo”, y no la separación entre creyentes. Beker señala con 
acierto que si el misterio se entiende como una revelación total-
mente nueva, sin relación con ninguna revelación anterior, la decla-

                                                
507 La relación entre la revelación del misterio en Efesios y en Romanos ha sido 

puesta de manifiesto por Sigurd Grindheim, “What the OT Prophets Did Not 
Know: The Mystery of the Church in Eph 3: 2-13”, Biblica 84, 4 (2003): 548-
550.  

508 “fro,nimoj” también puede ser traducido como “sabio”, “prudente” (BDAG, 
1066). 

509 La situación sociológica de la comunidad cristiana en Roma podía implicar 
un sentimiento de superioridad por parte de los gentiles debido al rechazo del 
evangelio por parte de los judíos. Por tanto, aunque existiera una situación real 
étnica, el motivo del orgullo era espiritual. Scott señala que consciente o in-
conscientemente, el resultado de la concepción que se tenía sobre Israel como 
pueblo elegido desembocó en actitudes de aislamiento, superioridad y celo por 
defender los “privilegios” judíos en esta época (Véase Julius J. Scott, Jewish 
Backgrounds of the New Testament [Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 
1995], especialmente las páginas 335-352). 

510 Esto podría aumentar la arrogancia de estos últimos al implicar una cierta 
preeminencia en la entrada de los gentiles en el reino de Dios, y entonces, solo 
entonces, ocurriría la salvación del “Israel étnico”. Es decir, que la salvación 
del Israel étnico estaría supeditada a la entrada de los gentiles. Cuesta pensar 
que el apóstol empleara este razonamiento precisamente para disminuir la 
arrogancia de los gentiles frente a los judíos. Es más coherente entender que la 
revelación del misterio, en vez de separar la salvación de unos y otros en eta-
pas, proclama la reunión de todos los creyentes en el reino de Dios. 



 

319 

ración de Ro 11:26 resultaría una declaración novedosa, sin paran-
gón en el resto de la literatura del NT, y por tanto, incluso contra-
dictoria con el mensaje bíblico y con Pablo. Sin embargo, si el mis-
terio de 11:25 se interpreta como una digresión de los argumentos 
previos de Pablo, este misterio debe estar relacionado con la unión 
de los salvos en el “nuevo Israel”, ya que en 11-24 queda claro que 
la salvación de Israel depende de la aceptación de la fe en Cristo.511 
Por eso, es más razonable entender el contenido del misterio en 
relación con la formación de ese “todo Israel” que encuentra salva-
ción, no con el orden de los acontecimientos.512  
 En la frase “a Israel le vino un endurecimiento parcial” (o[ti 
pw,rwsij avpo. me,rouj tw/| VIsrah.l ge,gonen),513 avpo. es una preposi-
ción de genitivo con varias acepciones.514 En este caso puede dar al 
nombre me,rouj (“parte”, “trozo”)515 la connotación de “parcialmen-
te”, “por medio de una parte”, “desde una parte”.516 Como es habi-
tual en Pablo, avpo. me,rouj debe ser tomado de forma adverbial 
acompañando a pw,rwsij.517 La frase puede implicar entonces que 
el endurecimiento ha ocurrido a un cierto número (comprensión 
cuantitativa) o que el endurecimiento ha ocurrido a Israel por un 
periodo de tiempo (comprensión temporal). Las opciones exegéti-

                                                
511 “If the musth,rion of 11:25 cannot be interpreted as a novel departure and as 

the disruption of Paul’s previous arguments, we must acknowledge that the fo-
cus of the argument in 11:11-24 rest not only on the jealousy-motif, which 
must draw Jews to the gospel, but also on Israel’s absorption into the church as 
the new Israel. For in 11:11-24 it is clear that Israel’s salvation depends on its 
acceptance of faith in Christ” (Beker, “Romans 9-11 in the Context of the Ear-
ly Church”, 48).  

512 Contra Michael G. Vanlaningham, “Romans 11:25-27 and the Future of Israel 
in Paul’s Thought”, MSJ 3, nº 2 (1992): 146. 

513 Batey lo toma como “a una parte de Israel” (Batey, “So All Israel Will Be 
Saved”, 223). 

514 Puede indicar separación, el punto desde el que algo comienza, origen, dis-
tancia de un punto o causa (“avpo.”, BDAG, 105-107). 

515 Ibíd., 633. 
516 En este sentido la traducción “endurecimiento de una parte de Israel” debe ser 

desechada porque tw/| VIsrah.l es dativo, no genitivo. 
517 Dunn, Romans, 2:679. 



 

320 

cas parecen aceptar ambas propuestas,518 sin embargo la interpreta-
ción temporal es dudosa porque avpo. me,rouj nunca tiene un sentido 
temporal en el NT.519 Por eso muchos autores siguen aquí a Sanday 
y Headlam en su propuesta de “endurecimiento parcial”,520 que 
respeta los usos habituales de la expresión en el NT. El endureci-
miento es “parcial” porque no toda la nación ha rechazado al Me-
sías, y sigue en línea con el razonamiento anterior (“los elegidos 
[lo] consiguieron; los demás se endurecieron”, 11:7; “algunas ra-
mas se desgajaron”, 11:17). En todo caso este versículo clave no 
atribuye el endurecimiento de Israel a Dios.521 De entenderlo así, 
este sería el momento idóneo para hacerlo, sin embargo utiliza el 
impersonal ge,gonen (“ha acontecido” o “ha sucedido”),522 indican-
do un resultado del rechazo.523  
 La siguiente frase también ha sido debatida debido a la tra-
ducción de la fórmula a;cri ou-, “hasta que”, que sugiere una se-
cuencia temporal.524 En la expresión “la plenitud de los gentiles” 
(to. plh,rwma tw/n evqnw/n), el término plh,rwma también se utiliza en 
el versículo 12 respecto a la “plenitud” de los judíos que creyeron. 

                                                
518 Bell, The Irrevocable Call of God, 257. 
519 En BDAG, 507, solo se señala un sentido temporal (Ro 15:24), e incluso ese 

es controvertido (cf. Roberson, Israel of God, 176).  
520 Sanday y Headlam, Romans, 334.  
521 En toda esta sección Pablo no atribuye el endurecimiento a Dios, sino al pe-

cado del propio pueblo (Villiers, “The Salvation of Israel”, 206). 
522 Según Mussner, “el endurecimiento parcial le ha sobrevenido a Israel en ra-

zón de un decreto insondable de Dios” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 53). 
Más adelante sostiene que el endurecimiento de Israel tuvo el propósito de im-
pedir que Israel se disolviera en la iglesia y en el mundo de las naciones. Dios 
evitó por tanto la conversión de Israel al cristianismo en su totalidad para de-
mostrar ante los pueblos, con el ejemplo de Israel, su poder y su gracia (ibíd., 
203). Lo cual es una idea alejada del carácter de Dios que muestra el conjunto 
de la revelación bíblica. 

523 En este sentido Wright propone que Dios, en vez de juzgar inmediatamente al 
pueblo que ha rechazado al Mesías, ha permitido un periodo de endurecimiento 
en el que la salvación se expande hasta todos los rincones de la tierra, hasta que 
llegue el juicio (Wright, The Climax of the Covenant, 249).  

524 Dunn, Romans, 2:679.  



 

321 

Probablemente aquí indica el conjunto de gentiles525 que se unan al 
pueblo de Dios,526 empleada en oposición con me,rouj, y contrastan-
do la “parte” de los judíos —endurecidos— con la “plenitud” de 
los gentiles —incorporados—. Este argumento queda reforzado por 
el uso de eivse,lqh “entre” o “haya entrado” (subjuntivo aoristo de 
eivse,rcomai, “entrar”, “venir” o “compartir”).527 Ante la ausencia de 
otros referentes de lugar a los cuales pueda “entrar” la plh,rwma de 
gentiles, se impone la metáfora del olivo que Pablo acaba de em-
plear, como la entidad a la que se unen los gentiles. La expresión es 
una continuación de la metáfora en la que los gentiles, igual que 
son injertados en el olivo,528 ahora “entran” a esa comunidad de 
creyentes por la fe.529 Tal planteamiento está en armonía con el 
concepto de entrada al “reino de Dios”, que no es otro que “Is-
rael”.530 De hecho, la expresión “entrar” era usada casi técnicamen-

                                                
525 El “número total” de los gentiles (Cantera-Iglesias). 
526 Aus señala que esta expresión hace referencia a los gentiles de Hispania, cuya 

entrada en la comunidad de salvación mediante el ministerio del apóstol, origi-
naría el fin de ese período y la restauración de Israel (Roger D. Aus, “Paul’s 
Travel Plans to Spain and the ‘Full Number of the Gentiles’ of Rom 11:25”, 
NovT 21, nº 3 [1979]: 242, aunque no ofrece suficiente apoyo exegético ni teo-
lógico para llegar a esa conclusión). 

527 “eivse,rcomai”, BDAG, 293. 
528 Fiztmyer señala como más probable que Pablo indique aquí entrar a la comu-

nidad de salvación (Fitzmyer, Romans, 622). 
529 Mussner sostiene: “Sin duda que su forma actual de obrar no implica una 

condena definitiva de Israel (11:1), sino únicamente una preterición interina 
“hasta que entre (en el cómputo de los salvados predeterminado por Dios) el 
número total de los gentiles” (Mussner, Tratado sobre los judíos, 20). Pero el 
paréntesis lo presenta sin argumentación exegética para tratar de encontrar sen-
tido a la entrada de los gentiles, por lo que tal explicación no es satisfactoria. 
No señala dónde entran los gentiles, y el concepto de “cómputo divino” no tie-
ne fundamento exegético.  

530 Fitzmyer reconoce que Pablo puede estar hablando de entrar en la comunidad 
de salvación o en el “reino de Dios” (Fitzmyer, Romans, 617, 622). Hofius en-
tiende que aquí se refiere a la entrada de los gentiles en “Israel” como comuni-
dad de salvación, y sostiene que debe ser entendido a la luz de la expectativa 
escatológica del AT sobre la peregrinación a Sion de todas las naciones 
(Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 34). Sin embargo el razonamiento de 
Hofius parece contradictorio. Primero sostiene que hasta que no hayan entrado 
los gentiles en el Israel comunidad de salvación no puede ocurrir la salvación 



 

322 

te para referirse a la entrada al “reino de Dios”, a la “gloria divina”, 
o a la “vida”.531 Pocos comentaristas, no obstante, relacionan “Is-
rael”, como comunidad de salvación con el “reino de Dios”, y los 
toman como opciones separadas.532 Sin embargo, percibiendo la 
relación tipológica existente entre ambos conceptos, es lógico en-
tender la imagen del olivo en referencia a Israel como comunidad 
de salvación y reino de Dios.533 Incluso Bell, que defiende que el 
contenido del misterio se refiere a la salvación de todo el pueblo 
judío, reconoce que el verbo “entrar” puede expresar la idea de los 
gentiles entrando en la comunidad de los salvos.534 Por eso lo más 
lógico es entender que la entrada se refiere a la incorporación en el 
olivo del que habla la metáfora.535 Guthrie señala que el propósito 
del pasaje es mostrar que el pueblo de Dios no es la comunidad 
cristiana en lugar de la comunidad judía, sino Israel y la iglesia a la 
vez.536 Este concepto no es ajeno al mundo judío, ya en la literatura 
                                                                                                          

de “todo Israel”; pero unas líneas más abajo declara “there is no doubt that pa/j 
VIsrah.l at Rom 11:26a refers only to jews”.  

531 Cf. Mt 7:21; 13:8; Mr 9:43-47; especialmente Mt 7:13; 23:13; Lc 13:24) 
(Sanday y Headlam, Romans, 335). Contra Vanlaningham, “Romans 11:25-27 
and the Future of Israel in Paul’s Thought”, 152, quien señala que no es un 
término escatológico ni técnico, sino que significa “venir”, sin embargo, luego 
no explica el lugar al que entran los gentiles. El concepto de la entrada de las 
naciones puede derivarse de las expectativas del AT de la peregrinación escato-
lógica de las naciones a Sion (cf. Is 2:2-4; Mi 4:1-13) (Scott, Paul and the Na-
tions, 132-133). 

532 Gnilka señala que la expresión hace referencia a la entrada en el pueblo de 
Dios, y matiza que no se puede confundir con la entrada en el “reino de Dios”. 
Sin embargo, como ha sido señalado, el pueblo de Dios se identifica como Is-
rael y hace referencia también a un reino espiritual del que Cristo es el rey (cf. 
Gnilka, Pablo de Tarso, 275). 

533 Keck, Romans, 279; o el “Israel de Dios” (Ellis, Paul’s Use of the Old Testa-
ment, 123).  

534 Bell, The Irrevocable Call of God, 258. Pero no llega a explicarlas, proba-
blemente porque no tienen explicación con su planteamiento. Si entran a la 
comunidad de los fieles, evidentemente esa comunidad es “Israel”. Legasse 
también interpreta que esta declaración indica la unión de los gentiles a la co-
munidad de salvación (Legasse, Romains, 726). 

535 Anderson, Ancient Rhetorical Theory and Paul, 213. 
536 Shirley C. Gutrhrie, “Romans 11:25-32”, Int, 38 (1984): 286. 



 

323 

del segundo templo la vocación de Israel se cumple en cierto senti-
do cuando los gentiles vienen a unirse al pueblo de Dios, y adoptan 
su sabiduría o su estilo de vida.537 Así pues, el concepto de la en-
trada de los gentiles en la comunidad de Israel, era un concepto 
aceptado en tiempos de Pablo.538 El pléroma “plh,rwma” de los gen-
tiles se referiría así a la plenitud de gentiles que entran en el reino 
de Dios,539 y en la comunidad de salvación. El que se utilice la 
misma expresión para Israel (v. 12) y para los gentiles (v. 25) im-
plica que Pablo no veía diferencia en cuanto a su salvación.540 Esto 
es de gran trascendencia, porque Ro 4:16 presenta a Abrahán como 
“padre de todos nosotros” y 4:17 cita la expresión “padre de mu-
chas naciones”. Abrahán, como “padre de la fe”, iba a ser padre de 
muchas naciones que iban a “entrar” en la familia de la fe en Cris-
to. Por eso es muy significativo que ahora la revelación del miste-

                                                
537 Más adelante, en las discusiones rabínicas se encuentra mucha discusión 

respecto al lugar de los gentiles dentro del propósito divino. Cf. Wright, The 
New Testament and the People of God, 267. Christopher Wright señala que en 
la concepción rabínica de la época, la restauración de Israel se concebía como 
un evento que debía ocurrir previamente a la entrada de los gentiles. Sin em-
bargo, la propagación del evangelio a los gentiles sorprendió a los mismos dis-
cípulos. Comenzaron así a entender que la “restauración de Israel” implicaba, o 
estaba siendo demostrada, en la entrada de los gentiles: “At a council of the 
church, convened specifically to resolve this issue, the considered apostolic in-
terpretation of events was that the inclusion of the gentiles into de new messi-
anic community was an eschatological act of God. And the important point is 
that this turn of events not only fulfilled prophecy concerning the nations but 
also demonstrated that the prophesied restoration of Israel and its Davidic 
kingdom was being fulfilled. If God was gathering the nations, then Israel too 
was being restored” (Christopher J. H. Wright, Knowing Jesus through the Old 
Testament [Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992], 170). 

538 Donaldson, “‘Riches for the Gentiles’”, 97; “Religion in the State of Israel”, 
The New Encyclopedia of Judaism, ed. Geoffrey Wigoder (New York: Univer-
sity Press, 2002), 404. 

539 Sanday y Headlam, Romans, 335; Cranfield, Romans, 2:575; Dunn, Romans, 
2:680; Fitzmyer, Romans, 621-622; Moo, The Epistle to the Romans, 719; 
Schreiner, Romans, 617; Wright, “The Epistle to the Romans”, 688. Scott sos-
tiene que aquí Pablo está haciendo referencia a la plenitud de las naciones, no 
de los gentiles, señalando las 70 o 72 naciones presentes en la “tabla de las na-
ciones” de la tradición judía (Scott, Paul and the Nations, 127-128).  

540 Keck, Romans, 279. 



 

324 

rio haga referencia a la plenitud de las “naciones” (evqnw/n) y men-
cione explícitamente su entrada en la comunidad de salvación.  
 Siendo que el versículo 26 constituye el centro de esta in-
vestigación, es necesario detenerse en cada uno de los elementos 
que lo componen. El primero es la expresión kai. ou[twj (“y así”). 
Bell recoge cuatro interpretaciones posibles a nivel linguístico:541 
1) de forma temporal (“y entonces”)542 con un sentido escatológico 
apuntando a la parousia; 2) de forma modal refiriéndose a lo que 
precede (“de esta forma”, “así”);543 3) de forma modal, pero en 
referencia a lo que sigue a continuación (“de la siguiente forma”) 
entendiendo los términos ou[twj y kaqw,j de forma correlativa;544 y 
4) finalmente, en sentido lógico, siguiendo la declaración anterior y 
manteniendo un sentido temporal.545  
 La primera propuesta es la menos verosímil,546 ya que el 
sentido temporal de la expresión kai. ou[twj resulta injustificado 
gramaticalmente en este contexto.547 De las más de 200 veces que 
aparece la fórmula en el NT, ninguna de ellas tiene un sentido tem-
poral.548 Si Pablo hubiera querido decir claramente “entonces” po-
                                                
541 Bell, The Irrevocable Call of God, 258-259. 
542 Käsemann, Romans, 303, 313; Barrett, The Epistle to the Romans, 206, 223; 

más recientemente Pieter W. van der Horst, “‘Only Then Will All Israel Be 
Saved’: A Short Note on the Meaning of kai. ou[twj in Romans 11:26”, JBL 
119, 3 (2000): 521-539. 

543 Cranfield, Romans, 2:576; Wright, The Climax of the Covenant, 249.  
544 Peter Stuhlmacher, “Zur Interpretation von Römer 11:25-32”, en Probleme 

biblischer Theologie: G. von Rad zum 70 Geburtsag, ed. Hans Walter Wolff 
(München: Chr. Kaiser Verlag 1971), 560. 

545 Esta sutil distinción es la que elige Bell como correcta, pero quizá no se justi-
fique como una cuarta opción. 

546 Fitzmyer, Romans, 622. Además del texto que suele señalar a favor de esta 
interpretación (Hechos 17:33), no se atestigua un sentido temporal al adverbio 
en el griego en el NT. 

547 J. Jeremias, “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu Röm 11, 
25-36”, en Die Israelfrage nach Röm 9-11, ed. L. de Lorenzi (Roma: Abtei von 
St Paul vor den Mauern, 1977), 198. El sentido temporal es inaceptable para 
esta expresión según Schreiner, Romans, 620. 

548 “ou[twj”, BGAG, 602. Fitzmyer, Romans, 622; Contra Munck, Christ and 
Israel, 136. 



 

325 

dría haber usado kai, to,te en vez kai. ou[twj.549 Además, en otros 
empleos que hace Pablo de esta expresión (cf. 1 Cor 11:28; 14:25; 
1 Tes 4:17) tiene un claro sentido modal, nunca temporal. Por tan-
to, el sentido modal, en cualquiera de sus variantes, resulta el más 
probable.550 Pablo explica que “así”, de la forma que acaba de des-
cribir en los desarrollos anteriores, ocurre la salvación de “todo 
Israel” que a continuación va a presentar. La traducción mas ade-
cuada de este adverbio sería pues “así, de este modo”.551  
 En la frase pa/j VIsrah.l swqh,setai el adjetivo pa/j significa 
“todo”, “cada uno”, indicando plenitud. Es importante recordar el 
abundante uso que hace Pablo de este adjetivo y sus derivados a lo 
largo de la epístola.552 Hay una clara intención integradora desde el 
principio. Su uso consistentemente en la epístola tiene una inten-
ción inclusiva referida a judíos y gentiles.553 La partícula “todo” 
(pa/j) en ninguna ocasión a lo largo de la epístola hace referencia 
únicamente a los judíos. Cuando ocurre en referencia a seres hu-
manos incluye tanto a judíos como a gentiles. Por tanto lo más pro-
bable es que en este versículo —que contiene la máxima expresión 
soteriológica de la epístola— también haga referencia a judíos y 
gentiles creyentes dentro de la comunidad de salvación (el “olivo”) 
en la que “todos” se injertan.  

“Todo Israel será salvo” 
 La interpretación de esta expresión determina la compren-
sión de todo el pasaje. Las propuestas, como se ha visto en el pri-
mer capítulo, han sido muy variadas a lo largo de la historia. Aun-

                                                
549 Cotrell, Romans, 2:278. 
550 Sanday y Headlam, Romans, 335; Cranfield, Romans, 2:574, 576; Dunn, 

Romans, 2:681; Fitzmyer, Romans, 623; Moo, The Epistle to the Romans, 621; 
Schreiner, Romans, 621; Wright, “The Epistle to the Romans”, 691. 

551 Dunn, Romans, 2:680; Wright, The Climax of the Covenant, 249; Robertson, 
Israel of God, 182. 

552 Ro 1:5, 7ss, 16, 18, 29; 2:1, 9ss; 3:2, 4, 9, 12, 19ss, 22ss; 4:11, 16; 5:12, 18; 
7:8; 8:22, 28, 32, 37; 9:5ss, 17; 10:4, 11ss, 16, 18; 11:10, 26, 32, 36; 12:3ss, 
17ss; 13:1, 7; 14:2, 5, 10ss, 20, 23; 15:11, 13ss, 33; 16:4, 15ss, 19, 26. 

553 Dunn, “Paul and Justification by Faith”, 91, pero luego no la interpreta así en 
11: 26 (cf. Dunn, Romans, 2:681). 



 

326 

que hay autores que rechazan encontrar un significado teológico 
coherente en la expresión y concluyen que Pablo hace una declara-
ción hiperbólica,554 o que esta expresión no expresa más que el 
anhelo personal del apóstol, pero que no refleja una verdad teológi-
ca relevante,555 en los últimos años se han multiplicado los intentos 
por descifrar el contenido teológico del versículo. Por eso es preci-
so analizar las diferentes propuestas que se han enumerado en la 
introducción, para explorar todas las posibilidades hermenéuticas 
en su contexto. 

“Todo Israel” como todo el pueblo judío                                         
a lo largo de la historia  

 Esta interpretación considera como referente de la expresión 
“todo Israel” al conjunto de descendientes literales de Abrahán a lo 
largo de la historia. Su principal ventaja es que resulta consistente 
con la mayoría de referentes de “Israel” en los capítulos 9-11, sobre 
todo con el referente del versículo 11:25. Sin embargo, gran núme-
ro de expertos reconocen que la elección de Israel en el AT no pue-
de utilizarse para justificar una salvación de todos y cada uno de 
los judíos.556 Schreiner señala el error que representa considerar el 
versículo 11:26 como una promesa de salvación para todos los ju-
díos a lo largo de la historia.557 Resultaría problemático aceptar a 
nivel teológico la salvación de todos descendientes literales de 
Abrahán sin excepción, ya que se incluiría incluso a apóstatas en 

                                                
554 Given, “Restoring the Inheritance in Romans 11:1”, 96. 
555 J. Kerhofs señala: “We have the feeling that Paul’s affirmative way of pre-

senting his conviction regarding Israel’s final conversion is hardly anything 
more than the expression o fan ardent hope. His prophetic announcement is by 
no means an anticipatory blueprint of future events […] Paul’s vision is scarce-
ly more than a wish, a dream” (“Israel’s Future According to Romans 9-11”, 
51-52). 

556 Cf. Schreiner, Romans, 498; Moo, The Epistle to the Romans, 254-258; Vil-
liers, “The Salvation of Israel”, 217. 

557 “Since Israel is a theocratic entity, not all those who are part of ethnic Israel 
are part of the remnant, the true people of God. One should not conclude, 
therefore, that the purpose is to say that all ethnic Israelites throughout history 
will be saved” (Schreiner, Romans, 578). 



 

327 

clara rebeldía contra Dios.558 Para evitar este problema los partida-
rios de esta tesis sostienen que la expresión hace referencia al pue-
blo de Israel “como un todo”, pero no necesariamente a cada indi-
viduo.559 Sin embargo, esta solución de compromiso genera otro 
problema serio, y es que no hay base exegética para determinar que 
“todo Israel” signifique “la mayor parte” de Israel. Robertson seña-
la con acierto que en este contexto “todo” no puede significar “la 
mayoría”.560 Hoehner también señala que si Pablo se estuviera refi-
riendo al pueblo “como un todo” podría haber usado la expresión 
o[loj.561 Además, esta propuesta contradice gran parte del argumen-
to presentado por Pablo en los versículos anteriores. Si por “todo 
Israel” se indicara que la salvación de todos los judíos a lo largo de 
la historia estaba garantizada, entonces las declaraciones en las que 
Pablo habla de su esfuerzo, preocupación, “gran tristeza y dolor 
incesante” de corazón por los de su sangre carecerían de sentido 
ante una afirmación posterior de salvación para “todos ellos”. La 
epístola es consistente precisamente señalando lo contrario, que no 
todo Israel desde el punto de vista étnico, va a ser salvo.562 Por tan-
to, la interpretación de “todo Israel” como referencia diacrónica al 
conjunto de judíos durante la historia no resulta satisfactoria, por-
que plantea grandes interrogantes teológicos, resulta incoherente 
con el mensaje de Pablo y resulta imposible de armonizar con el 
resto de la evidencia bíblica.563 

                                                
558 Incluyendo a los miembros del pueblo que fueron objeto de destrucción por 

juicios divinos. 
559 E.g. Morris, The Epistle to the Romans, 420; Dunn, Romans, 2:681; Sanday y 

Headlam, Romans, 335; Munck, Christ and Israel, 136; Barrett, The Epistle to 
the Romans, 223-224; Käsemann, Romans, 313; Murray, Romans, 2:98; Cran-
field, Romans, 2:577; Fitzmyer, Romans, 623; Harrington, Paul on the Mystery 
of Israel; Dahl, Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mission; en-
tre otros. 

560 Robertson, The Israel of God, 183. 
561 Hoehner, “Israel in Rom 9-11”, 155. 
562 Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”, 184 
563 En ninguna ocasión “todo Israel” tiene un sentido diacrónico (Moo, The 

Epistle to the Romans, 723; Hoehner, “Israel in Rom 9-11”, 156). 



 

328 

“Todo Israel” como conjunto de judíos creyentes                            
a lo largo de la historia 
 Para evitar la incoherencia teológica que representa suponer 
una salvación de todo el conjunto de judíos a lo largo de la historia, 
sobre la base únicamente de un componente étnico (en contra del 
discurso de Pablo a lo largo de la epístola), algunos comentaristas 
sostienen que el referente de “todo Israel” no es el conjunto de ju-
díos, sino únicamente los judíos creyentes en Jesús a lo largo de 
toda la historia.564 Esta propuesta resuelve algunas dificultades de 
la explicación anterior. Sin embargo tiene el serio problema de que 
tal mensaje no se puede considerar el clímax de la argumentación 
anterior.565 La conclusión de que los judíos “creyentes” serán sal-
vos resultaría una afirmación tautológica. El ser “creyente”, impli-
ca creer en el Mesías, y eso convierte ya al “creyente” en cristiano. 
No representa ninguna revelación paradójica, y no concuerda con 
la línea de argumentación de Pablo.566 Autores como Witherington 
señalan que esta interpretación es inaceptable porque se trataría de 
una conclusión evidente.567 Pablo ha afirmado a lo largo de toda la 
epístola que “todo el que cree” en el Mesías será salvo por la gracia 
de Dios, sin tener en cuenta criterios étnicos. Por tanto no tendría 
sentido que Pablo reiterara la misma idea como la revelación de un 
gran misterio. Además, los judíos creyentes, como Pablo, no nece-
sitaban la “entrada” de todos los gentiles para ser salvos porque ya 
creían, por tanto, ya formaban parte de la comunidad de salvación. 
Esta propuesta implicaría que Pablo no está diciendo nada nuevo 
en los versículos 25 y 26.568 Por otra parte, esta interpretación sigue 
manteniendo, aunque atenuada, la diferenciación étnica entre judíos 
y gentiles en el plan de salvación que Pablo trata de deconstruir en 
la epístola, y no reconoce el referente de “Israel” en términos espi-
                                                
564 Uno de los principales defensores de esta interpretación es François Refoulé, 

Et ainsi tout Israël sera sauvé.  
565 Como perciben Schreiner, Romans, 617; Cranfield, Romans, 2:577 ; Hoehner, 

“Israel in Rom 9-11”, 155.  
566 A pesar de la insuficiente defensa que hace de esta teoría Hendricksen, Expo-

sición de Romanos, 420 
567 Witherington, Romans, 175 
568 Schreiner, “The Church and Israel in Paul”, 27. 



 

329 

rituales al que Pablo alude de modo sistemático. La expresión “to-
do Israel” debe pues hacer referencia a algo más que simplemente 
el remanente de judíos que han creído, convirtiendo esta propuesta 
también en insatisfactoria.  

“Todo Israel” como el conjunto de judíos al final de la historia 

 Ante los problemas que implica una consideración diacróni-
ca de “todo Israel”, ya sea como creyentes o no creyentes en Cristo, 
se ha propuesto que “todo Israel” hace referencia únicamente a los 
judíos vivos al final de la historia de la humanidad, en términos 
escatológicos.569 Esta propuesta tiene a su vez varias alternativas. 
Los autores se dividen entre la creencia en una conversión masiva 
del pueblo judío al final de la historia —lo cual habilitaría la salva-
ción de Israel “por fe” en el Mesías—, y la creencia en una forma 
especial de salvación para los judíos sin necesidad de aceptar a 
Jesús por la fe. Esta última opción, es conocida como la teoría del 
sonderweg para Israel.570 
 De entrada, ambas alternativas se enfrentan con un proble-
ma serio, y es que el contexto de la epístola y de Ro 9-11 no prepa-
ra en absoluto esta opción de salvación final, y va en contra de todo 

                                                
569 Scott, en un razonamiento muy poco claro, y tras una investigación poco 

seria, concluye que “todo Israel” incluye al menos un remanente de las tribus 
del norte, que será salvo junto con el pueblo endurecido en la parousía (Scott, 
“And then all Israel will be saved”, 518). 

570 La teoría del sonderweg postula una salvación “especial” para los judíos sin 
necesidad de una conversión o la aceptación de Jesús por la fe. Ha cobrado im-
portancia como consecuencia del diálogo cristiano-judío Entre los que defien-
den las postura del sonderweg está Mussner, Tratado sobre los judíos, 60; John 
G. Pager, The Origins of Anti-Semitism: Attitudes towards Judaism in Pagan 
and Christian Antiquity (Oxford: Oxford University Press, 1983), 261; Gaston, 
“Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”, 319-326; Getty, “Paul and the Salvation 
of Israel”, 464. Para una crítica a la postura de Gaston, véase Terence L. Do-
naldson, “Jewish Christianity, Israel’s Stumbling and the Sonderwerg Reading 
of Paul”, JSNT 29, 1 (2006): 27-54, aunque sigue manteniendo un lugar espe-
cial para Israel, que él denomina sonderplatz (ibíd., 27). Para un análisis de las 
posturas de los principales autores que defienden esta teoría véase Winfrid Ke-
ller, Gottes Treue-Israels Heil: Röm 11:25-27-Die These vom ‘Sonderweg’ in 
der Diskussion, Stuttgarter Biblische Beiträge 40 (Stuttgart: Verlag Katho-
lisches Bibelwerk GMBH, 1998), 2-55. 



 

330 

el argumento anterior.571 Esta afirmación entraría en flagrante con-
tradicción con lo expuesto en los capítulos previos.572 Schnabel 
señala que cualquiera sea nuestra comprensión de las promesas 
para Israel o nuestra comprensión de la escatología, resulta incon-
cebible que Pablo perciba el evangelio que predica como válido 
únicamente hasta la parousía, cuando la filiación étnica se hace 
efectiva de nuevo y Dios salva a los judíos de todas las generacio-
nes simplemente por ser judíos.573 En el caso de la conversión ma-
siva al final de la historia, Muñoz Señala: “Verdaderamente resulta 
extraño pensar en el anuncio de una conversión futura de los judíos 
endurecidos, origen de numerosos problemas y, además, cuando no 
se menciona para nada tal conversión.”574  
 Nada en la teología de Pablo, ni mucho menos lo expuesto 
en la epístola, habilita tal conclusión. Mussner recuerda que el tex-
to no menciona en ninguna parte la conversión de Israel,575 lo cual 
hace esta interpretación inconsistente con el resto del mensaje de 
Pablo.576 Además, esta propuesta no respeta el sentido “modal” de 
                                                
571 Hendrickson, Romanos, 418. 
572 Wright señala con contundencia que si Pablo había recibido una revelación 

especial respecto a que toda la raza judía iba a ser salva al final de la historia, 
se equivocó al añadirlo a lo que había escrito e los capítulos anteriores, y po-
dría, en cambio, haber quemado los capítulos 1-11 que enseñaban una cosa to-
talmente diferente (Wright, “The Epistle to the Romans”, 689). 

573 Schnabel, “Israel, the People of God, and the Nations”, 55-56. 
574 Alfonso S. Muñoz, El Mesías y la hija de Sión (Madrid: Editorial Ciudad 

Nueva, 1994), 312. 
575 Mussner, Tratado sobre los judíos, 54. Sin embargo, para él, Dios salva a 

Israel por una vía especial, aunque hace descansar esta via especial en el prin-
cipio de gratuidad y que revalida así la divinidad de Dios mediante la elección 
la vocación y la promesas, mediante un decreto “independiente de todos los 
caminos y especulaciones humanas”. De forma incomprensible y haciendo un 
malabarismo teológico, sin embargo, Mussner señala que “De esta manera 
también en la vía especial de la salvación de todo Israel sigue operando efi-
cazmente la doctrina paulina de la justificación” (ibíd., 56). Keck también sos-
tiene que en estos versículos no hablan de una conversión final de los judíos. 
De hecho, hace énfasis en que no son los judíos los que son descritos como in-
tegrándose entre los cristianos gentiles, sino los gentiles los que son integrados 
en el olivo (Keck, Romans, 277-286). 

576 Ben L. Merkle, “Romans 11 and the future of ethnic Israel”, JETS 43 (2000): 
709-721. 



 

331 

la expresión ou[twj, ya que de ninguna forma la salvación milagrosa 
de “todo Israel” al final de la historia se conecta con ningún pasaje 
anterior.  
 Por otra parte, la creencia en una “vía especial” de salvación 
para Israel, aunque evita el problema de una necesaria conversión 
masiva se enfrenta con otro problema mayor aun al contradecir 
todo el peso del argumento neotestamentario respecto a la necesi-
dad de la fe en el Mesías para alcanzar la salvación. No hay argu-
mentos bíblicos para entender una salvación ajena a la fe en Cris-
to.577 Desde un mero razonamiento lógico, Räisänen señala con 
acierto que si Israel no necesitaba creer en Jesús como Mesías, re-
sulta poco claro por qué Pablo deplora su avpisti,a (como en Ro 
11:20-23), o su desobediencia (11:31).578 El anhelo de Pablo y su 
oración por la salvación de Israel (10:1) resultarían también sor-
prendentes si de verdad pensara que los judíos podían ser salvos al 
margen de la fe en Jesús.579 Esta teoría ha sido ya suficientemente 
criticada, por eso no es necesario hacerlo más aquí.580  
 Una variante de compromiso entre ambas propuestas es la 
que propone una salvación in extremis del pueblo judío mediante 
una fe que surge de forma milagrosa al contemplar a Jesús en su 
segunda venida. Bell, que sostiene esta opinión, explica que de la 
misma manera que Pablo se convirtió en su camino a Damasco, 
“todo Israel” se convertirá en el instante final de la historia del 
mundo, y en ese instante “será salvo”, porque la fe surgirá en todos 
ellos al mismo tiempo en la parousía.581 Esta propuesta no es nue-
va,582 ya que es una teoría del sonderweg modificada. Aunque 
Hofius (otro defensor de esta teoría) declara que esta salvación de 
                                                
577 Hoehner, “Israel in Rom 9-11”, 158; Kyrychenko, “The Consistency of Ro-

mans 9-11”, 226-227. 
578 Räisänen, “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent Research”, 190. 
579 Véase discusión en Longenecker, “On Israel’s God and God’s Israel”, 31. 
580 Véase al respecto Reidar Hvalvik, “A Sonderweg for Israel: a critical exami-

nation of a current interpretation of Romans 11:25-27”, JSNT 38 (1990): 87-
107. También Longenecker, “Different Answers to Different Issues”, 99. 

581 Bell, The Irrevocable Call of God, 270. 
582 Ya la presentó Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 37. Bell parece desarrollar 

la tesis de su profesor. 



 

332 

Israel de ninguna manera implica un sonderweg, sin embargo, unas 
líneas más abajo sostiene que “todo Israel” se salva de una “forma 
diferente” al resto de cristianos gentiles.583 Lo cual resulta sin duda, 
una “vía especial” de salvación. La idea que presentan Bell y 
Hofius, entre otros, no se puede sostener a la luz del razonamiento 
de Pablo. Para estos autores el evangelio es la voz misma de Jesús, 
y es esto lo que escucharán todos los judíos en la parousía y se 
convertirán.584 Lo que estos autores no explican es por qué esa 
conversión milagrosa solo tendría lugar entre los judíos (de toda la 
historia) y no entre los gentiles. Además, este proceso contradice la 
argumentación de Ro 10:14-15 que señala que para creer hay que 
recibir el evangelio, debe ser predicado, y alguien debe ser enviado. 
Su identificación del evangelio con “la visión de Jesús en su pa-
rousía” es una solución de compromiso que no llega a resolver los 
problemas teológicos del sonderweg. Por eso, ninguna de estas 
variantes que entienden una referencia al conjunto de judíos al final 
de la historia, aporta una explicación satisfactoria y coherente con 
el mensaje de la epístola. 

“Todo Israel” como toda la iglesia y también todos los judíos 

 Esta propuesta es minoritaria. Entre otros la defiende Mar-
kus Barth, quien sostiene respecto a 11:26 que la expresión “todo 
Israel”, a la luz de la imagen del olivo y los injertos realizados, se 
refiere a toda la iglesia como conjunto de creyentes y también al 
conjunto del pueblo judío.585 Esta teoría, aunque menos elaborada, 
ya la presentó Charles H. Giblin, para quien “todo Israel” no se 
puede tomar como una entidad separada, ya que connota la incor-
poración de los gentiles así como la plh,rwma de Israel según la 
carne.586 Esta interpretación pretende evitar los problemas de otras 
                                                
583 “Israel is thus saved in a different way than the Gentile Christians and the 

‘remnant’” (Bell, Provoked to Jealousy: The Origin and Purpose of the     
Jealousy Motif in Romans 9-11, 270 (cursiva añadida). 

584 Hofius, “All Israel Will Be Saved”, 37. 
585 “Because a remnant, the cut-off noble branches of Israel, and their re-grafting 

have been mentioned in the same context, the formula ‘all Israel’ cannot imply 
only ‘the whole church’ composed of Jews and Gentiles, but must include ‘all 
Jews’” (Markus Barth, The People of God, 42-43).  

586 Giblin, In Hope of God’s Glory: Pauline Theological Perspectives, 303. 



 

333 

propuestas respecto a la coherencia con el argumento de la epístola, 
y trata de hacer justicia a la consideración de “todo Israel” como 
una comunidad de creyentes con una connotación más amplia que 
la meramente étnica. Desgraciadadmente Barth no desarrolla de 
forma suficiente su propuesta y no explica con detalle a qué se re-
fiere con “todos los judíos”, ni el tiempo y forma en la que tiene 
lugar su injerto: mediante una conversión masiva al Mesías, o de 
una forma especial. En todo caso, esta línea de interpretación, al 
mantener la diferenciación entre los gentiles y judíos, y plantear la 
salvación de estos últimos en términos étnicos diferentes a la fe 
cristiana, no llega a resolver las dificultades de las propuestas ante-
riores. 

“Todo Israel” como el Israel escatológico del fin de la historia 

 Esta propuesta trata de respetar la consideración de “todo 
Israel” como una comunidad diferente, sin referencias étnicas ata-
das al pueblo histórico,587 y contempla a “todo Israel” como una 
entidad que se formará únicamente al fin de los tiempos, integrada 
por judíos y gentiles, al final de la historia: 

This new eschatological context of salvation invests the entity of 
Israel with a new meaning. But even here Paul does not speak 
about a “spiritual” Israel —the Christians, the Jewish Christians, 
the Gentiles, or the church that would replace unfaithful Israel. 
Nor does he refer to Jewish Israel, either. But he sees beyond the 
present earthly realities and dreams of the “saved” Israel. This 
“new” Israel is a part of the “New Jerusalem” —the heavenly Is-
rael, the 144.000 of Revelation 14:3, “who are redeemed from 
the earth”.588 

 Aunque resulta una propuesta válida al contemplar la salva-
ción de todos los creyentes, plantea una pequeña objeción y es que 
no reconoce en el término Israel la referencia a la comunidad espi-
                                                
587 Hay autores que no son consistentes en su interpretación, como Benjamín 

Martín que por una parte sostiene el “Israel de Dios” era el formado por los ju-
díos que habían aceptado a Jesús y los gentiles conversos, de forma que el “Is-
rael de Dios” era la iglesia primitiva. Y por otra parte afirma que el Israel ac-
tual no es el Israel de Dios, pero lo será cuando llegue su conversión al fin de 
los tiempos. Y en ese tiempo se formará el “todo Israel” que Dios salvará (Ben-
jamín Martín, Israel y las profecías [Estella, Navarra: Verbo Divino, 1976], 52. 

588 Doukhan, The Mystery of Israel, 33 



 

334 

ritual inaugurada por el Mesías ya en su tiempo. Esta propuesta 
pretende preservar el apelativo teológico de “Israel” para el pueblo 
judío hasta que vuelve a ser utilizado al fin de los tiempos en refe-
rencia a la comunidad escatológica. Sin embargo, como ha sido 
mostrado, la designación del pueblo de Dios como “Israel” es con-
tinua a lo largo del plan de salvación, y refleja una importante no-
ción teológica del NT y de Pablo en particular.  
 
Deficiencias hermenéuticas e implicaciones  
de estas interpretaciones  
 Un problema que presentan estas interpretaciones en mayor 
o menor medida, con excepción quizá de la última propuesta, es 
que tratan de restringir el sentido de la expresión “todo Israel” a un 
criterio étnico. Acompañado de fe en el Mesías, en algunas pro-
puestas, o prescindiendo de la misma, en otras, en última instancia 
parten de la identificación de “todo Israel” como el pueblo históri-
co. De esta forma, rompen el principio de igualdad entre judíos y 
gentiles que la epístola se esfuerza por aclarar.589 La consideración 
de un solo pueblo de Dios es demasiado evidente en Pablo como 
para ser obviada en esta declaración soteriológica (cf. Ro 12:5; 1 
Cor 10:17; 12:2-19; Ef 2:16; 4:4; Col 3:15). Entender que “todo 
Israel” tiene como referente al pueblo judío plantea numerosos 
problemas hermenéuticos y teológicos.590 Es preciso señalar algu-
nos de los más importantes. 

El problema de la identidad judía 

 Los autores que proponen estas interpretaciones aquí des-
cartadas parecen no sopesar suficientemente las implicaciones de 
                                                
589 Wright señala con razón: “If v. 26ª does indeed teach a special kind of salva-

tion for all or most Jews, with of without Christian faith, awaiting them at the 
end of time, then it is exegetically our of step with the passage before it (11:1-
24) […] it is theologically incompatible with the entire argument of 9:6-10:21; 
and it undermines what Paul has emphasized again and again in Romans 1-8” 
(Wright, “The Epistle to the Romans”, 689). 

590 En el contexto bíblico del NT, no hay base exegética que indique una salva-
ción basada meramente en el linaje. Por ejemplo en Mateo, la predicación de 
Juan el Bautista ataca ese mismo error: “no penséis decir dentro de vosotros 
mismos: A Abrahán tenemos por padre; porque yo os digo que Dios puede le-
vantar hijos a Abrahán aun de estas piedras” (Mt 3:9).  



 

335 

sus explicaciones. Por ejemplo, si todos los descendientes étnicos 
de Israel van a ser salvos, es evidente que las perspectivas de evan-
gelización al pueblo judío varían drásticamente. ¿No sería posible 
para alguien convertirse al judaísmo para asegurarse la salvación 
eterna, si en algún momento rechaza el cristianismo? Es decir, si es 
posible hacerse judío por conversión, ¿sería factible considerar la 
aceptación del judaísmo como una opción de salvación? Como 
señala Robertson, todo cristiano debería alegrarse con la conver-
sión de alguien al judaísmo al haberse asegurado la salvación eter-
na.591 Por otra parte, hay un problema que no llega a resolver nin-
guno de los autores o comentaristas revisados a lo largo de la 
historia.592 Este problema consiste en determinar quién forma parte 
de “todo Israel” en términos étnicos. ¿Qué determina que alguien 
forme parte del Israel étnico hoy en día? ¿Nacer hijo de madre ju-
día? ¿Qué ocurriría en el caso de la adopción por parte de una ma-
dre judía de un hijo que no fuese judío? ¿Podría alguien nacer no 
judío y convertirse al judaísmo para llegar a formar parte del “todo 
Israel” que será salvo? Si una madre no judía se convierte al ju-
daísmo y tiene un hijo adoptado nacido fuera de Israel, ¿se puede 
considerar judío a ese niño, y por tanto formar parte de ese “todo 
Israel?593 
  La determinación de quién es judío es hoy en día un asunto 
debatido.594 El Parlamento de Israel ha decidido que judío es al-
guien que ha nacido de una madre judía y que no ha aceptado otra 

                                                
591 Robertson, The Israel of God, 185. 
592 Bell, abre la discusión, pero no la cierra y no explica de forma coherente la 

identificación del judío ni en tiempos de Pablo ni ahora. (Bell, The Irrevocable 
Call of God, 390-395). Simplemente sostiene que “Israel is not simple legally 
defined (and certainly not legally created). Israel is chosen in God’s heart”. 

593 La casuística se puede multiplicar aún más. Estas preguntas se ponen mera-
mente a modo de ejemplo de lo que los autores no llegan a definir en sus pro-
puestas. 

594 Ver la variedad de respuestas ofrecidas en “Who is a Jew?” a symposium” 
Judaism (1959): 3-15. La discusion sigue en pié. En el actual estado de Israel, 
el derecho está dividido en jurisdicción civil o estatal y jurisdicción rabínica o 
religiosa. Es esta última la competente en materia de derechos civiles y decide 
quién puede considerarse como judío (“Israel”, Diccionario del judaísmo, 
214). 



 

336 

fe.595 Sin embargo, no sería coherente esperar que el significado de 
la expresión “todo Israel” en Ro 11:26 estuviese determinado por 
una resolución parlamentaria del moderno estado de Israel. “Israel” 
es ante todo un concepto religioso que denomina al pueblo de Dios, 
y por tanto el criterio meramente étnico no puede determinar la 
pertenencia.596 De hecho, según algunos rabinos actuales, se es 
judío por religión, no por raza. Por eso ni la raza ni la nacionalidad 
excluye a nadie de ser plenamente judío.597 Horace M. Kallen llega 
a decir que “nadie nace judío” porque ser judío es una decisión 
hecha por el ejercicio de la voluntad.598 La paradoja teológica que 
plantean estas consideraciones para los que proponen un criterio 
étnico en este versículo es insalvable, ya que incluso hoy en día 
muchos judíos se definen a sí mismos en términos “espirituales”, 
                                                
595 Jakob Jocz, The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the Relationship 

between the Jewish People and Jesus Christ (London: SPCK, 1949), 130. La 
ley judía (halakha) define a un judío como alguien nacido de una madre judía o 
que se ha convertido al judaísmo. Sin embargo, estos criterios se mostraron in-
suficientes en el estado de Israel ante las variadas situaciones que dio lugar el 
retorno a la nación de judíos y matrimonios mixtos tras su fundación en 1948. 
El Gobierno ordenó una investigación para determinar cómo se podía conside-
rar a alguien judío y la disputa no se hizo esperar, generando todo tipo de res-
puestas. Tras varios intentos infructuosos, se optó por mantener una diferencia-
ción entre la consideración nacional en términos legales, que incluía a judíos 
conversos e hijos de madre no judías declarados como judíos; y una considera-
ción religiosa defendida por judíos ortodoxos que exigía una conversión al ju-
daísmo con el rito ortodoxo. En la década de los ochenta, el movimiento de re-
forma aprobó la consideración del linaje patrilineal para determinar si un niño 
era judío. En cualquier caso las opiniones desde el punto de vista, político, le-
gal y religioso siguen siendo dispares y la determinación de alguien como judío 
sigue sin ser un asunto cerrado. No obstante, todas las partes del debate reco-
nocen la posibilidad de la pertenencia al judaísmo por conversión, es decir, ba-
jo criterios “espirituales”. (Arthur Hertzberg, “Who is a Jew?: Controversy”, en 
The Oxford Dictionary of the Jewish Religión, ed. R. J. Zwi Werblowsky y 
Geoffrey Wigoder [Oxford: Oxford University Press, 1997], 369-370). 

596 La inclusión de personajes no judíos en la lista genalógica de Jesús (cf. Mt 
1:1-17; Lc 3:23-38) implica la aceptación de un criterio más allá del étnico pa-
ra contemplar la pertenencia incluso al Israel étnico. Es decir, que se contempla 
la posibilidad de llegar a formar parte del Israel étnico por criterios espirituales. 

597 Jocz, The Jewish People and Jesus Christ, 128. 
598 Horace M. Kallen, “The Fundations of Jewish Spiritual and Cultural Unity”, 

Judaism (1957): 110. 



 

337 

por tanto, incluso la pertenencia al “pueblo histórico de Israel” po-
dría ser considerado un asunto religioso o espiritual y no étnico.  
 Resulta paradójico, entonces, que los comentaristas a Ro-
manos pretendan definir la comunidad “todo Israel” en términos 
étnicos, mientras que la propia comunidad judía actual contemple 
la pertenencia a ella en términos espirituales en los que el criterio 
étnico se desvanece. 

El problema de la continuidad de Israel 
 En general se percibe un sesgo en el diálogo interreligioso 
entre cristianos y judíos, constituido por el espejismo de la identifi-
cación del pueblo de Israel veterotestamentario con el judaísmo 
postexílico del que hoy es heredero el judaísmo y el estado mo-
derno de Israel. El judaísmo mayoritario en el siglo I d.C. en gran 
parte era un producto de la cautividad de Israel en Babilonia.599 Es 
reconocido por los eruditos que el judaísmo que sobrevivió tras la 
destrucción del año 70 d.C. y que dio forma al judaísmo que se ha 
preservado hasta hoy, fue modelado por el fariseísmo, que a su vez 
fue una de las muchas formas de judaísmo que existieron.600 Fue 
este movimiento político-social-cultural el que determinó lo que ha 
llegado hasta la actualidad como el pueblo judío o el Israel étni-
co.601  Esta realidad, impide establecer directemente la “corres-
                                                
599 Robert L. Thomas, “Hermeneutics of the New Perspective on Paul”, MSJ 16, 

nº 2 (2005): 301. 
600 Jacob Neusner, From Politics to Piety: The Emergence of Pharisaic Judaism 

(Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 1979), 150, señala: “The kind 
of Judaism that survived was different from the forms predominant before 70, 
and was shaped by men who shared a community of interest with Rome […] 
What did the Pharisees, led by Yohanan ben Zakkai, have to say to the        
surviving Jews of Palestine? Yohanan had a detailed, practical program to offer 
for the reconstruction of the social and political life of the Land of Israel”. Fue-
ron los fariseos los que modelaron el judaísmo rabínico que sobrevivió y se ha 
prolongado hasta nuestros días (véase James D. G. Dunn, “Judaism in the Land 
of Israel in the First Century”, en Judaism in Late Antiquity, ed. Jacob Neusner, 
Part Two: Historical Syntheses (New York: Brill, 1995), 236-251. 

601 Jacob Neusner, “Rabbinic Judaism: Its History and Hermeneutics”, en Juda-
ism in late Antiquity, ed. Jacob Neusner. Part Two: Historical Synthesis (New 
York: Brill, 1995), 162; Solomon Zeitlin, “The Jews: Race, Nation or Religion: 
Which? A Study Based on the Literature of the Second Jewish Common-
wealth”, JQR 26, nº 4 (1936): 314.  



 

338 

pondencia teologíca” entre el judaísmo actual, y el pueblo del pacto 
del AT.602 El pueblo del pacto era una comunidad religiosa, con la 
misión de proclamar la venida del Mesías, mientras que el judaís-
mo actual es, además de una religión, un movimiento político-
social-cultural que sigue esperando a ese Mesías. En este sentido 
no basta con que en 1948 se volviera a fundar un estado político y, 
tras arduas discusiones, se le pusiera el nombre de Israel,603 para 
concluir que esa entidad política-étnica-social se identifica de for-
ma unívoca con el Israel bíblico.604 

El problema del libre albedrío 
 Finalmente, la interpretación de “todo Israel” en referencia 
el pueblo judío como categoría étnica contradice el principio del 
libre albedrío humano. Si Ro 11:26 proclamara la salvación de todo 
el pueblo judío, un descendiente de Abrahán no podría elegir no 
salvarse, aunque lo deseara. De hecho, no habría posibilidad de 
elección. Por otra parte, si Dios obra milagrosamente en el corazón 
de todo judío, que ha existido y existirá, para que lo acepte por fe y 
“desee” esa salvación, de nuevo se altera el principio de libre albe-
drío y se pone en tela de juicio la justicia divina, y todo el plan de 
salvación. 

                                                
602 Al contrario que la concepción católica actual que, según Del Valle: “conside-

ra al judaísmo rabínico como legítimo sucesor del pueblo judío del antiguo Is-
rael, heredero legítimo y perpetuo de las promesas divinas, devoto fiel de las 
tradiciones de los padres” (Del Valle, La Misna, 25).  

603 El nombre de Israel para la denominación del estado judío fue una entre va-
rias opciones barajadas. La discusión giraba en torno a que dentro del judaísmo 
“Israel” es una denominación global religiosa, mientras que por si se ponía 
como nombre al estado, pasaba a considerarse una magnitud particular de ca-
rácter civil. Para los propios judíos Israel “aunque abriga la pretensión de re-
presentar a todo el pueblo judío, no logra definir con exactitud qué debe signi-
ficar el Estado de Israel desde el punto de vista religioso y cómo se puede 
conjugar con eso el objetivo sionista de un Estado democrático” (“Israel”, Dic-
cionario del judaísmo, 213). 

604 Véase la dura crítica que hace G. M. Burge a la relevancia profética que se 
pretende imponer a la creación del estado judío en G. M. Burge, Whose Land? 
Whose Promise?: What Christians Are Not Being Told about Israel and the 
Palestinians (Grand Rapids, Michigan: Paternoster 2003). 

 



 

339 

 Estos serios problemas teológicos suscitan otras muchas 
cuestiones que escapan a la discusión de este versículo. Sin embar-
go, tales implicaciones no suelen ser afrontadas por los autores que 
proponen las interpretaciones hasta aquí revisadas, que no llegan a 
analizar en profundidad las consecuencias teológicas de sus pro-
puestas. 

Elementos a tener en cuenta para una correcta                      
interpretación de 11:26 
 Ante la necesidad de ofrecer una explicación que dé mejor 
cuenta del razonamiento de la epístola a los Romanos, y del resto 
del mensaje bíblico, es necesario traer a colación aquí un resumen 
de los argumentos vertidos hasta ahora en la investigación para 
interpretar de modo coherente la expresión “todo Israel será salvo”. 

Del AT y la literatura íntertestamentaria 
 En el AT Israel llega a designar al pueblo de Dios, el pueblo 
del pacto que transciende fronteras políticas, geográficas y étnicas. 
En el periodo intertestamentario se mantiene tal referente y se apli-
ca de forma consistente a los miembros fieles de las diversas co-
munidades religiosas. El NT retoma esa designación y contempla la 
existencia de un Israel espiritual que “no es de este mundo”, al 
margen de criterios étnicos.  

De la tipología bíblica 
 Las imágenes con las que en el AT se describe a Israel, son 
aplicadas en el NT al Mesías. Cristo encarna el rol de Israel cum-
pliendo en sí mismo el pacto y las promesas anunciadas al pueblo 
de Dios. De esta forma, en Cristo se inaugura un “nuevo Israel” 
que trasciende las fronteras étnicas, constituído por los que están 
“en Cristo” mediante la fe, siempre en términos espirituales. 

Del concepto de Israel en Pablo 

 Pablo recoge el concepto de Israel como designación espiri-
tual, de acuerdo con la tipología cristológica que se revela en el 
NT. Para él, no es lo mismo ser descendiente étnico de Israel, que 
pertener al pueblo de Dios receptor de las promesas bíblicas. Al 
manejar dos conceptos distintos, Pablo contempla la existencia de 



 

340 

un Israel espiritual, cuya pertenencia no tiene lugar por descenden-
cia “según la carne”, sino de forma espiritual “según la promesa”, y 
configurado por la fe.  

De los capítulos 9-11  
 Los eruditos interesados en la interpretación de Romanos 
11:26 suelen centrarse exclusivamente en la sección 11:25-36 sin 
prestar atención suficiente a su conexión básica con 9:1-11:24.605 
Cuando se analiza el versículo 11:26 a partir del versículo 9:6 te-
niendo en cuenta un marco más amplio de referencia es más fácil 
entender la referencia de Pablo a un Israel conformado por el con-
junto de creyentes. Mientras que si se comienza el análisis exegéti-
co en el capítulo 11, se suele optar por la referencia a una futura 
salvación del pueblo étnico.606 Pero para interpretar correctamente 
Ro 11:26 es necesario tener en cuenta todo el contexto teológico 
presentado en los capítulos 9-11.607 Al no hacerlo, algunos autores 
caen en serias incoherencias.608 Las principales nociones teológicas 
expuestas en estos capítulos son: 
 1) Pablo desearía ser avna,qema por sus parientes según la 
carne, si eso sirviera para salvarlos (9:3). Este planteamieno haría 
incoherente una futura salvación de todos ellos solo por ser des-
cendientes de Abrahán. 
 2) Pablo sabe que ese deseo es irrealizable. No tendría sen-
tido que él deseara esa salvación si unos versículos más adelante 

                                                
605 En general los comentaristas no parecen tomar en cuenta la clave hermenéuti-

ca de 9:6 y no aplican este concepto al llegar a 11:26, por eso, aunque a veces 
distinguen dos conceptos diferentes de Israel, no conciben una referencia espi-
ritual en la frase “todo Israel”, ni la identifican con el olivo. 

606 Reasoner, Romans in Full Circle: A History of Interpretation, 121. 
607 Legasse, Romains, 726; Merkle, “Romans 11”, 711. 
608 Dunn, Romans, 2:519, señala respecto al tema central de los capítulos 9-11: 

“the church is not a separate entity from Israel, but, if anything, a subset of Is-
rael (branches grafted into the tree of Israel)”. Pero más adelante no interpreta 
así la salvación de “todo Israel” como el olivo. Fitzmyer sostiene que las pro-
mesas del AT no se hicieron al Israel étnico o empírico, sino al Israel de la fe 
(“Israel of faith”) (Fitzmyer, Romans, 559-60), sin embargo, en el comentario 
del versículo 11:26 sostiene que la interpretación de “todo Israel” en un sentido 
espiritual va en contra del uso del término en la epístola (ibíd., 624). 



 

341 

fuera a afirmar que “todo Israel” —de todas formas— iba a ser 
salvo.  
 3) Justo al comienzo del bloque temático, 9:6 establece co-
mo clave hermenéutica una diferenciación paradigmática: “No to-
dos los [descendientes] de Israel son Israel”.609 Esta declaración 
retoma la diferenciación ya establecida en 2:28-29 según la cual 
“no es judío el judío aparente […] sino el judío [que lo es] inte-
riormente”.  
 4) A lo largo de toda la epístola se afirma que la salvación 
no depende del linaje, y se establece la filiación abrahámica única-
mente por la fe (9:7-8), según la promesa. 
 5) En 9:24 los “objetos de misericordia” que Dios va a sal-
var por su gracia, son los “llamados” “no sólo de entre [los] judíos, 
sino también de entre [los] gentiles”. 
 6) La cita del Antiguo Testamento invocada en 9:27 esta-
blece una clara diferenciación entre los miembros del pueblo de 
Israel por linaje (hijos de Israel) y el remanente que “será salvo”, 
desvinculando de nuevo la pertenencia étnica al pueblo con la sal-
vación. 
 7) Todas las veces que aparece la palabra pa/j en la epístola, 
asociado con un grupo de personas, hace referencia a los judíos y 
gentiles juntos.  
 8) En el contexto soteriológico de 10:12, se insiste en que 
“no hay diferencia entre judío y griego”.  
 9) El apóstol señala a continuación que “el Señor de todos 
[es] el mismo, rico para con todos los que lo invocan, pues el que 
invoque el nombre del Señor será salvo (swqh,setai)”, en una clara 
referencia inclusiva a todos los creyentes. 
 10) Romanos 10:14 afirma la necesidad de la predicación 
para creer. Si la salvación del pueblo judío estuviese condicionada 
al linaje y fuese dependiente de un decreto divino, este versículo no 
describiría una realidad.  
 11) Las dos veces anteriores al versículo 11:26 en que apa-
rece el verbo swqh,setai en la epístola (9:27; 10:13), hace referen-
cia a una categoría espiritual. 

                                                
609 Glancy, “Israel vs Israel in Romans 11:25-31”, 191-203, enfatiza la importan-

cia del versículo 9:6 para marcar la distinción entre los dos conceptos de Israel 
que Pablo muestra en la epístola.  



 

342 

 12) La metáfora del olivo alude a un único pueblo de Dios, 
del que son desgajados los incrédulos, y en el que se injertan los 
creyentes, conformando así una comunidad soteriológica identifi-
cada con Cristo, en la que los judíos no creyentes pueden volverse 
a injertar si abandonan su incredulidad (11:23). 
 13) El misterio al que Pablo hace referencia apunta a la 
unión de todos los creyentes “en Cristo”. Por eso en Ro 11:25-26, 
por coherencia teológica, se impone la misma interpretación. 
 14) La revelación de ese misterio tiene lugar para superar la 
falta de unidad entre creyentes motivada por el orgullo espiritual. 
No tendría sentido que el antídoto contra la desunión y el orgullo 
espiritual fuese un mensaje exclusivista, y mucho menos con reso-
lución en un futuro escatológico. 

Propuesta de interpretación 
 Davies afirma que es imposible encontrar una explicación 
segura de este pasaje,610 y Ponsot pretende que en términos mera-
mente textuales no se puede establecer una posición de forma ter-
minante.611 Esta investigación no pretende cerrar la interpretación 
del versículo 11:26 de forma definitiva, pero si pretende articular 
una explicación coherente que respete el contexto inmediato de la 
epístola (capítulos 9-11) y el contexto literario más amplio que ha 
sido presentado en esta investigación. 
 No hay base exegética en este contexto para contemplar una 
salvación de Israel aparte de Cristo.612 Si se agrupan todos los ar-
gumentos que confluyen en el clímax de esta sección, lo más cohe-
rente es entender que Pablo está haciendo una afirmación soterio-
lógica referida a la salvación de “todo Israel” como comunidad 
espiritual definida en los términos de la propia epístola, y formada 
por “todo aquel que cree” como descendientes de Abrahán “según 
la promesa”. Esta propuesta despeja las supuestas incoherencias 
dentro de los capítulos 9-11 y hace de este versículo algo menos 

                                                
610 “Certainty about the meaning of Rom 11:25-27 is impossible” (Davies, Jew-

ish and Pauline Studies, 142). 
611 Hervé Ponsot, “Et ainsi tout Israël sera sauvé: Rom 11:26a”, RB 89, nº 3 

(1982): 406. 
612 Schreiner, Romans, 616. 



 

343 

especial de lo que algunos pretenden, no constituyendo la “única 
declaración” en la que Pablo asegura la salvación del pueblo judío. 
En realidad no existe tal declaración. 
 La principal objeción que plantean los comentaristas ante 
esta posibilidad de interpretación es que el versículo anterior 
(11:25) Israel tiene como referente el pueblo étnico.613 Sin embar-
go, tal dificultad es fácilmente solventada si no se pierde de vista la 
afirmación de 9:6 en la que se establece precisamente la diferencia 
paradigmática entre los dos tipos de Israel. El uso de dos referentes 
distintos para un mismo término teológico no es infrecuente en 
Pablo. Sin ir más lejos, el apóstol utiliza en frases consecutivas el 
término ley (no,moj) con al menos tres referentes diferentes.614 
Además, ya se ha señalado lo mismo en algún pasaje de Qumrán,615 
en el que los referentes diferentes de “Israel” aparecen de forma 
consecutiva. Si en 9:6 Pablo menciona dos referentes de “Israel” 
distintos de forma casi consecutiva —solo separados en el texto 
griego por una palabra— no es difícil aceptar que Pablo haga refe-
rencia a dos tipos de “Israel” diferentes en dos versículos.616 Para 
Wright, es inaceptable sostener que Israel “no puede” cambiar de 
referente del versículo 25 al 26 si se tiene en cuenta la distinción 
paradigmática de los dos Israel en 9:6, además de considerar otros 
pasajes como Ro 2:25-29 o Fil 3:2-11 donde la iglesia es denomi-

                                                
613 Witherington señala: “It is extremely problematic to understand ‘Israel’ in v. 

26 to mean something different than it means in v. 25, where it surely does not 
refer to any Gentiles” (Witherington, Romans, 274) y Cranfield por su parte 
concluye: “it is not feasible to understand ‘Israel’ in v. 26 in a different sense 
from that which it has in v. 25” (Cranfield, Romans, 2:576). Véase también 
Hendricksen, Exposición de Romanos, 420-421; Fitzmyer, Romans, 624; 
Schreiner, Romans, 621-622 ; Légasse, L’épître de Paul aux Romains, 728; 
Bell, The Irrevocable Call of God, 260, entre otros. 

614 Véase Byrne, “The Problem of no,moj and the Relationship with Judaism in 
Romans”, 295, quien señala otros muchos ejemplos de referentes variados del 
término nomos en Romanos, como en 2:12-15; 3:20; 5:20; 6:14; 7:1, 5, 7-11; 
8:2… 

615 CD 3:13-14.  
616 Cotrell, Romans, 2:285; Lenski, Romans, 726. Una buena defensa se encuen-

tra en Jeremias, “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu Röm 11, 
25-36”, 199, 200, 210. 



 

344 

nada la “circuncisión”.617 Schreiner reconoce que no es del todo 
imposible que Pablo con el término Israel se refiera tanto a judíos 
como a gentiles, precisamente debido al hecho de que el apóstol ya 
ha afirmado antes que los creyentes son los verdaderos judíos y la 
verdadera circuncisión (Ro 2:28-29; Fil 3:3), los hijos e hijas de 
Abrahán (Ro 4:1-17; Ga 3:6-9, 26-29), y el Israel de Dios (Ga 
6:16).618 Para superar definitivamente esta aparente dificultad, no 
obstante, el elemento clave es entender que la introducción del ad-
jetivo pa/j en 11:26 redefine a “Israel” —como lo hace el tou/ qeou/ 
en Ga 6:16— ampliando su referente de forma cualitativa: “todo 
Israel” se forma con la entrada de los gentiles en dicha comunidad. 
Por eso tiene una connotación diferente al “Israel” del versículo 25, 
estableciendo una conexión con las fórmulas soteriológicas de 
10:11 y 13 precedentes, y evocando el elemento corporativo de la 
imagen anterior del olivo.619  
 El verbo que acompaña a la expresión “todo Israel” es 
swqh,setai “será salvo”, un futuro pasivo, con un complemento 
agente divino elíptico. Es el verbo que culmina toda la sección. En 
todas las expresiones en las que aparece el verbo “salvar” (sw,zw), 
hace referencia al mismo hecho, a la misma condición de salvación 
final futura, y, por tanto, al mismo grupo de personas: todo aquel 
que cree (cf. Ro 1:16). Aunque Fitzmyer habla de la salvación en 
términos de ser librados de su condición de endurecimiento,620 y 
Jewett propone que se refiere a la preservación de un remanente 
judío mediante las instituciones creadas por el judaísmo rabínico,621 
la naturaleza de la salvación no tiene por qué ser distinta a la del 
resto de la epístola.  

                                                
617 Wright, The Climax of the Covenant, 250. Cf. Wright, “The Epistle to the 

Romans”, 690 
618 Schreiner, Romans, 614-615. 
619 Aageson, “Scripture and Structure in the Development of the Argument in 

Romans 9-11”, 285. 
620 Fitzmyer, Romans, 623. 
621 Robert Jewett, “The Law and the Coexistence of Jews and Gentiles in Ro-

mans”, Int 39, nº 4 (1985): 355. Sin embargo, él mismo ha abandonado esta 
propuesta, que no tiene ningún fundamento exegético ni teológico (cf. Jewett, 
Romans: A Commentary, 702). 



 

345 

Argumentación bíblica de Pablo 

 El texto continúa la argumentación del contenido del miste-
rio revelado con citas del AT, revelando su intención de mostrar la 
continuidad del plan de salvación: kaqw.j ge,graptai\ “según está 
escrito”. Las citas empleadas para fundamentar la revelación del 
misterio despempeñan un rol esencial en la interpretación del ver-
sículo,622 porque lo que se acaba de argumentar debe estar de 
acuerdo con lo “ya escrito”. Ahora Pablo introduce una cita de la 
LXX, con variaciones menores que abarca hasta el versículo si-
guiente: 
 

Rom h[xei evk Siw.n o` r`uo,menoj( avpostre,yei avsebei,aj avpo. 
VIakw,b 

LXX kai. h[xei e[neken Siwn o` r`uo,menoj kai. avpostre,yei     
avsebei,aj avpo. Iakwb 

 
 La principal variante respecto al texto de la LXX (Isa 
59:20), es el evk Siw.n (de Sion) en vez de e[neken Siwn (por causa 
de Sion).623 La cita menciona el destino espiritual del pueblo de 
Dios usando Sion y Jacob como variantes de Israel.624 C. D. Stan-
ley plantea que puede tratarse de un elemento de carácter pre-
paulino, como una tradición oral judía que hiciera referencia al 
lugar de nacimiento de Jesús.625 Craig Evans más recientemente 
plantea que puede ser una variante sugerida por el versículo de 
Num 24:17 entendido mesiánicamente “ha salido una estrella de 
[evk] Jacob, y ha surgido un gobernante de [evk] Israel”.626 Para Har-
                                                
622 Ponsot, “Et ainsi tout Israel sera sauvé: Rom 11:26a”, 409. 
623 Fitzmyer sostiene que puede deberse a un error de copista (Fitzmyer, Romans, 

624). 
624 Stanley señala que la traducción de la LXX de Isa 59:20 (e[neken por l) es 

única a menos que su vorlage fuera diferentes del texto masorético (Stanley, 
Paul and the language of Scripture, 167-168). Véase también Ellis, Paul’s Use 
of the Old Testament, 123.  

625 Christopher D. Stanley, “The Redeemer Will Come evk Siw.n: Romans 11:26-
27 Revisited”, en Paul and the Scriptures of Israel (Sheffield: JSOT Press, 
1993), 125.  

626 Evans, “Paul and the Prophets”, 127. 



 

346 

ding se debe a que Pablo se refiere al Israel endurecido metafóri-
camente fuera del territorio de Israel, alejado de la frontera de 
Sion.627 Es significativo que el texto emplee una cita de Isa 27, 
dado su carácter escatológico, para presentar el aspecto “espiritual” 
de la restauración final de Israel.628 La profecía de Isaías no descri-
be la vindicación del Israel étnico, sino del perdón de los pecados. 
En el TM y la LXX el libertador (o` r`uo,menoj) es YHWH.629 Pablo 
aquí lo interpreta cristológicamente,630 y Sion hace probablemente 
referencia a la Jerusalén celestial de la que vendrá el Salvador.631 
Isa 59:20 ya era usado en sentido mesiánico en la tradición rabíni-
ca,632 y en 1 Tes 1:10 el mismo término (o` r`uo,menoj) es aplicado a 
Jesús en su parousía. Por eso la cita se aplica a Jesús en su función 
escatológica de “apartar los pecados de Jacob” y restaurar un nuevo 
pacto en el corazón de todo creyente. 
 La expresión avsebei,aj avpo. VIakw,b aparece ya en Romanos 
1:18 cuando Pablo habla de la ira de Dios que se revela contra toda 
impiedad de los hombres. Fitzmyer sostiene que “Jacob” hace refe-
rencia a Israel “como un todo”. J. Jeremías sostiene que Jacob se 
identifica con “todo Israel” y hace referencia de forma tipológica al 
pueblo de la promesa formado por judíos y gentiles.633 Aquí de 
nuevo hay algo que suelen pasar por alto los comentaristas que 
refieren el texto a una salvación escatológica únicamente del pue-
blo étnico de Israel. Cuando viene Jesús al final de la historia, su 
obra implica la limpieza de los pecados de todos los hombres, no 

                                                
627 Harding, “The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 65. 
628 Stanley, Paul and the language of Scripture, 169. 
629 Stanley, “The Redeemer Will Come evk Siw.n”, 137. 
630 Algunos intérpretes consideran que hace referencia explícita a la parousía de 

Cristo, a pesar de que no hay ninguna referencia a la parousía en los capítulos 
9-11 (Cranfield, Romans, 2:578; Wilckens, Der Brief an die Römer, 2:256; 
Käsemann, Romans, 314).  

631 Schreiner, Romans, 619; Dunn, Romans, 2:682; Moo, The Epistle to the Ro-
mans, 728. 

632 Véase B. San 98a. 
633 J. Jeremias, “Einige vorwiegend sprachliche Beobachtungen zu Röm 11:25-

26”, 193-216.  



 

347 

solo de los judíos.634 Es importante observar que esta declaración 
aparece en la última parte del libro de Isaías, donde el profeta trata 
más profundamente de los destinos espirituales de Israel. Por eso la 
aplicación al reino mesiánico está completamente de acuerdo con la 
interpretación original y rabínica.635 Aunque Sanday y Headlam no 
aceptan que “todo Israel” se refiera a una entidad espiritual, reco-
nocen que en este versículo hay un concepto espiritual subyacen-
te.636 El texto de Isaías es una referencia al pueblo de Dios, no úni-
camente al Israel étnico.  

Romanos 11:27-32 
 Este pasaje ha sido considerado la declaración culminante 
de los capítulos 9-11.637 La primera parte del versículo 27 (kai. 
au[th auvtoi/j h` parV evmou/ diaqh,kh) es una cita de Isa 59:21, pero en 
este contexto puede ser entendida como una referencia al nuevo 
pacto,638 y por tanto hacer referencia a textos como Jer 31:33639 o 
Eze 36:27. Que el texto introduzca aquí la noción del nuevo pacto 
para apoyar la declaración del versículo anterior es de suma tras-
cendencia, porque el pacto se establece con todos los creyentes.640 
La segunda parte del versículo parece tomada de Isa 27:9. En esta 
referencia también se menciona el perdón a Jacob, reflejando un 
mismo contexto teológico. Quizá por eso el apóstol se toma la li-
bertad de fundir ambos textos en una cita para explicar el miste-
rio.641 En cualquier caso está argumentando la salvación de “todo 

                                                
634 Dunn, Romans, 2:682.  
635 Sanday y Headlam, Romans, 336. 
636 Ibíd., 337.  
637 Wright, What Saint Paul Really Said, 109. 
638 Schreiner, Romans, 620. 
639 Así lo señala Winninge, Sinners and the Righteous, 312. De ser así tendría 

una especial importancia, porque el profeta Jeremías es el único del AT que 
manifiesta de forma explícita el concepto de “nuevo pacto” (cf. Christiansen, 
The Covenant in Judaism and Paul, 56). 

640 Byrne, “Interpreting Romans: The New Perspective and Beyond”, Int 58, nº 3 
(2004): 251. 

641 Jewett, Romans: A Commentary, 702-703. 



 

348 

Israel” evocando el motivo del “nuevo pacto” de Jer 31,642 lo cual 
transmite el concepto de un Israel espiritual restaurado y renova-
do.643 

El versículo 28 tiene una marcada estructura retórica, con 
dos declaraciones contrastadas: 

kata. me.n to. euvagge,lion evcqroi. diV u`ma/j( 
kata. de. th.n evklogh.n avgaphtoi. dia. tou.j 

 La primera cláusula deja entender que puesto que la pro-
clamación del evangelio era la principal preocupación para Pablo, 
los judíos se convertían en enemigos por haber tenído la prioridad 
al recibirlo y haberlo rechazado.644 El evangelio en este contexto se 
refiere a la proclamación de la salvación.645 Puesto que desestima-
ban el evangelio, se ponían en cierto modo en enemistad con 
Dios,646 y rechazaban el ministerio apostólico de sus mensajeros 
(cf. 1 Tes 2:14-16), por eso son descritos como enemigos.647 Res-
pecto al evangelio, son opositores porque lo rechazan.648 Sanday y 
Headlam sostienen que hay que entender la expresión “a causa de” 
(diV u`ma/j) en el sentido de “a favor de”.649 Sin embargo esa inter-
                                                
642 Fitzmyer, Romans, 625. Lo cual tiene una importancia capital, porque ese 

nuevo pacto es el que Dios establece con su pueblo en el NT y ese pueblo es 
formado por todos los creyentes.  

643 Wright, “The Epistle to the Romans”, 692. 
644 Dunn, Romans, 2:685. 
645 Käsemann, Romans, 312; Barrett, The Epistle to the Romans, 324; Cranfield, 

Romans, 2:580; Jewett, Romans: A Commentary, 707. 
646 Fitzmyer, Romans, 625. 
647 Las otras veces que Pablo emplea el término evcqroi (Ro 5:10; 1 Co 15:25; Fil 

3:18; Col 1:21; cf. Ro 8:7; Ef 2:14, 16) hace referencia a una enemistad del 
hombre con Dios y no de Dios con el hombre. Pablo utiliza un razonamiento 
parecido cuando los judíos rechazan el mensaje y se vuelve a los gentiles (cf. 
Hch 13:46; 18:6). 

648 Winninge, que interpreta esta declaración a la luz del cambio de paradigma 
que Pablo adopta en los versículos previos, toma la designación “enemigos” 
como probablemente deliberada para intensificar la identificación de los judíos 
con los gentiles en su estatus de pecadores (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 311). 

649 Sanday y Headlam, Romans, 337; Jewett, Romans: A Commentary, 707, seña-
la al respecto que la enemistad tiene un sentido múltiple ya que por una parte 



 

349 

pretación debe tomarse con cautela, porque a continuación aparece 
la misma expresión referida a los patriarcas (dia. tou.j pate,raj\) con 
sentido claramente causal. El rechazo del evangelio por parte de los 
judíos había desviado la proclamación del evangelio hacia los gen-
tiles.650 Por eso el sentido de la cláusula es causal, no teleológico.  
 La segunda cláusula dice que, sin embargo, respecto a la 
elección (evklogh.n) que los judíos son amados por causa de los pa-
dres.651 Al afirmar que los descendientes de Israel son amados por 
causa de los patriarcas,652 Pablo parece estar destacando un com-
ponente étnico.653 Sin embargo, no se debe confundir el amor di-
vino,654 con alguna virtud meritoria del pueblo histórico de Israel655 
o con su salvación.656 El que los judíos siguieran siendo amados no 
implicaba en modo alguno su futura salvación incondicional por un 
mérito propio,657 sino apunta más bien a una rectificación en la 

                                                                                                          
era motivada por la hostilidad contra los gentiles y por otra permitía la misión 
hacia los gentiles. 

650 Cranfield, Romans, 2:580; Murray, Romans, 2:100; Fitzmyer, Romans, 625; 
Moo, Moo, The Epistle to the Romans, 731; Jewett, Romans: A Commentary, 
707. 

651 Pero esto no implica más amados que el resto de los humanos. Este versículo 
no se puede interpretar en el sentido de un favor especial de Dios en el plan de 
salvación. 

652 Winninge hace énfasis en que Pablo no dice que los judíos sean justos, en la 
línea con el paradigma que está presentando (Winninge, Sinners and the Righ-
teous, 311).  

653 Cf. Waymeyer, “The Dual status”, 57-71.  
654 El amor de YHWH por los patriarcas (Deu 10:15; 33:12; Isa 41:8), por el rey 

de Israel (2 Sam 12:24; Neh 13:26), y por Israel como pueblo (Deu 7:7, 9-13; 
Sal 127:2; Isa 63:9; Ose 11:1; 14:4; Pro 3:12) es un motivo importante y recu-
rrente en el AT. 

655 Jewett, Romans: A Commentary, 707. 
656 Es cierto que en el NT se vincula en ocasiones el amor y la elección divinas 

(Rom 9:13, 25; Efe 1:4,5; 2:4; Col 3:12; 1 Tes 1:4; 2 Tes 2:13), sin embargo, 
una cosa es el amor de Dios a los patriarcas y otra la salvación incondicional de 
sus descendientes. Cf. Wright “The Epistle to the Romans”, 693. 

657 Ese razonamiento se enfrentaría con el mensaje de la justificación por la fe 
(Schreiner, Romans, 626). 



 

350 

consideración de los gentiles hacia ellos, mostrando que el deseo 
tanto de Pablo como de Dios seguía siendo su salvación.  

En el versículo 29, el término avmetame,lhta significa lite-
ralmente “sin remordimiento”, “sin lamento”,658 y por tanto tiene el 
sentido de “irrevocable”, sin “vuelta atrás”.659 La idea que transmi-
te es, de nuevo, que la Palabra de Dios nunca falla (cf. 9:6). Los 
dones (ta. cari,smata), probablemente hacen referencia a los privi-
legios expuestos en 9:4-5 (adopción, gloria, pacto, ley, culto y 
promesas).660 Aunque se discute si los dones y el llamamiento ha-
cen referencia a lo mismo o son realidades diferentes, probable-
mente no sea necesario trazar una división muy marcada entre am-
bas. La referencia al llamamiento divino, más que exaltar a Israel 
destaca la acción de Dios. Por eso, los gentiles podían también ha-
cer suya esta expresión en referencia a su llamamiento, que el após-
tol ha señalado ya en 1:6-7, así como a los dones de la gracia enu-
merados en 5:15-16; 6:23.661 Sin embargo, este versículo no señala 
que las promesas dadas a Israel sean irrevocables.662 Como señala 
Hendrickson: “Las promesas absolutas, incondicionales, que garan-
tizan la salvación ya sea a los gentiles o a los judíos, no importe 
cómo vivan, existen solamente en la imaginación de la gente, no en 
la Escritura”.663 Hay que tener en cuena, además, que los llamados 
de Dios no se dirigen exclusivamente al pueblo judío, sino que se 
hacen extensibles para todos los creyentes.664 Ni el llamado ni la 

                                                
658 Arndt, W., Danker, F. W., & Bauer, W. (2000). A Greek-English lexicon of 

the New Testament and other early Christian literature, 53. 
659 Otto Michel “metame,lomai, avmetame,lhtoj” TDNT 4:627-628. 
660 Jewett, Romans: A Commentary, 708. 
661 Dunn, Romans, 2:685. 
662 Fitzmyer toma el versículo en este sentido, aunque no se mencionan las 

“promesas” en ningún lugar (Fitzmyer, Romans, 80, 626). 
663 Hendrickson, Romanos, 413. 
664 Lo que tampoco dice es que los dones incluyan la salvación y que esta sea 

irrevocable (contra Bell, The Irrevocable Call of God, 280; Segal, “Paul’s Ex-
perience and Romans 9-11”, 66). En el versículo no dice que “las promesas” 
sean irrevocables, como señala Segal. 



 

351 

elección divina implican exclusividad de salvación,665 sino de mi-
sión. En cuanto a la salvación se refiere, el “llamamiento” es requi-
sito necesario, pero no suficiente (cf. Mt 20:16).  
 Los versículos 30-31 forman probablemente la expresión de 
pensamiento más elaborada y la mejor cuidada, dentro de su breve-
dad, de toda la epístola.666 Ambos versículos forman la prótasis y la 
apódosis de una frase de estructura compleja,667 muy bien tejida y 
que se conecta con lo anterior con la partícula ga.r.668 La declara-
ción comienza con la conjunción subordinada w[sper, que se co-
rresponde directamente con su contrapartida ou[twj del versículo 
siguiente. Se refiere a los gentiles desobedientes a Dios en otro 
tiempo (pote hvpeiqh,sate tw/| qew). El “ahora” (nu/n), introduce la 
noción de un presente escatológico. Los gentiles han recibido mise-
ricordia (hvleh,qhte) paralelamente a la desobediencia de los judíos. 
El dativo avpeiqei,a| puede ser instrumental669 aunque aquí parece 
más bien tener un sentido causal.670 La desobediencia de los judíos 
ha sido la oportunidad para la manifestación de la gracia divina a 
los gentiles.671  
 En el versículo 31 ou[twj kai., marca la contrapartida de la 
expresión anterior. “Así también ellos (ou-toi) ahora han desobede-
cido (hvpei,qhsan) con ocasión de la misericordia ejercida con voso-
tros (tw/| u`mete,rw| evle,ei), para que también ellos sean ahora objeto 
de misericordia” La frase es compleja, expresando un cúmulo de 
situaciones que dan lugar a otras de forma consecutiva. Los genti-
les eran desobedientes, pero la desobediencia de los judíos posibili-
tó la manifestación de la gracia a los gentiles. Así también la gracia 
a los gentiles puede dar ocasión a la gracia a los judíos. Algunos 
comentaristas toman la expresión en el sentido de “han sido 

                                                
665 Raphael Jospe, “The Concept of the Chosen People: An Interpretation”, Juda-

ism 43, nº 2 (1994): 130. 
666 Fitzmyer, Romans, 687. 
667 Bell, The Irrevocable Call of God, 281. 
668 Cranfield, Romans, 2:582. 
669 Ibíd., 2:584. 
670 Käsemann, Romans, 316; Fitzmyer, Romans, 627. 
671 Fitzmyer, Romans, 627; Jewett, Romans: A Commentary, 710. 



 

352 

desobedientes como resultado de la misericordia mostrada a voso-
tros”.672 Fitzmyer, en cambio, sostiene que el hipérbaton se usa 
aquí por razones de énfasis. El nombre evle,ei debe ser entendido 
como dativo de causa.673 Las cláusulas tienen una estructura quiás-
tica: 
 
   nu/n de. hvleh,qhte        th/| tou,twn avpeiqei,a| 
 

 
   tw/| u`mete,rw| evle,ei       i[na kai. auvtoi. Înu/nÐ evlehqw/sin 

 
 El versículo 32 es considerado por algunos el clímax de la 
argumentación del pasaje.674 La forma verbal sune,kleisen significa 
literalmente “encerró” o “aprisionó”675 a todos en la desobediencia, 
para (i[na) tener misericordia de todos. Esta declaración parece re-
sumir el razonamiento de 5:12-21. El término (pa,ntaj) incluye de 
nuevo a todos: judíos y gentiles. Aquí se sigue exponiendo la de-
claración soteriológica del versículo 26, y sin embargo estos últi-
mos versículos, no dejan de tener en mente a ambos, judíos y genti-
les, unidos. Ya sea en el puzzle de gracia y desobediencia o en las 
declaraciones explicativas finales, el sentido universal queda mar-

                                                
672 Dunn, Romans, 2:588; Käsemann, Romans, 316; Kuss, Romerbrief, 809, 817; 

Wilckens, Der Brief an die Römer, 2.260; entre otros. 
673 Así lo entienden Sanday y Headlam, Romans, 338; Murray, Romans, 2:102; 

Cranfield, Romans, 2:627; Munck, Christ and Israel, 140. Algunos manuscri-
tos (a, B, D, 1506) leen el segundo ahora “nu/n” en esta parte del versículo, 
mientras que otros (P46, A, D2, F, G y otros lo omiten) y otros (33, 265) aña-
den hysterion. Sanday y Headlam proponen que la lectura quiástica que las 
cláusulas puede dar cuenta del segundo “nu/n” que aparece en algunos manus-
critos (Romans, 338). Esto favorecería la idea de una salvación en la resurrec-
ción de los muertos. Para Schreiner, es muy probable que estuviera en el origi-
nal (Schreiner, Romans, 628). 

674 Beker, “The Faithfulness of God and the Priority of Israel in Paul’s Letter to 
the Romans”, 330. Fitzmyer en el comentario de este versículo sostiene que las 
distinciones étnicas permanecerán incluso cuando Dios muestre su gracia a 
“todos” (Fitzmyer, Romans, 628). 

675 Bauer, BDB, 952. 



 

353 

cado de nuevo por el término pa,ntaj, igual que en el versículo 
26.676  
 En el análisis de estos versículos algunos han visto una refe-
rencia a la salvación universal.677 Subrayan que puesto que se utili-
za dos veces pa,ntaj en ambas ocasiones ha de referirse a la totali-
dad de los grupos. Sin embargo, incluso autores que entienden que 
todo el pasaje habla de la salvación del Israel étnico, al llegar a este 
versículo entienden que el propósito del pasaje es señalar que todos 
los pueblos sin excepción son beneficiarios por igual de la gracia 
de Dios.678 De nuevo es interesante resaltar que este pasaje lejos de 
mantener una distinción soteriológica entre judíos y los gentiles 
sobreentienden a ambos grupos como una unidad. La reduplicación 
de pa,ntaj es la expresión climática de la epístola, referida a la sal-
vación de todos los que creen,679 reivindicando la reconciliación 
del mundo con Dios mediante el triunfo de la gracia.680  

Romanos 11:33-36 
 Esta conclusión final se ha tomado generalmente como una 
composición inspirada de himnos surgidos en un contexto judío 
helenístico, incorporados al final de la sección doctrinal de la epís-

                                                
676 Algunos manuscritos cambian el “tou.j pa,ntaj” por un “ta pa,nta” (P46, D, 

G). Fitzmyer sostiene que probablemente es para asimilar este versículo con 
Ga 3:22 (Fitzmyer, Romans, 628). 

677 Cranfield, Romans, 2:588; Dunn, Romans, 2:689; Jewett, Romans: A Com-
mentary, 712 señala: “The expectation of universal salvation in this verse is 
indisputable, regardless of the logical problems it poses for systematic theolo-
gians”. Sin embargo, Pablo no puede contradecirse a sí mismo y al resto del 
mensaje bíblico en lo que representa la culminación del razonamiento de buena 
parte de la epístola. El término pa,nta, como en el resto de Romanos, está res-
tringido a la gracia otorgada a “todo el que cree” (Ro 1:16; 10:4, 11). 

678 E.g. Schreiner, Romans, 629; Incluso Boring, que analiza el lenguaje de sal-
vación universal en Pablo no considera este versículo en su estudio (M. Eugene 
Boring, “The Language of Universal Salvation in Paul”, JBL 105, nº 2 (1986): 
262-292). 

679 Cf. Jewett, Romans: A Commentary, 711. 
680 Dunn, Romans, 2:697. 



 

354 

tola.681 Pero no hay motivos para dudar de la composición original 
del apóstol bajo la forma típica de los himnos de alabanza.682 De 
hecho, la mayoría de eruditos los consideran aunténticos.683  
 En el versículo 33 la interjección +W transmite una intensa 
emoción.684 Es la única vez que aparece una exclamación con esta 
estructura en el NT. Con toda probabilidad esta expresión se en-
marca dentro de la revelación del misterio del que hablan los ver-
sículos 25-26. Los términos ba,qoj (profundidad) y plou,tou (rique-
za) le añaden fuerza a la declaración. Las otras dos expresiones que 
mencionan los juicios y los caminos de Dios, lo hacen en términos 
de “inescrutables” (avnexerau,nhta) e “imposibles de seguir”       
(avnexicni,astoi). Aunque no son sinónimos puros, ambos tienen un 
sentido de incomprensibilidad por parte de la mente humana.685 Es 
muy significativo que Pablo utilice el mismo término avnexicni,astoi 
en Ef 3:8, un contexto que tiene que ver precisamente con la reve-
lación del misterio (cf. Ef 3:6), que no es otro que la unidad del 
pueblo de Dios, de judíos y gentiles en un mismo cuerpo, copartí-
cipes de la herencia y de las promesa en Cristo Jesús.686 Después de 
revelar ese misterio de unidad del pueblo de Dios, este término 
subraya la incapacidad del hombre para comprender la mente de 
Dios y entender su propósito eterno de unir todas las cosas “en él” 
(cf. Ef 1:10). Es evidente que ambos pasajes hablan del mismo mis-
terio revelado.687  

                                                
681 Cf. Fitzmyer, Romans, 632; Jewett, Romans: A Commentary, 713; Harding, 

“The Salvation of Israel and the Logic of Romans 11:11-36”, 55. 
682 Fitzmyer, Romans, 633 ; Cranfield, Romans, 2:589 ; Moo, The Epistle to the 

Romans, 740. 
683 Käsemann, Romans, 318; Dunn, Romans, 2:698; Fitzmyer, Romans, 633. 
684 Dunn, Romans, 2:698; Jewett, Romans: A Commentary, 716. 
685 Cranfield, Romans, 2:590. 
686 Véase Daniel Bosqued, “La unidad interna de la iglesia universal: Efe 3:6”, 

en La iglesia, cuerpo de Cristo y plenitud de Dios, ed. Mario Veloso, Serie 
Monográfica de estudios bíblicos y teológicos de la Universidad Adventista del 
Plata 3 (Libertador San Martín, Argentina: Universidad Adventista del Plata, 
2006). 

687 Los tres genitivos referidos a Dios dependen de ba,qoj. 



 

355 

 El versículo 34 es una cita directa de Isa 40:13, con varia-
ciones menores respecto al texto de la LXX, donde se hace énfasis 
en la imposibilidad de la mente humana para comprender plena-
mente los planes de Dios y su forma de llevarlos a cabo. Esta de-
claración es considerada el versículo clave del pasaje final del capí-
tulo 11,688 porque resume precisamente algunos de los más 
complejos conceptos presentados. El versículo 35 cita Job 41:3 
(LXX 41:11) de modo un tanto alejado del original,689 pero plena-
mente de acuerdo con el resto de planteamientos de la epístola res-
pecto a la salvación por la fe y no por las obras. Pablo termina la 
sección con una conclusión interesante: “¿Quién ha hecho algo a 
Dios por lo que pueda ser recompensado?”. De esta forma vuelve a 
hacer énfasis una vez más en la salvación como un don gratuito, 
independiente del linaje, las obras o los esfuerzos humanos.  
 La doxología del versículo 36 marca el fin de la discusión 
en los capítulos 9-11.690 La argumentación que culmina en estos 
versículos finales, como últimos destellos de su razonamiento teo-
lógico, a pesar de su originalidad entra en plena sintonía tanto con 
el AT como con la tradición judía de la época.691 Esta sección de la 
epístola termina reconociendo la incapacidad humana para com-
prender los designios de Dios,692 a pesar de haber tratado de expli-
carlos de la mejor forma posible. En esta declaración final Pablo 
encierra en Dios “todas las cosas”, remitiendo al Dios de judíos y 

                                                
688 Fitzmyer, Romans, 633. 
689 Cranfield, Romans, 2:591 y Jewett, Romans: A Comentary, 719 señalan la 

posibilidad de que Pablo esté citando el TM en Job 41:11.  
690 Cranfield, Romans, 2:592; Fitzmyer, Romans, 635. Stendahl percibe que en la 

doxología sorprendentemente no menciona a Cristo y lo explica diciendo que 
Pablo utiliza un lenguaje puramente divino, o desde la perspectiva de Dios (cf. 
Stendahl, “Paul at Prayer”, 248). Aunque no es necesaria esa explicación, por-
que la doxología es un clamor de admiración del hombre ante los planes inal-
canzables de Dios. 

691 Schreiner, Romans, 637. 
692 Davis encuentra un patron común en Pablo según el cual el apóstol termina 

con porciones de himnos, secciones doctrinales complejas del ámbito de la so-
teriología, lo cual muestra el asombro y la fascinación de Pablo por el plan de 
salvación ideado por Dios (Davis, “The Centrality of Wonder in Paul’s Sote-
riology”, 413). 



 

356 

gentiles la explicación final de los misterios revelados parcialmente 
al hombre. Con un juego de preposiciones, todas en referencia a 
Dios, concluye el pasaje: “De él (evx auvtou/), y por él (diV auvtou/) y 
para él (eivj auvto.n) es el universo”. Para el apóstol todo comienza y 
termina en Dios, y sus razonamientos se inspiran siempre en este 
paradigma. 

Conclusión del capítulo 

 A lo largo de la epístola a los Romanos Pablo expone se 
mensaje teniendo en cuenta la situación y el contexto de la iglesia 
en Roma. Una gran parte de la epístola se dedica a desenmascarar o 
deconstruir693 las creencias sobre la salvación basadas en el linaje o 
el mérito humano. Pablo argumenta de forma contundente la justi-
ficación por la fe y la entrada a la nueva comunidad mesiánica 
también únicamente por la fe. De esta forma, va definiendo los 
contornos de la nueva comunidad de salvación con las figuras del 
“verdadero judío”, “la simiente de Abrahán”, y establece una clara 
diferenciación entre la descendencia étnica de Israel, y los miem-
bros del verdadero Israel. 
 Al llegar al capítulo 11, Pablo introduce la figura del olivo 
representando al pueblo de Dios, del que unas ramas son desgaja-
das por su incredulidad y en el que los gentiles son injertados por la 
fe. De esta forma —misteriosa y admirable a la vez— se representa 
la formación de la comunidad mesiánica, el nuevo Israel, que es a 
la vez el pueblo del pacto de siempre. A este pueblo se accede úni-
camente por la fe y están todos invitados, porque el llamado a la 
salvación es “a todo aquel que cree”, sin distinción de etnia. Así se 
resuelve el problema teológico de Israel demostrando que los ju-
díos son miembros de pleno derecho del pueblo del pacto —igual 
que los gentiles— con tal que “invoquen el nombre de YHWH”. 

                                                
693 No hay una deconstrucción de argumentos étnicos en los capítulos 9-10 para 

luego reconstruirlos sobre la base de la elección en el capítulo 11 (contra 
Grindheim, The Crux of Election, 136-168). Grindheim acierta en la decons-
trucción que realiza Pablo de la confianza de Israel en los criterios étnicos a la 
luz de Ro 9, así como en 2 Cor 11 y Fil 3, pero se equivoca al entender de en 
Ro 11 Pablo hace un repentino cambio de términos y vuelve a construir el ar-
gumento en términos étnicos). 

 



 

357 

Por eso se puede declarar la futura salvación de “todo Israel” una 
vez que entren los gentiles, el verdadero pueblo de Dios formado 
por los verdaderos israelitas, los verdaderos judíos, los verdaderos 
hijos de Abrahán: los creyentes en Jesús por la fe.  
 



 

358 

 
 
 
 
  



 

359 

 
 
 
 

SÍNTESIS Y CONCLUSIÓN GENERAL 
 
 
 El estudio histórico del capítulo 1 ha puesto de manifiesto 
que las primeras interpretaciones que se dieron a Romanos 11:26 
vieron en la expresión “todo Israel” un sentido espiritual sin conno-
taciones étnicas.1 Estas interpretaciones en referencia al conjunto 
de creyentes predominaron hasta el siglo V. Entre ellas destaca la 
propuesta de Agustín de Hipona, que haciendo énfasis en el estudio 
del texto bíblico en las lenguas originales desde una perspectiva 
cristocéntrica, recogió una interpretación de “todo Israel” en refe-
rencia al “verdadero Israel” o “Israel de Dios”.2 
 Durante la Edad Media decayó en general el estudio exegé-
tico del texto bíblico, y la mayoría de autores se dedicaron a recopi-
lar o comentar fuentes secundarias. Aunque las interpretaciones de 
Ro 11:26 en términos espirituales se mantuvieron, la referencia a la 
nación de Israel en términos étnicos comenzó a ser más frecuente. 
Sin embargo la vuelta al estudio del texto original que se produjo 
en la Reforma con el fin de rescatar la intención original de los 
autores bíblicos dio sus frutos. La Epístola a Romanos fue uno de 
los libros más comentados. Respecto a este versículo, Martín Lute-
ro percibe que el texto es oscuro, pero que no constituye una base 
segura para suponer la futura conversión de los judíos.3 La mayoría 
de los reformadores son más explícitos en su interpretación y en-
tienden en “todo Israel” una clara referencia al pueblo de Dios en 
términos espirituales.4  
 El análisis histórico revela que hasta el siglo XX, ninguna 
de las propuestas de interpretación de Ro 11:26 registradas propo-

                                                
1 Cf. Justino Mártir, Ireneo, Clemente de Alejandría, Apolinar, Teodoro de 

Mopsuestia, Teodoreto de Ciro, Gregorio de Elvira, Hilario de Poitiers. 
2 Agustín, Carta a Paulino, 149.2.19. 
3 Lutero, Carta del apóstol Pablo a los Romanos, 362. 
4 Cf. Martin Bucer, Melanchton, Ecolampadio, Bugenhagen, Calvino, Brenz… 



 

360 

nen un tipo de salvación especial del pueblo judío al margen de la 
fe en Jesús como Mesías. Todos los autores estudiados respetan la 
enseñaza soteriológica del NT, y solo hay variaciones respecto al 
referente de la expresión “todo Israel”, ya sea en términos étnicos o 
espirituales.  
 Sin embargo, diversos acontecimientos contemporáneos 
comienzan a abrir el abanico de interpretaciones de Ro 11:26. El 
surgimiento del dispensacionalismo, el sionismo cristiano, y la 
reacción del mundo occidental tras el Holocausto, marcan de forma 
decisiva la compresión del concepto de Israel y la interpretación de 
este versículo. A partir del siglo XX las propuestas que prevalecen 
son las que entienden en términos étnicos el “todo Israel”. Que-
riendo preservar en este pasaje una referencia al pueblo histórico y 
mantener a la vez la integridad del judaísmo como religión, han 
surgido nuevas opciones de interpretación como la llamada teolo-
gía del doble pacto, o del sonderweg para Israel, que proponen una 
salvación para el pueblo judío al margen de la fe en Jesús. Como 
parte de esta tendencia, se percibe que a partir del Holocausto la 
interpretación de la expresión “todo Israel” en términos espirituales 
desaparece casi por completo entre los comentaristas a Romanos. 
Sorprendentemente, el conjunto de interpretaciones que proponen 
tales expectativas teológicas sobre el pueblo étnico de Israel, se 
basan principalmente en Ro 11:26. En general, además, presentan 
referencias generales y afirmaciones ambiguas sobre la forma y 
tiempo de salvación del pueblo judío, pero no llegan a desarrollar 
hasta el fondo las implicaciones teológicas de tales planteamientos.  
 El capítulo segundo muestra que el nombre de Israel está 
cargado de un profundo mensaje teológico desde su aparición en el 
AT. El texto del Génesis lo interpreta como “el que lucha con Dios 
y vence”. En primera instancia “Israel” se aplica al patriarca Jacob 
para calificar su transformación espiritual. Con el paso del tiempo 
ocurre una ampliación del referente en el texto bíblico y el término 
comienza a designar al pueblo del pacto, extrapolando la experien-
cia de transformación espiritual del patriarca a todo el que forma 
parte de “Israel”.  
 De este modo, aunque en el AT las referencias de Israel al 
pueblo histórico son las más abundantes, la polisemia del término 
se amplía, utilizándose como referencia al reino del norte, al reino 
del sur, a todo el pueblo histórico, a un territorio, a una comunidad 



 

361 

religiosa…5 Entre esas acepciones, destaca la noción espiritual de 
Israel en contextos religiosos de relación directa con YHWH, que 
en el AT es siempre el “Dios de Israel” al margen de quién con-
forme el pueblo. Por eso, ya a partir de la división del país y la pos-
terior desaparición del reino del norte, el término Israel se convier-
te —en los escritos de los profetas— en la designación de una 
entidad ideal que trasciende los contenidos políticos y étnicos, de-
finida en términos espirituales. Así, aunque el contenido del con-
cepto varía, su idea permanece y su realización se espera en una 
renovación y un nuevo agrupamiento de la comunidad de “Israel”.  
 En la literatura apócrifa y pseudoepigráfica, el uso del tér-
mino Israel es muy semejante al veterotestamentario. Se combinan 
las referencias al pueblo histórico con las referencias escatológicas 
a un “Israel restaurado”. En el caso de la literatura de Qumrán, des-
taca el uso del término Israel en referencia a la comunidad escato-
lógica como el único remanente fiel al pacto, ya que los esenios 
definen Israel en términos de lealtad espiritual y lo restringen a su 
propia comunidad. Filón profundiza la polisemia del término y 
explica “Israel” con una variedad de significados originales. Desta-
ca entre ellos la referencia a Israel como “el que ve a Dios”, deno-
tando una categoría filosófica y existencial aplicada a los que al-
canzan un claro conocimiento de Dios y del mundo. Flavio Josefo 
elude el uso del término Israel en sus obras, posiblemente para 
evitar las connotaciones religiosas del mismo, pero en la literatura 
rabínica se percibe de nuevo un claro interés por definirlo y delimi-
tarlo. Así, en la Misnah, “Israel” se percibe como una comunidad 
espiritual supratemporal constituida en relación con Dios, y defini-
da por las creencias y la conducta de los individuos, más que por 
criterios étnicos. 
 El breve repaso a la simbología y tipología bíblicas relacio-
nadas con Israel ha demostrado que en el sistema del NT el Mesías 
es presentado como un nuevo “Israel”, agrupando en torno a él a la 
comunidad de salvación formada por todos los creyentes. Jesús 
retoma las imágenes más significativas de Israel en el AT, y se 
atribuye el cumplimiento de dichas figuras y símbolos. Por eso, 
aunque el NT sigue combinando las referencias al pueblo histórico 
con las referencias a la comunidad de fe que se agrupa en torno al 
                                                
5 Hayes, “Israel”, MDB: 417-420. 



 

362 

Mesías, el término Israel pasa a ser interpretado de forma cristoló-
gica a través de imágenes y símbolos mesiánicos. Este “Israel”, que 
el Mesías encarna, “no es de este mundo”, y por tanto no se define 
por criterios étnicos sino espirituales. En el caso de Pablo, y en 
sintonía con los usos de Israel en el NT, su noción de la comunidad 
del pacto queda definida en términos espirituales articulados por la 
fe, dejando las categorías étnicas en un segundo plano. Por eso, 
aunque Pablo sigue empleando el término de Israel para referirse al 
pueblo histórico, en contextos soteriológicos se esfuerza por definir 
en términos espirituales a un “Israel” constituido por todos los cre-
yentes descendientes de Abrahán, padre de la fe.  
 El estudio exegético del capítulo 3 se fundamenta en una 
aproximación teológica a los primeros 11 capítulos de la epístola, 
pero con especial énfasis en los capítulos 9-11. Este acercamiento 
—que procura respetar el contexto teológico en el que se inserta la 
declaración del versículo 11:26— pone de manifiesto que los prin-
cipales temas de la sección tienen que ver con la continuidad del 
plan de salvación de todos los humanos por igual y la fidelidad de 
las promesas de Dios a su pueblo del pacto. Pablo argumenta con 
contundencia la justificación por la fe para “todo el que cree”, y la 
entrada a la comunidad mesiánica también únicamente por fe. El 
apóstol define esta comunidad de salvación mediante figuras tales 
como el “verdadero judío”, y “la simiente de Abrahán”, estable-
ciendo una clara diferenciación entre los descendientes físicos de 
Israel, y los miembros del “verdadero Israel”.  
 Al llegar al versículo 11:26, el estudio pasa revista a las 
fortalezas y debilidades de las diferentes propuestas de argumenta-
ción, concluyendo que a nivel exegético, resulta demasiado pro-
blemático aceptar una interpretación del versículo 11:26 en térmi-
nos étnicos. Todos los argumentos presentados en la epístola 
señalan precisamente lo contrario, ya que se esfuerzan por separar 
los criterios étnicos de la noción de salvación y ensalzan la fe como 
clave soteriológica para todos los hombres sin distinción. Los pro-
blemas teológicos que surgen de tales propuestas no se pueden su-
perar manteniendo la coherencia del texto bíblico. Así, al conside-
rar el conjunto de referentes de “Israel” anteriores y el contexto 
teológico del pasaje, se impone una interpretación de Ro 11:26 en 
términos espirituales donde “todo Israel” está definido por la fe y la 
adhesión al pacto eterno de Dios. La salvación de “todo Israel” 



 

363 

designa, por tanto, el propósito original de redención del conjunto 
de creyentes, agrupados en la comunidad mesiánica como verdade-
ros descendientes espirituales de Abrahán y miembros todos por 
igual del pueblo de Dios. Con esta afirmación Pablo resuelve la 
tensión teológica de estos capítulos demostrando que los judíos son 
miembros de pleno derecho del pueblo del pacto, igual que los gen-
tiles, con tal que tengan fe en Jesús, y señalando que la continuidad 
del plan de salvación articulado en el nuevo pacto y ratificado en la 
figura del Mesías, supera todas las expectativas humanas y su ca-
pacidad de comprensión. 
 Las implicaciones de este estudio, entre otras cosas, desau-
torizan un número considerable de interpretaciones que en la actua-
lidad se proponen para Ro 11:26. Las expectativas de salvación 
futura del pueblo judío en su totalidad o la restauración de la na-
ción de Israel a un protagonismo en el panorama escatológico ba-
sadas en este versículo no resultan fundadas sólidamente en el texto 
bíblico. Ro 11:26 no profetiza la salvación exclusiva o especial de 
ningún pueblo, sino la salvación por la fe de todo el que crea en 
Jesús.  
 De esta conclusión se desprende que los esfuerzos de evan-
gelización hacia el pueblo judío y el diálogo interreligioso siguen 
teniendo razón de ser. Por otra parte, Ro 11:26 no anuncia ningún 
rol especial del pueblo judío en el panorama escatológico, sino que 
invita a la reconciliación de todos los creyentes en la esperanza de 
salvación por la fe en Jesús, y sobre la base del pacto eterno de 
Dios con la raza humana.  
 El desarrollo sistemático de esta propuesta de interpretación 
a todos los niveles teológicos promete ser un campo de estudio tan 
fructífero como necesario, pues si Ro 11:26 constituye el punto de 
apoyo de propuestas infundadas que contemplan la restauración 
final de la nación de Israel, la interpretación coherente de este ver-
sículo conlleva la deconstrucción de estas propuestas y una invita-
ción a explorar otras nuevas sobre mejores bases exegéticas. 
  



 

364 

  



 

365 

BIBLIOGRAFÍA DE REFERENCIA 
 

Libros y monografías 
Achtemeier, Paul J. y Elizabeth Achtemeier. The Old Testament 

Roots of Our Faith. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 
1994. 

 
Akpunonu, Peter Damian. The Vine, Israel and the Church. Studies 

in Biblical Literature 51. New York: Peter Lang, 2004. 
 
Anderson, B. W. Contours of Old Testament Theology. Minneap-

olis, Minnesota: Fortress Press, 1999. 
 
Anderson, R. Dean Jr. Ancient Rhetorical Theory and Paul. 

Kampen, Netherlands: Kok Pharos Publishing House, 1996. 
 
Aranda Pérez, G.; García Martínez, F.; Pérez Fernández, M. Litera-

tura judía intertestamentaria. Estella, Navarra: Verbo 
Divino, 1996. 

 
Armerding, Carl Edwin; Gasque, W. Ward., eds. A guide to Bibli-

cal prophecy. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1989. 
 
Aune, David E. The New Testament in Its Literary Environment. 

Library of Early Christianity 8. Philadelphia: Westminster 
Press, 1987. 

 
Badenas, Roberto. Christ the End of the Law: Romans 10:4 in 

Pauline Perspective. Journal for the Study of the New Tes-
tament Supplement Series 10. Sheffield: JSOT Press, 1985. 

 
Baker, David L. Two Testaments, One Bible: A Study of some  

modern solutions to the theological problem of the relation-
ship between the Old and New Testaments. Leicester: In-
terVarsity Press, 1976. 

 
Barbaglio, Giuseppe. Pablo de Tarso y los orígenes cristianos. 

Biblioteca de Estudios Bíblicos 65. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 1989. 



 

366 

 
Barrett, Charles K. A Commentary on the First Epistle to the Co-

rinthians. New York: Harper & Row, 1968. 
 
_______________. The Gospel According to St. John: A Commen-

tary. Philadelphia: Westminster Press, 1978. 
 
_______________. Essays on Paul. Philadelphia: Westminster 

Press, 1982. 
 
_______________. A Critical and Exegetical Commentary on the 

Acts of the Apostles. 2 vols. Edinburgh: T&T Clark Interna-
tional, 2004. 

 
Barth, Markus. The People of God. Journal for the Study of the 

New Testament Supplement Series 5. Sheffield: JSOT 
Press, 1983. 

 
Barthes, Roland. Image,	Music,	Text. London: Fontana Press, 1977. 
 
Barton, John. Reading the Old Testament: Method in Biblical 

Study. London: Longman & Todd, 1996. 
 
Beare, F. W. St. Paul and His Letters. London: Black, 1962. 
 
_______________. The Earliest Records of Jesus. New York:   

Abingdon Press, 1962. 
 
Beasley-Murray, George R. John. Vol. 36, Word Biblical Commen-

tary. Dallas: Word Books, 1998. 
 
Becker, Jürgen. Pablo: El apóstol de los paganos, traducido por 

Manuel Olasagasti Gaztelumendi. Biblioteca de Estudios 
Bíblicos 83. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1996. 

 
Beker, J. C. Paul the Apostle: The Triumph of God in Life and 

Thought. Philadelphia: Fortress, 1980. 
 



 

367 

Bell, Richard H. The Irrevocable Call of God: An Inquiry in Paul’s 
Theology of Israel. Wissenschaftliche Untersuchungen zum 
Neuen Testament 184. Tübingen: Mohr Siebeck, 2005.  

 
Bernard, J. H. A Critical and Exegetical Commentary on the Gos-

pel According to St. John, editado por Alan Hugh McNeile. 
New York: Scribner' Sons, 1929. 

 
Bertone, John A. “The Law of the Spirit”: Experience of the Spirit 

and the Displacement of the Law in Romans 8:1-16. Studies 
in Biblical Literture. New York: Peter Lang, 2005. 

 
Best, W. E. The Most Neglected Chapter in the Bible (Romans 9). 

Houston: South Belt Assembly of Christ, 1992. 
 
Birnbaum, Ellen. The Place of Judaism in Philo’s Thought: Israel, 

Jews and Proselytes. Studia Philonica Monographs 2, 290. 
Atlanta: Scholars Press, 1996. 

 
Blass, Friedrich, Albert Debrunner, y Robert Walter Funk. A Greek 

Grammar of the New Testament. Chicago: University of 
Chicago Press, University of Cambridge, 1961. 

 
Bockmuehl, Markus N. A. Revelation and Mystery in Ancient Ju-

daism and Pauline Christianity. Wissenschaftliche Unter-
suchungen zum Neuen Testament 36. Tübingen: Mohr Sie-
beck, 1990. 

 
Boers, Hendrikus W. The Justification of the Gentiles: Paul’s Let-

ters to the Galatians and Romans. Peabody, Massachusetts: 
Hendrickson, 1994. 

 
_______________. “A Context for Interpreting Paul”. En Text and 

Contexts: Biblical Texts in Their Textual and Situational 
Contexts, editado por Tord Fornberg y David Hellholm. Os-
lo: Scandinavian University Press, 1995, 429-454. 

 



 

368 

Bornkamm, Günther. Pablo de Tarso, traducido por Mario Sala y 
José M. Vigil. Biblioteca de Estudios Bíblicos 24. Salaman-
ca: Ediciones Sígueme, 1979. 

 
Bouttier, Michel. En Christ: Étude d’exégèse et de théologie pauli-

niennes. Paris: Presses Universitaires de France, 1962. 
 
Braun, Roddy L. 1 Chronicles. Word Biblical Commentary 14. 

Dallas: Word Books, 1986.  
 
Bray, Gerald. Biblical Interpretation. Downers Grove, Illinois: 

InterVarsity Press, 1996. 
 
Brayford, Susan. Genesis. Septuagint Commentary Series. Leiden: 

Brill, 2007. 
 
Brown, Raymond E. The Sensus Plenior of Sacred Scripture. Bal-

timore: St. Mary’s University, 1955. 
 
_______________. The Gospel According to John (I-XII). Anchor 

Bible 29. New York: Doubleday & Company, 1966. 
 
Bruce, F. F. The Gospel of John. Grand Rapids, Michigan: Eerd-

mans, 1983. 
 
_______________. El Canon de la Escritura, traducido por Elena 

Flores. Hermeneutica y Exégesis 4. Terrassa: Clie, 2002. 
 
Brueggeman, Walter. Genesis: Interpretation. Atlanta: John Knox, 

1982. 
 
Bruner, Frederick D. The Christbook: A Historical-Theological 

Commentary: Matthew 1-12. Waco, Texas: Word Books, 
1987. 

 
Bryan, Christopher. A Preface to Romans: Notes in its Literary and 

Cultural Setting. Oxford: Oxford University Press, 2000. 
 



 

369 

Bulttmann, Rudolf. Teología del Nuevo Testamento. Salamanca: 
Sígueme, 1987. 

 
Burge, G. M. Whose Land? Whose Promise?: What Christians Are 

Not Being Told about Israel and the Palestinians. Grand 
Rapids, Michigan: Paternoster, 2003. 

 
Burton, Ernest De Witt. A Critical and Exegetical Commentary on 

the Epistle to the Galatians. The International Critical 
Commentary 37. Edinburgh: T&T Clark, 1988. 

 
Caird, George B., y Lincoln D. Hurst. New Testament Theology. 

Oxford: Clarendon Press, 1994 
 
Campbell, William S. Paul’s Gospel in an Intercultural Context: 

Jew and Gentile in the Letter to the Romans. New York: Pe-
ter Lang, 1991. 

 
Cappelletti, Silvia. The Jewish Community of Rome: From the  

Second Century B.C. to the Third Century C.E. Leiden: 
Brill, 2006. 

 
Carson, Donald A. The Gospel According to John. The Pillar New 

Testament Commentary. Leicester: InterVarsity Press; 
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1991. 

 
Charles, Robert H. The Greek Versions of the Testaments of the 

Twelve Patriarchs: Edited from Nine MSS Together with 
the Variants of the Armenian and Slavonic Versions and 
Some Hebrew Fragments. Oxford: Oxford University Press, 
1908. 

 
_______________. The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old 

Testament. 2 vols. Oxford: Clarendon Press, 1913. 
 
Charlesworth, James H, The Pseudepigrapha and Modern Re-

search. Missoula, Montana: Scholar Press, 1976. 
 



 

370 

_______________, ed. The Old Testament Pseudepigrapha. 2 vols. 
New York: Doubleday, 1985.  

 
_______________. The Old Testament Pseudepigrapha and the 

New Testament: Prolegomena for the Study of Christian 
Origins. Society for New Testament Studies Monograph 
Series. London: Cambridge University Press, 1985. 

 
Childs, Brevard S. Biblical Theology of the Old and New Testa-

ments: Theological Reflection on the Christian Bible. Min-
neapolis, Minnesota: Fortress, 1992.  

 
Christiansen, Ellen Juhl. The Covenant in Judaism and Paul: A 

Story of Ritual Boundaries as Identity Markers. Arbeiten 
zur Geschichte des antiken Judentums un des Urchristen-
tums XXVII. New York: Brill, 1995. 

 
Clemens, Ronald E., ed. The World of Ancient Israel. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1989. 
 
Clouse, Robert G., ed. The Meaning of the Millenium: Four Views. 

Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 1977. 
 
Cohen, Shaye J. D. The Beginnings of Jewishness: Boundaries, 

Varieties, Uncertainties. Hellenistic Culture and Society 31. 
Berkeley: University of California Press, 1998. 

 
Conzelmann, Hans. A Commentary on the First Epistle to the Co-

rinthians, traducido por James W. Leitch. Philadelphia: For-
tress Press, 1975. 

 
Cousar, Charles B. The Letters of Paul. Nashville, Tennessee:   

Abingdon Press, 1996. 
 
Cross, Frank Moore. Canaanite Myth and Hebrew Epic: Essays in 

the History of the Religion of Israel. Cambridge, Massachu-
setts: Harvard University Press, 1973. 

 



 

371 

Cullman, Oscar. Christ and Time: The Primitive Christian Concep-
tion of Time and History, traducido por Floyd V. Filson. 
Philadelphia: Westminster, 1950. 

 
Cunchillos, Luis. Cuando los ángeles eran dioses, Biblioteca Sal-

manticensis XIV, Estudios 12. Salamanca: Universidad 
Pontificia, 1976. 

 
Dahl, Nils. Studies in Paul: Theology for the Early Christian Mis-

sion. Minneapolis, Minnesota: Augsburg Publishing House, 
1977. 

 
Dahmus, Joseph H. The Middle Ages. Garden City, New York: 

Doubleday, 1968. 
 
Danell, Gustaf A. Studies in the Name Israel in the Old Testament. 

Uppsala: Appelbergs, 1946. 
  
Daube, David. The Exodus Pattern in the Bible. London: Faber and 

Faber, 1963. 
 
Dauphinais, Michael y Matthew Levering. Holy People, Holy 

Land: A Theological Introduction to the Bible. Grand Rap-
ids, Michigan: Brazos Press, 2005. 

 
Davenport, Gene L. The Eschatology of the Book of Jubilees. Lei-

den: Brill, 1971. 
 
Davidson, Richard M. Typology in Scripture: A Study of Herme-

neutical TIPOS Structures. Andrews University Seminary 
Doctoral Dissertation Series 2. Berrien Springs, Michigan: 
Andrews University Press, 1981. 

 
Davies, William D. Paul and Rabbinic Judaism. New York: Harper 

& Row, 1955. 
 
_______________. The Setting of the Sermon on the Mount. Cam-

bridge: Cambridge University Press, 1964. 
 



 

372 

_______________. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK, 
1984. 

 
Davies, William D. y Dale C. Allison, A critical and exegetical 

commentary on the Gospel according to Saint Matthew. 3 
vols. New York: T&T Clark International, 2002.  

  
Davis, Charles Thomas. “The Fulfillment of Creation: A Study of 

Matthew’s Genealogy”. Journal of the American Academy 
of Religion 41, nº 4 (1973): 520-535. 

 
De Lubac, Henri. Medieval Exegesis: The Four Senses of Scrip-

ture. Vol. 1. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1999. 
 
Deissman, Adolf. Light from the Ancient East. Peabody, Massa-

chusetts: Hendrickson, 1927. 
 
Del Agua Pérez, Agustín. El Método midrásico y la exégesis del 

Nuevo Testamento, Biblioteca Midrásica 4. Valencia: Insti-
tución San Jerónimo, 1985. 

 
Del Olmo Lete, Gregorio. Mitos y leyendas de Canaán: Según la 

tradición de Ugarit. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1981. 
 
_______________. Interpretación de la mitología cananea: Estu-

dios de semántica ugarítica. Valencia: Institución San Jeró-
nimo, 1984. 

 
_______________. La religión cananea según la liturgia de Uga-

rit: Estudio textual. Barcelona: Editorial Ausa, 1992. 
 
Del Valle, Carlos. La Misna. Biblioteca de Estudios Bíblicos. Sala 

manca: Ediciones Sígueme, 1997. 
 
Dennos, John A. Jesus’ Death and the Gathering of True Israel: 

The Johannine Appropriation of Restoration Theology in 
the Light of John 11:47-52. Wissenschaftliche Untersu-
chungen zum Neuen Testament 217. Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2006.  



 

373 

 
DeSilva, David A. Introducing the Apocrypha, Grand Rapids, 

Michigan: Baker Academic, 2002. 
 
Di Berardino, Angelo. Patrología IV: del Concilio de Calcedonia 

(451) a Beda. Los Padres latinos. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 2000. 

 
Díez Macho, Alejandro y Antonio Piñero Sáenz. Apócrifos del An-

tiguo Testamento. 6 vols. Madrid: Ediciones Cristiandad, 
2002. 

 
Dillard, Raymond B. 2 Chronicles. Word Biblical Commentary 15. 

Dallas: Word Books, 1987. 
 
Doukhan, Jacques B. The Mystery of Israel. Hagerstown, Mary-

land: Review and Herald, 2004. 
 
Driver, Godfrey R. Canaanite Myths and Legends. Old Testament 

Studies III. Edinburgh: T&T Clark, 1956. 
 
Drobner, Hubertus R. Manual de patrología, traducido por Víctor 

Abelardo Martínez. Barcelona: Herder, 1999. 
 
Dunn, James D. G. The Theology of Paul the Apostle. Grand Rap-

ids, Michigan: Eerdmans, 1998.  
 
Earle, Ralph. Word Meanings in the New Testament. Grand Rapids, 

Michigan: Baker Book, 1989.  
 
Eckman, James P. Exploring Church History. Wheaton: Crossway, 

2002. 
 
Edelheit, Hershel y Abraham J. Edelheit. History of Zionism: A 

Handbook and Dictionary. Boulder, Colorado: Westview 
Press, 2000. 

 



 

374 

Eichholz, Georg. El evangelio de Pablo: Esbozo de la teología 
paulina, traducido por Marcelino Legido. Biblioteca de Es-
tudios Bíblicos 17. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1977. 

 
Ellenson, David. Between Tradition and Culture: The Dialectics of 

Modern Jewish Religion and Identity. Atlanta: Scholars 
Press, 1994. 

 
Elliott, Mark Adam. The Survivors of Israel: A Reconsideration of 

the Theology of Pre-Christian Judaism. Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 2000. 

 
Elliott, N. The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and 

Strategy and Paul’s Dialogue with Judaism. JSNTSup 45. 
Sheffield: Sheffield Academic, 1990. 

 
Ellis, E. Earle. Paul’s Use of the Old Testament. Edinburgh: Oliver 

and Boyd, 1957. 
 
_______________. The Old Testament in Early Christianity:   

Canon and Interpretation in the Light of Modern Research. 
Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1991. 

 
Ellison, H. The Mistery of Israel. Grand Rapids, Michigan: Eerd-

mans, 1966. 
 
Esler, Philip F. Conflicto e identidad en la carta a los Romanos: El 

contexto social de la carta de Pablo, traducido por José Pé-
rez Escobar. Estella, Navarra: Verbo Divino, 2005.  

 
Evans, Craig A. Noncanonical Writings and New Testament Inter-

pretation. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992. 
 
Evans, Craig A. y James A. Sanders. Early Christian Interpretation 

of the Scriptures of Israel. Journal for the Study of the New 
Testament Supplement Series 148. Sheffield: Sheffield Ac-
ademic Press, 1997. 

 



 

375 

Even-Shoshan, Abraham. A New Concordance of the Bible: The-
saurus of the Language of the Bible. Hebrew and Aramaic 
Roots, Words, Proper Names Phrases and Synonyms. Jeru-
salem: “Kiryat Sefer” Publishing house, 1990. 

 
Farrar, Frederic W. History of Interpretation. New York: E. P. Dut-

ton, 1886; Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 
1961. 

 
Fee, Gordon D. Primera epístola a los Corintios, traducido por 

Carlos Alonso Vargas. Buenos Aires: Nueva Creación, 
1994. 

 
Finkelstein, Louis. Introduction to Tractates Fathers and The Fa-

thers of Rabbi Nathan. New York: Jewish Theological  
Seminary of America, 1950. 

 
Fleischner, Eva. Judaism in German Theology Since 1945: Christi-

anity and Israel Considered in Terms of Mission. American 
Theological Library Association Monograph Series 8. 
Metuchen, New Jersey: Scarecrow Press, 1975. 

 
France, R. T. Jesus and the Old Testament: His Application of Old 

Testament Passages to Himself and His Mission. London: 
Tyndale Press, 1971. 

 
_______________. The Gospel of Mark: A Commentary on the 

Greek Text. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2002. 
 
Frazer, James G. Folk-Lore in the Old Testament: Studies in Com-

parative Religion, Legend and Law, 2. The Collected Works 
of J. G. Frazer 13. Richmond: Curzon Press, 1994. 

 
Freedman, David Noel, ed. Anchor Bible Dictionary. 6 vols. New 

York: Doubleday, 1992. 
 
Froehlich, Karlfried. Biblical Interpretation in the Early Church. 

Sources of Early Christian Thought. Philadelphia: Fortress 
Press, 1984. 



 

376 

 
Fuller, Michael E. The Restoration of Israel: Israel’s Re-gathering 

an the Fate of the Nations in Early Jewish Literature and 
Luke-Acts. Beihefte zur Zeitschrift für die neutestamentliche 
Wissenschaft 138. Berlin: Walter de Gruyter, 2006. 

 
Gamble, H. The Textual History of the Letter to the Romans: A 

Study in Textual and Literary Criticism. SD 42. Grand   
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1977. 

 
Garrett, Duane A. Rethinking Genesis: The Sources and Authorship 

of the First Book of the Pentateuch. Grand Rapids, Michi-
gan: Baker Books, 1991.  

 
Gaster, Theodor H. Myth, Legend, and Custom in the Old Testa-

ment: A Comparative Study with Chapters from Sir James 
G. Frazer’s Folklore in the Old Testament. New York: Har-
per & Row, 1969. 

 
Gaston, L. Paul and the Torah. Vancouver: University of British 

Columbia Press, 1987. 
 
Giblin, Charles Homer. In Hope of God’s Glory: Pauline Theologi-

cal Perspectives. New York: Herder and Herder, 1970. 
 
Gibson, John C. L. Canaanite Myths and Legends. Edinburgh: 

T&T Clark, 1977. 
 
Grant, Robert M. y David Tracy. A Short History of the Interpreta-

tion of the Bible. Philadelphia: Fortress Press, 1984. 
 
García Martínez, Florentino, Textos de Qumrán. Madrid: Trotta, 

1993. 
 
González, Justo L. Historia del cristianismo. 2 vols. Miami: Unilit, 

2003. 
 
González Ruiz, José Mª. El evangelio de Pablo. Santander: Sal 

Terrae, 1988. 



 

377 

Goppelt, Leonhard. Typos: The Typological Interpretation of the 
Old Testament in the New. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1982. 

 
Gorday, Peter. Principles of Patristic Exegesis: Romans 9-11 in 

Origen, John Chrysostom, and Augustine. Studies in the 
Bible and Early Christianity 4. New York: Edwin Mellen 
Press, 1983. 

 
Grabbe, Lester L. Etymology in Early Jewish Interpretation: The 

Hebrew Names in Philo. Brown Judaic Studies 115. Atlan-
ta: Scholars Press, 1988. 

 
Granados Rojas, Juan Manuel. La reconciliación en la carta a los 

Efesios y en la carta a los Colosenses. Analecta Biblica 
170. Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 2008. 

 
Graves, Michael. Jerome’s Hebrew Philology: A Study Based on 

his Commentary on Jeremiah. Leiden-Boston: Brill, 2007. 
 
Greenman, Jeffrey P. y Timothy Larsen, eds. Reading Romans 

Through the Centuries. Grand Rapids, Michigan: Brazos 
Press, 2005. 

 
Grindheim, Sigurd. The Crux of Election: Paul’s Critique of the 

Jewish Confidence in the Election of Israel. Wissenschaftli-
che Untersuchungen zum Neuen Testament 202. Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2005. 

 
Gnilka, Joachim. Pablo de Tarso: Apóstol y testigo, traducido por 

Víctor Abelardo Martínez de Lapera. Barcelona: Herder, 
1998. 

 
_______________. Teología del Nuevo Testamento , traducido por 

Juan M. Díaz Rodelas. Madrid: Trotta, 1998.  
 
 
 



 

378 

Guerra, Anthony J. Romans and the Apologetic Tradition: The 
Purpose, Genre and Audience of Paul’s Letter. Society for 
New Testament Studies Monograph Series 81. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1995. 

 
Gulley, Norman. Systematic Theology: Prolegomena. Berrien 

Springs, Michigan: Andrews University Press, 2003.  
 
Haacker, Klaus. The Theology of Paul’s Letter of the Romans. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2003.  
 
Hagner, Donald A. Matthew. 2 vols. Word Biblical Commentary 

33 a-b. Dallas: Word Books, 1995. 
 
Hamilton, Victor P. The Book of Genesis. 2 vols. The New Interna-

tional Commentary on the Old Testament. Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 1995. 

 
Harvey, John D. Listening to the Text: Oral Patterning in Paul’s 

Letters. Grand Rapids, Michigan: Baker Books, 1998.  
 
Harink, Douglas. Paul Among the Postliberals. Grand Rapids, 

Michigan: Brazos Press, 2003. 
 
Harrington, Daniel. Paul on the Mystery of Israel. Collegeville, 

Minnesota: The Liturgical Press, 1992. 
 
Harvey, Graham. The True Israel: Uses of the Names Jew, Hebrew 

and Israel in Ancient Jewish and Early Christian Litera-
ture. Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und 
des Urchistentums 35. Leiden: Brill, 1996. 

 
Harnack, Adolf von. Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott. 

Eine Monographie zur Geschichte der Grundlegung der ka-
tholischen Kirche. Leipzig: Hinrichs, 1924. 

 
 
 



 

379 

Hasel, Gerhard F. The Remnant: The History and Theology of the 
Remnant Idea from Genesis to Isaiah. Andrews University 
Monographs 5. Berrien Springs, Michigan: Andrews Uni-
versity Press, 1972. 

 
Hay David M. y Elizabeth Johnson, eds. Pauline Theology: Ro-

mans. Vol III. Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 
1995. 

 
Hayes, John H. “Israel”. Mercer Dictionary of the Bible. Editado 

por Watson E. Mills. Macon, Georgia: Mercer University 
Press, (1991): 417-420. 

 
Hays, Richard B. Echoes of Scripture in the Letters of Paul. Lon-

don: Yale University Press, 1989. 
 
_______________. The Conversion of the Imagination: Paul as 

Interpreter of Israel’s Scripture. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 2005. 

 
Hayward, C. T. R. Interpretations of the Name Israel in Ancient 

Judaism and Some Early Christian Writings: From Victori-
us Athlete to Heavenly Champion. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2005. 

 
Hendriksen, William y Simon J. Kistemaker. Exposition of the 

Gospel According to Matthew. Baker’s New Testament 
Commentary. Vol. 9. Grand Rapids, Michigan: Baker 
Books House, 2001. 

 
Hengel, Martin y Ana Maria Schwemer. Paul Between Damascus 

and Antioch, traducido por John Bowden. London: SCM 
Press, 1997. 

 
Hendricksen, William. The Gospel According to John. Baker New 

Testament Commentary. 2 vols. Grand Rapids, Michigan: 
Baker Books, 1953. 

 



 

380 

Hill, D. The Gospel of Matthew. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 1981. 

 
Hodge, C. I Corintios, traducido por José María Blanch. Edin-

burgh: El Estandarte de la Verdad, 1969. 
 
Hoehner, Harold. Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand 

Rapids, Michigan: Baker Academic, 2002. 
 
Hoekema, Anthony A. The Bible and the Future. Grand Rapids, 

Michigan: Eerdmans, 1979. 
 
Hoffman, M. Rhetoric and Theology: The Hermeneutic of Eras-

mus. Toronto: Toronto University Press, 1994. 
 
Holweda, David E. Jesus and Israel. Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans, 1995. 
 
House, H. Wayne, ed. Israel: The Land and the People. Grand Ra-

pids, Michigan: Kregel, 1998.  
 
Illanes, José Luis y Joseph Ignasi Saranyana, Historia de la Teolo-

gía. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2002. 
 
Jacob, E. Theology of the Old Testament, traducido por A. W. 

Heathcote y P. J. Allcock. New York: Harper, 1958. 
 
Jedin, Hubert. Manual de historia de la Iglesia. Vol. 1. Barcelona: 

Herder, 1966. 
 
Jervis, L. Ann. The Purpose of Romans: A Comparative Letter 

Structure Investigation. JSNTSup 55. Sheffield: Sheffield 
Academic, 1991. 

 
Jocz, Jakob. The Jewish People and Jesus Christ: A Study in the 

Relationship between the Jewish People and Jesus Christ. 
London: SPCK, 1949. 

 



 

381 

Johnson, Aubrey R. The One and the Many in the Israelite Concep-
tion of God. Cardiff: University of Wales Press, 1961.  

 
_______________. The Jewish People and Jesus Christ After 

Auschwitz: A Study in the Controversy Between Church and 
Synagogue. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 
1981. 

 
Johnson, E. Elizabeth. The Function of Apocalyptic and Wisdom 

Traditions in Romans 9-11. Atlanta: Scholars Press, 1989. 
 
Johnson, Marshall D. The Purpose of the Biblical Genealogies with 

Special Reference to the Setting of the Genealogies of Jesus. 
Society for New Testament Studies Monograph Series 8. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1969.  

 
Kaylor, David. Paul´s Covenant Community: Jew & Gentile in 

Romans. Atlanta: John Knox Press, 1988. 
 
Katz, David. Philosemitism and the Readmisión of the Jews to Eng-

land, 1603-1655. Oxford: Clarendon, 1982. 
 
Keller, Winfrid. Gottes Treue-Israels Heil: Röm 11:25-27-Die The-

se vom ‘Sonderweg’ in der Discusión. Stuttgarter Biblische 
Beiträge 40. Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 
GMBH, 1998. 

 
Kent, J. Wesley and the Wesleyans. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press, 2002. 
 
Kessler, Martin, y Karel Deurloo. A Commentary on Genesis: The 

Book of Beginnings. New York: Paulist Press, 2004. 
 
Kim, Johann D. God, Israel, and the Gentiles: Rhetoric and Situa-

tion in Romans 9-11. Dissertation Series 176. Atlanta:     
Society of Biblical Literature, 2000. 

 



 

382 

Kim, Seyoon. Paul and the New Perspective: Second Thoughts on 
the Origin of Paul’s Gospel. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 2002.  

 
Klein, William W., Craig Blomberg, Robert L. Hubbard y Kermit 

A. Ecklebarger. Introduction to Biblical Interpretation. Dal-
las: Word Publications, 1993. 

 
Knight, George A. F. Jews and Christians: Preparation for Dia-

logue. Philadelphia: Westminster Press, 1965. 
 
Krentz, Edgar. The Historical-Critical Method. Philadelphia: For-

tress, 1975. 
 
Kistemaker, Simon J. y William Hendriksen. Exposition of the 

First Epistle to the Corinthians. Vol. 18, New Testament 
Commentary. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 
2001. 

 
Kugel James L. y Rowan A. Greer. Early Biblical Interpretation. 

Philadelphia: Westminster Press, 1986. 
 
Lampe, Peter. “The Roman Christians of Romans 16”. En The Ro-

mans Debate, editado por Karl P. Donfried. Edinburg: T&T 
Clark, 1991, 216-230. 

 
Laporte, Jean. Los Padres de la Iglesia: Padres griegos y latinos en 

sus contextos. Madrid: San Pablo, 2004. 
 
LaRondelle, Hans. The Israel of God in Prophecy. Berrien Springs, 

Michigan: Andrews University Press, 1983. 
 
Latourete, Kenneth Scott. A History of Christianity. Vol. 1. New 

York: Harper & Row, 1975. 
 
Linnemann, Eta. Historical Criticism of the Bible: Methodology or 

Ideology?, traducido por Robert W. Yarbrough. Grand  
Rapids, Michigan: Baker House, 1990. 

 



 

383 

Lockyer, Herbert. All the Messianic Prophecies of the Bible, Grand 
Rapids, Michigan: Zondervan, 1978. 

 
Lodge, John G. Romans 9-11: A Reader Response Analysis. Atlan-

ta: Scholar Press, 1996. 
 
Longenecker, Richard N. Galatians. Word Biblical Commentary 

41. Dallas: Word Books, 1990. 
 
_______________. Biblical Exegesis in the Apostolic Period. 

Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1975. 
 
Lurker, Manfred. Diccionario de imágenes y símbolos de la Biblia, 

traducido por Rufino Godoy. Córdoba: El Almendro, 1994. 
 
Maier, Johann. The Temple Scroll: An Introduction, Translation & 

Commentary. Sheffield: JSOT Press, 1985. 
 
Marshall, I. Howard. The Gospel of Luke: A Commentary on the 

Greek Text. The New International Greek Testament Com-
mentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1978. 

 
Martín, Benjamín. Israel y las profecías. Estella, Navarra: Verbo 

Divino, 1976. 
 
Martin, Ralph P. 2 Corinthians. Word Biblical Commentary 40. 

Dallas: Word Books, 1986. 
 
Matera, Frank J. New Testament Theology: Exploring Diversity 

and Unity. Louisville: John Knox Press, 2007. 
  
McKim, Donald, ed. Historical Handbook of Major Biblical Inter-

preters. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998. 
 
McKnight, Scot. A Light Among the Gentiles: Jewish Missionary 

Activity in the Second Temple Period. Minneapolis, Minne-
sota: Fortress Press, 1991. 

 



 

384 

McNally, Robert E. The Bible in the Early Middle Ages. Atlanta: 
Scholars Press, 1986. 

 
Mettinger, Tryggve N. D. Buscando a Dios: Significado y mensaje 

de los nombres divinos en la Biblia. Córdoba: Ediciones El 
Almendro, 1988. 

 
Metzger, Bruce M. The Early Versions of the New Testament. Ox-

ford: Clarendon Press, 1977. 
 
_______________. A textual commentary on the Greek New Tes-

tament. New York: United Bible Societies, 1994.  
 
Michaelis, J. Ramsey. Peter. Word Biblical Commentary 49. Dal-

las: Word Books, 1988. 
 
Mickelsen, A. B. Interpreting the Bible. Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans, 1963. 
 
Moores, John D. Wrestling with Rationality in Paul: Romans 1-8 in 

a New Perspective. Society for the New Testament Studies 
Monographs Series 82. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1995. 

 
Morris, Leon. The Gospel According to John. Grand Rapids,  

Michigan: Eerdmans, 1971. 
 
Mussner, Franz. Tratado sobre los judíos, traducido por Juan C. 

Rodríguez. Biblioteca de Estudios Bíblicos 40. Salamanca: 
Ediciones Sígueme, 1983. 

 
Munck, Johannes. Paul and the Salvation of Mankind, traducido 

por Frank Clarke. Richmond: John Knox, 1959. 
 
_______________. Christ and Israel: Interpretation of Romans 9-

11, traducido por Ingevory Nixon. Philadelphia: Fortress 
Press, 1967. 

 



 

385 

Muñoz, Alfonso S. El Mesías y la hija de Sión, Madrid: Editorial 
Ciudad Nueva, 1994. 

 
Neugebauer, Fritz. In Christus. Göttingen: Vandehoeck & Rup-

recht, 1961. 
 
Neusner, Jacob. From Politics to Piety: The Emergence of Pharisa-

ic Judaism. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 
1979. 

 
_______________. Judaism and its Social Metaphors: Israel in the 

History of Jewish Thought. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1989.  

 
_______________. “Israel the People in Judaism, the Classical 

Statement”. Encyclopaedia of Judaism. Leiden: Brill, 2000. 
1: 484-499. 

 
Newman, Barclay Moon y Eugene Albert Nida. A Handbook on the 

Gospel of John. New York: United Bible Societies, 1993. 
 
_______________. A Handbook on Paul's Letter to the Romans. 

New York: United Bible Societies, 1994. 
 
Nolland, J. Luke. 3 vols. Word Biblical Commentary 35. Dallas: 

Word Books, 2002.  
  
North, Christopher R. The Suffering Servant in Deutero-Isaiah. 

Oxford: Oxford University Press, 1963. 
 
Noth, Martin. A History of Pentateuchal Traditions, traducido por 

Bernhard W. Anderson. Chico, California: Scholars Press, 
1981. 

 
O’Brien, Peter. The Letter to the Ephesians. The Pillar New Testa-

ment Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1999. 

 



 

386 

O’Toole, Robert F. The Unity of Luke’s Theology: An Analysis of 
Luke-Acts. Wilmington, Delaware: Michael Glazier, 1984. 

 
Orlandis, José. Historia de la Iglesia: La Iglesia Antigua y medie-

val. Madrid: Pelícano, 1998. 
 
Pager, John G. The Origins of Anti-Semitism: Attitudes towards 

Judaism in Pagan and Christian Antiquity. Oxford: Oxford 
University Press, 1983.  

 
Parker, T. H. L. Commentaries on the Epistle to the Romans: 1532-

1542. Edinburgh: T&T Clark, 1986. 
 
Patte, D. Early Jewish Hermeneutic. Missoula, Montana: Scholars, 

1975. 
 
Payne, J. Barton. Encyclopedia of Biblical Prophecy: The Com-

plete Guide to Scriptural Predictions and Their Fulfillment. 
New York: Harper & Row, 1973. 

 
Peláez, Jesús. “Jesús y el Reino de Dios. Las comunidades primiti-

vas. El judeo-cristianismo”. En Orígenes del Cristianismo: 
Antecedentes y primeros pasos. Córdoba: El Almendro, 
1991. 

 
Pelikan, Jaroslav. The Christian Tradition: A History of the Deve 

lopment of Doctrine, vol 1. Chicago: University Press, 
1971. 

 
Piñero, Antonio. “La herencia de la Biblia hebrea (I)”. En Orígenes 

del Cristianismo: Antecedentes y primeros pasos. Córdoba: 
El Almendro, 1991. 

 
Plag, Christoph. Israels Wege zum Heil. Eine Untersuchung zu 

Römer 9 bis 11 (AzTh 1.40). Stuttgart: Calwer Verlag, 
1969. 

 



 

387 

Quasten, Johannes. Patrología I: Hasta el Concilio de Nicea. Bi-
blioteca de Autores Cristianos 206. Madrid: Editorial Cató-
lica, 1961.  

 
_______________. Patrología II: La edad de oro de la literatura 

patrística griega. Biblioteca de Autores Cristianos 217. 
Madrid: Editorial Católica, 1962.  

 
Ravens, David. Luke and the Restoration of Israel. Journal for the 

Study of the New Testament Supplement Series 119. Shef-
field: Sheffield Academic Press, 1995. 

 
Reasoner, Mark. Romans in Full Circle: A History of Interpreta-

tion. Louisville: Westminster John Knox Press, 2005. 
 
Refoulé, François. Et ainsi tout Israël sera sauvé. Paris: Éditions 

du Cerf, 1984. 
 
Ribera Florit, Josep. Traducción del Targum de Jeremías. Bibliote-

ca Midrásica 12. Estella, Navarra: Verbo Divino, 1992. 
 
Richardson, Peter. Israel in the Apostolic Church. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1969.  
 
Riesner, R. Paul’s Early Period: Chronology, Mission Strategy, 

Theology, traducido por D. Stott. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 1998 

 
Robertson, A. T. A Grammar of the Greek New Testament in the 

Light of Historical Research. Nashville, Tennessee: Broad-
man, 1934. 

 
Robertson, A. W. El Antiguo Testamento en el Nuevo. Grand    

Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996. 
 
Robertson, Archibald y Alfred Plummer. A Critical and Exegetical 

Commentary on The First Epistle of St Paul to the Corin-
thians. The International Critical Commentary 35. Edin-
burgh: T&T Clark, 1986. 



 

388 

Robertson, O. Palmer. The Israel of God: Yesterday, Today, and 
Tomorrow. Phillipsburg, New Jersey: P&R, 2000. 

 
Robinson, H. Wheeler. Corporate Personality in Ancient Israel. 

Philadelphia: Fortress Press, 1964. 
 
Rogerson, John, Christopher Rowland, y Barnabas Lindars SSF. 

The Study and Use of the Bible. Vol 2, The History of 
Christian Theology. Basingstoke, England: Marshall    
Pickering, 1988. 

 
Rubinstein, William D. y Hilary L. Rubinstein. Philosemitism: 

Admiration and Support in the English-Speaking World for 
Jews, 1840-1939. London: MacMillan Press, 1999. 

 
Ruiz Bueno, Daniel. Padres apostólicos y apologistas griegos 

(s.II). Biblioteca de Autores Cristianos 629. Madrid: Edito-
rial Católica, 2002. 

 
Sacks, Robert D. A Commentary on the Book of Genesis. Ancient 

Near Eastern Texts and Studies 6. Lampeter: Edwin Mellen 
Press, 1990. 

 
Sanders, Ed Parish. Paul and Palestinian Judaism. Philadelphia: 

Fortress Press, 1977. 
 
_______________. Paul, the Law, and the Jewish People. Phila-

delphia: Fortress Press, 1983. 
  
Schaft, Phillip. History of the Christian Church. 8 vols. Grand Rap-

ids, Michigan: Eerdmans, 1920.  
 
Schelke, Karl Hermann. Paulus Lehrer der Väter. Düsseldorf: 

Patmos Verlag, 1956.  
 
Schiffman, Lawrence. The Eschatological Community of the Dead 

Sea Scrolls: A Study of the Rule of the Congregation. Atlan-
ta: Scholars Press, 1989. 

 



 

389 

Schlier, Heinrich. Problemas exegéticos fundamentales en el Nuevo 
Testamento, traducido por José Cosgaya. Madrid: Ediciones 
Fax, 1970 

 
Schnackenburg, Rudolf. The Gospel According to St John. 2 vols. 

Tunbridge Wells, Kent: Burns & Oates, 1984. 
 
Schwarz, Hans. Christology. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 

1998. 
 
Scott, James M. Paul and the Nations: The Old Testament and Ear-

ly Jewish Background of Paul's Mission to the Nations with 
Special Reference to the Destination of Galatians. Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 84. Tü-
bingen: Mohr-Siebeck 1995. 

 
Scott, Julius J. Jewish Backgrounds of the New Testament. Grand 

Rapids, Michigan: Baker Books, 1995. 
 
Sell, Henry T. Studies in early church history. Willow Grove: 

Woodlawn Electronic Publishing, 1998. 
 
Simonetti, Manlio. Biblical Interpretation in the Early Church: An 

Historical Introduction to Patristic Exegesis, traducido por 
John A. Hughes. Edinburgh: T&T Clark, 1994. 

 
Skinner, John. A Critical and Exegetical Commentary on Genesis. 

The International Critical Commentary 1. Edinburgh: T&T 
Clark, 1980. 

 
Smalley, Beryl. The Study of the Bible in the Middle Ages. Oxford: 

Clarendon Press, 1941.  
 
Sohn, Seock-Tae. The Divine Election of Israel. Grand Rapids, 

Michigan: Eerdmans, 1991. 
 
 
 



 

390 

Son, Sang-Won. Corporate Elements in Pauline Anthropology: A 
Study of Selected Terms, Idioms, and Concepts in the Light 
of Paul’s Usage and Background. Analecta Biblica 148. 
Roma: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 2001. 

 
Sonderegger, Katherine. That Jesus Christ Was Born a Jew: Karl 

Barth’s “Doctrine of Israel”. University Park: Pennsylva-
nia State University Press, 1992. 

 
Soulen, R. Kendall. The God of Israel and Christian Theology. 

Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1996. 
 
Schökel, Luis Alonso. Diccionario bíblico hebreo-español. Ma-

drid: Editorial Trotta, 1999. 
 
Speiser, Ephraim A. Genesis. The Anchor Bible 1. Garden City, 

New York: Doubleday, 1964. 
 
Spurr, John. The Post-Reformation: Religion, Politics and Society 

in Britain 1603-1714. London: Pearson, 2006. 
 
Stanley, Christopher D. Paul and the language of Scripture: Cita-

tion technique in the Pauline Epistles and contemporary  
literature. Society for New Testament Studies Monograph 
Series 69. Cambridge: Cambridge University Press, 1992. 

 
Stagg, Frank. New Testament Theology. Nashville, Tennessee: 

Broadman Press, 1962.  
 
Stendahl, Krister, Paul Among Jews and Gentiles. Philadelphia: 

Fortress Press, 1976. 
 
Stern, Sacha. Jewish Identity in Early Rabbinic Writtings. Leiden: 

Brill, 1994. 
 
Stone, Michael E., ed. Jewish Writings of the Second Temple Peri-

od, Philadelphia: Fortress Press, 1984. 
 



 

391 

Stowers, Stanley Kent. The Diatribe and Paul’s Letter to the Ro-
mans. SBL Dissertation Series 57. Chico, California:  
Scholars Press, 1981. 

 
_______________. A Rereading of Romans: Justice, Jews, and 

Gentiles. New Haven: Yale University Press, 1994. 
 
Strack, Hermann L. y Günter Stemberger, Introducción a la litera-

tura talmúdica y midrásica, traducido por Miguel Pérez 
Fernández y María Isabel Rodríguez Peralta. Biblioteca 
Midrásica 3. Valencia: Institución San Jerónimo, 1988. 

 
Tate, Marvin E. Psalms 51-100. Word Biblical Commentary 20. 

Dallas: Word Books, 1990. 
 
Taylor, Michael J. Paul: His Letters, Message and Heritage. New 

York: Alba House, 1997. 
 
Tcherikover, Victor. Hellenistic Civilization and the Jews. New 

York: Atheneum Books, 1974. 
 
Tellbe, Mikael. Paul Between Synagogue and State: Christians, 

Jews and Civic Authorities in 1 Thessalonians, Romans, 
and Philippians. Coniectanea Biblica, New Testament Se-
ries 34. Stockholm: Almqvist & Wiksell International, 
2001. 

 
Thiselton, A. C. The First Epistle to the Corinthians: A commen-

tary on the Greek text. New International Greek Testament 
Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2000.  

 
Thompson, M. B. The New Perspective on Paul. Cambridge: Grove 

Books, 2002. 
 
Thurén, Lauri. Derhetorizing Paul. Wissenschaftiliche Untersu-

chungen zum Neuen Testament 124. Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2000. 

 



 

392 

Torrance, Thomas F. Divine Meaning: Studies in Patristic Herme-
neutics. Edinburgh: T&T Clark, 1995. 

 
Trevijano Etcheverría, Ramón. La Biblia en el cristianismo anti-

guo: Prenicenos. Gnósticos. Apócrifos. Estella, Navarra: 
Verbo Divino, 2001. 

 
_______________. Patrología, Serie Manuales de Teología 5. Ma-

drid: Editorial Católica, 1994. Biblioteca de Autores Cris-
tianos. 

 
Trilling, Wolfgang, El verdadero Israel: Estudio de la teología de 

Mateo, traducido por Carlos Fernández Barberá. Madrid: 
Ediciones Fax, 1974 

 
Van Spanje, Teunis E. Inconsistency in Paul?: A Critique of the 

Work of Heikki Räisänen. WUNT 110. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 1999.  

 
Vanderkam, James C. An Introduction to Early Judaism. Grand 

Rapids, Michigan: Eerdmans, 2001. 
 
Vaucher, Alfred, L’histoire du salut. Paris: Vie et Santé, 1987. 
 
Vázquez Allegue, Jaime. Los hijos de la luz y los hijos de las ti-

niteblas: El prólogo de la Regla de la Comunidad de 
Qumrán. Biblioteca Midrásica 21. Estella, Navarra: Verbo 
Divino, 2000. 

 
Vermes, Géza. Scripture and Tradition in Judaism. Brill: Leiden, 

1973. 
 
Viciano, Albert. Patrología. Manuales de Teología Católica. Va-

lencia: Edicep, 2001. 
 
Vidal, Senén. El proyecto mesiánico de Pablo. Salamanca: Sígue-

me, 2005. 
 
Vives, José. Los Padres de la Iglesia. Barcelona: Herder, 1971. 



 

393 

 
Volz, Carl A. The Medieval Church. Nashville, Tennessee: Abing-

don, 1997. 
 
Waltke, Bruce. Genesis: A Commentary. Grand Rapids: 

Zondervan, 2001.  
 
Waters, Guy Prentiss. Justification and the New Perspectives on 

Paul: A Review and Response. Phillipsburg, New Jersey: 
Presbyterian and Reformed, 2004.  

 
______________. The End of Deuteronomy in the Epistles of Paul. 

Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 
2.221. Tübingen: Mohr Siebeck, 2006. 

 
Wayne, House, H. Israel: The Land and the People. Grand Rapids, 

Michigan: Kregel, 1998. 
 
Wenham, Gordon J. Genesis 16-50. Word Biblical Commentary 2. 

Dallas: Word Books, 1994. 
 
Westerholm, Stephen. Israel’s Law and the Church’s Faith: Paul 

and His Recent Interpreters. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 1988. 

  
_______________. Perspectives Old and New on Paul: The “Lu-

theran” Paul and His Critics. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans, 2004. 

 
Whiteley, Denys E. H. The Theology of St. Paul. Oxford: Basil 

Blackwell, 1964. 
 
Williamson, Hugh G. M. Israel in the Books of Chronicles. Cam-

bridge: Cambridge University Press, 1977. 
 
Williamson, Paul R. Abraham, Israel and the Nations: The Patri-

archal Promise and its Covenantal Development in Gene-
sis. JSOTSS 315 (Sheffield: Sheffield Academia Press, 
2000 



 

394 

 
_______________. Sealed with and Oath: Covenant in God’s Un-

folding Purpose. New Studies in Biblical Theology 23. 
Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2007. 

 
Winninge, Michael. Sinners and the Righteous: A comparative 

Study of the Psalms of Solomon and Paul’s Letters. Coniec-
tanea Biblica, New Testament Series 26. Stockholm: 
Almqvist & Wiksell International, 1995. 

 
Winter, Bruce W. Philo and Paul among the Sophists. Society for 

New Testament Studies Monograph Series 96. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1997.  

 
Wright, Christopher J. H. Knowing Jesus through the Old Testa-

ment. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992. 
 
Wright, Nicholas T. The Climax of the Covenant: Christ and the 

Law in Pauline Theology. Minneapolis, Minnesota: Fortress 
Press, 1991. 

 
_______________. The New Testament and the People of God. 

Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1992. 
 
_______________. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tar-

sus the real founder of Christianity? Grand Rapids, Michi-
gan: Eerdmans, 1997. 

 
_______________. Paul in Fresh Perspective. Minneapolis, Min-

nesota: Fortress Press, 2005. 
 
Zeller, Dieter. Juden und Heiden in der Mission des Paulus. Studi-

em zum Römerbrief. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 
1973. 

 
 



 

395 

 
 

Comentarios a Romanos (a partir del siglo XIX) 
 
Achtemeier, Paul J. Romans, Interpretation. Louisville: John Knox 

Press, 1985. 
 
Barrett, Charles K. The Epistle to the Romans. New York: Harper 

& Row, 1957. 
 
Barth, Karl. Carta a los Romanos, traducido por Abelardo Martí-

nez de la Pera. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 
1998. 

 
Beck, Johann Tobias. Erklärung de Briefes Pauli on die Römer. 

Gütersloh: Bertelsmann, 1884. 
 
Bence, Clarence L. Romans: A Bible Commentary in the Wesleyan 

Tradition. Indianapolis: Wesleyan Publishing House, 1996. 
 
Bénétreau, Samuel. L’Epitre de Paul aux Romains. 2 vols. Vaux-

sur-Seine: Édifac, 1997. 
 
Black, Mathew. Romans. The New Century Bible Commentary. 

Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1989. 
 
Briscoe, D. Stuart. Romans. The Communicator’s Commentary. 

Waco, Texas: Word Books, 1982. 
 
Boice, James Montgomery. Romans: An Expositional Commentary. 

Vol. 3, God and History: Romans 9-11. Grand Rapids, 
Michigan: Baker Books, 2000. 

 
Bruce, F. F. The Epistle of Paul to the Romans: An Introduction 

and Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
1963. 

 
Byrne, Brendan. Reckoning with Romans: A Contemporary Read-

ing of Paul’s Gospel. Delaware: Michael Glazier, 1986. 



 

396 

 
Bussey, Martin K. The Message of Romans: A Commentary for 

Today’s Church. Abak, Nigeria: Samuel Bill Theological 
College, 1992. 

 
Calvino, Juan. La Epístola del apóstol Pablo a los Romanos, tra-

ducido por Claudio Gutiérrez. Grand Rapids, Michigan: 
Subcomisión Literatura Cristiana de la Iglesia Cristiana Re-
formada, 1977. 

 
Cotrell, Jack. Romans. The College Press NIV Commentary 2. Jop-

lin, Missouri: College Press, 1998. 
 
Cranfield, Charles E. B. A Critical and Exegetical Commentary on 

the Epistle to the Romans. 2 vols. The International Critical 
Commentary. Edinburgh: T&T Clark, 1975.  

 
Dodd, Charles Harold. The Epistle to the Romans. London: Collins, 

1959.  
 
Dunkin, J. E. Commentary on Romans: for the Student and   

Teacher. Joplin, Missouri: College Press, 1986. 
 
Dunn, James D. G. Romans. 2 vols. Word Biblical Commentary 38 

a-b. Dallas: Word Books, 1988. 
 
Edwards, James R. Romans. New International Biblical Commen-

tary 6. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1992. 
 
Fitzmyer, Joseph A. Romans, The Anchor Bible 33. New York: 

Doubleday, 1992. 
 
Godet, Frédéric. Comentar zu dem Brief an die Römer. Hannover: 

Verlag von Karl Meger, 1893. 
 
Hendricksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Expo-

sición de Romanos, traducido por Norberto E. Wolf. Grand 
Rapids, Michigan: Libros Desafío, 1990. 

 



 

397 

Hunter, Archibald M. The Epistle to the Romans. Torch Bible 
Commentaries. London: SCM Press, 1973. 

 
Jewett, Robert. Romans: A Commentary. Hermeneia: A Critical 

and Historical Commentary on the Bible. Minneapolis, 
Minnesota: Fortress Press, 2007. 

 
Johnson, Luke Timothy. Reading Romans: A Literary and Theo-

logical Commentary. New York: Crossroad Publishing 
Company, 1997. 

 
Käsemann, Ernst. Commentary on Romans, traducido por Geoffrey 

W. Bromiley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1980. 
 
Keck, Leander E. Romans. Abingdon New Testament Commen-

taries. Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2005. 
 
Kuss, Otto. Carta a los Romanos, cartas a los Corintios, carta a 

los Gálatas. Barcelona: Herder, 1976. 
 
Légasse, Simon. L’épître de Paul aux Romains. Paris: Éditions du 

Cerf, 2002. 
 
Lenski, R. C. H. The Interpretation of St. Paul’s Epistle to the Ro-

mans. Commentary on the New Testament 6. Minneapolis, 
Minnesota: Augsburg Publishing House, 1961. 

 
Liddon, Henry Parry. Explanatory Analysis of St. Paul’s Epistle to 

the Romans. London: Longmans Green, 1897. 
 
Lutero, Martín. Carta del apóstol Pablo a los Romanos, traducido 

por Erich Sexauer. Terrassa: Clie, 1998.  
 
McGuiggan, Jim. The Book of Romans. Lubbock: Montex Publi-

shing Company, 1982. 
 
Meyer, Heinrich A. W. Handbuch über den Brief des Paulus an die 

Römer. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht’s Verlag, 
1886. 



 

398 

 
Moo, Douglas J. The Epistle to the Romans. Grand Rapids, Michi-

gan: Eerdmans, 1996. 
 
Morris, Leon. The Epistle to the Romans. Pillar New Testament 

Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1988. 
 
Moule, Handley C. G. Exposición de la Epístola de San Pablo a los 

Romanos. Buenos Aires: Juan H. Kidd y Cia., 1924. 
 
Mounce Robert H. Romans. The New American Commentary 27. 

Nashville, Tennessee: Broadman & Holman Publishers, 
1995. 

 
Murray, John. The Epistle to the Romans. 2 vols. Grand Rapids, 

Michigan: Eerdmans, 1968.  
 
Newell, William R. La Epístola a los Romanos. Los Angeles: Casa 

Bíblica de Los Ángeles, 1984. 
 
Nygren, Anders. La Epístola a los Romanos, traducido por Carlos 

Witthaus y Greta Mayena. Buenos Aires: La Aurora, 1969. 
 
O’Neill, J. C. Paul’s Letter to the Romans. Harmondsworth: Pen-

guin Books, 1975. 
 
Osborne, Grant R. Romans. The IVP New Testament Commentary 

Series. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 2004. 
 
Plumer, William M. S. Commentary on Romans. Grand Rapids, 

Michigan: Kregel Publications, 1979. 
 
Rhys, Howard. The Epistle to the Romans. New York: MacMillan 

Company, 1961 
 
Sanday, William y Arthur C. Headlam. A Critical and Exegetical 

Commentary on the Epistle to the Romans. Edinburgh: T&T 
Clark, 1964. 

 



 

399 

Schlatter, Adolf. Romans: The Righteousness of God, traducido por 
Siegfried S. Schatzmann. Peabody, Massachusetts:        
Hendrickson, 1995. 

 
Schlier, Heinrich. Der Römerbrief: Kommentar. Freiburg: Herder, 

1977. 
 
Schreiner, Thomas S. Romans, Baker Exegetical Commentary on 

the New Testament 6. Grand Rapids, Michigan: Baker 
Books, 1998. 

 
Shelkle, Kart H. The Epistle to the Romans. New York: Herder and 

Herder, 1964. 
 
Stam, Cornelius R. Commentary on the Epistle of Paul to the Ro-

mans. Chicago: Berean Bible Society, 1981. 
 
Stott, John. Romans: God’s Good News for the World. Downers 

Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1994. 
 
Stuart, Moses. A Commentary on the Epistle to the Romans. Lon-

don: J. Haddon, 1836. 
 
Stuhlmacher, Peter. Paul’s Letter to the Romans. Louisville: 

Westminster/John Knox Press, 1994. 
 
Taylor, Vincent. The Epistle to the Romans. Epworth Preacher’s 

Commentaries. London: Epworth Press, 1955. 
 
Tholuck, F. A. G. Comentar zum Brief and die Römer. Salle: 

Eduard Anton, 1856. 
 
Vidal, Senén. Las cartas originales de Pablo. Madrid: Trotta, 

1996. 
 
Wilckens, Ulrich. Der Brief an die Römer. Zürich: Benziger, 1982. 
 



 

400 

Witherington III, Ben. Paul’s Letter to the Romans: A Socio-
Rhetorical Commentary. Grand Rapids, Michigan: Eerd-
mans, 2004. 

 
Wright, Nicholas T. “The Letter to the Romans: Introduction, 

Commentary and Reflections”. En The New Interpreter’s 
Bible, vol. 10, editado por Leander E. Keck. Nashville, 
Tennessee: Abingdon Press, 2002, 393-770. 

 
Ziesler, John. Paul’s Letter to the Romans. TPI New Testament 

Commentaries. London: SCM Press, 1989. 
 
 

 
Artículos y capítulos de libros 

 
Aageson, James W. “Scripture and Structure in the Development of 

the Argument in Romans 9-11”. Catholic Biblical Quarterly 
48, nº 2 (1986): 265-298. 

 
_______________. “Typology, Correspondence, and the Applica-

tion of Scripture in Romans 9-11”. Journal for the Study of 
the New Testament 31 (1987): 51-72. 

 
Albright, William F. “The Names ‘Israel’ and ‘Judah’ with and 

Excursus on the Etymology of Tôdâh and Tôrâh”. JBL 46 
(1927): 154-168. 

 
Alonso Díaz, José. “El Israel de la fe y el Israel de la historia en 

cuanto a la elección y alianza divinas”. Estudios Eclesiásti-
cos 46 (1971): 155-168. 

 
Amos, Clare. “The Genesis of Reconciliation: The Reconciliation 

of Genesis”. Mission Studies 23, nº 1 (2006): 9-25. 
 
Andrews, Mary E. “Paul, Philo, and the Intellectuals”. Journal of 

Biblical Literature 53, nº 2 (1934): 150-166. 
 



 

401 

Aus, Roger D. “Paul’s Travel Plans to Spain and the ‘Full Number 
of the Gentiles’ of Rom 11:25”. Novum Testamentum 21, nº 
3 (1979): 232-262. 

 
Avery-Peck, Alan J. “The Mishnah, Tosefta, and the Talmuds: The 

Problem of Text and Context”. En Judaism in Late Antiqui-
ty, editado por Jacob Neusner. New York: Brill, 2005, 173-
216. 

 
Baker, Murray. “Paul and the Salvation of Israel: Paul’s Ministry, 

the Motif of Jealousy, and Israel’s Yes”. Catholic Biblical 
Quarterly 67 (2005): 469-484. 

 
Barclay, J. M. G. “Paul and the Law: Observations on Some Recent 

Debates”. Themelios 12 (1986-1987): 5-15.  
 
Barth, Markus. “Conversion and Conversation: Israel and the 

Church in Paul’s Epistle to the Ephesians” Interpretation 17 
(1963): 3–24. 

 
Batey, Richard. “‘So All Israel Will Be Saved’: An Interpretation 

of Romans 11:25-32”. Interpretation 20, nº 2 (1966): 218-
228. 

 
Battle, James L. “Paul’s Use of the Old Testament in Romans 9:25-

26”. Grace Theological Journal 2, nº 1 (1981): 115-129. 
 
Baxter A. G. y J. A. Zesler. “Paul and the Arboriculture: Romans 

11:17-24”. Journal for the Study of the New Testament 24 
(1985): 25-32. 

 
Beardslee, William. “The Motif of Fulfillment in the Eschatology 

of the Synoptic Gospels”. En Transitions in Biblical Schol-
arship, editado por J. Coert Rylaarsdam. Chicago: Chicago 
University Press, 1969, 171-191.  

 
Beckwith, Roger T. “Intertestamental Judaism, its Literature and its 

Significance”. Themelios 15 (1990): 77-81. 
 



 

402 

Beker, J. Christiaan. “Romans 9-11 in the Context of the Early 
Church”. Princeton Seminary Bulletin: Supplement Series 1 
(1990): 40-55. 

 
_______________. “The Faithfulness of God and the Priority of 

Israel in Paul’s Letter to the Romans”. En The Romans De-
bate, editado por Karl P. Donfried. Edinburgh: T&T Clark, 
1991, 327-332. 

 
Beentjes, Pancratius C. “‘Holy People’: The Biblical Evidence”. En 

A Holy People: Jewish and Christian Perspectives on Reli-
gious Communal Identity, editado por Marcel Poorthuis y 
Joshua Schwartz. Leiden: Brill, 2006, 3-15. 

 
Berkeley, David S. “Some Misapprehensions of Christian Typolo-

gy in Recent Literary Scholarship”. Studies in English Lite-
rature, 1500-1900, 18, nº 1, The English Renaissance. 
(1978): 3-12. 

 
Besters, A. “L’expression ‘Fils d’Israel’ en Ex 1-14: un nouveau 

critère pour la distinction des sources”. Revue Biblique 74 
(1967): 321-355. 

 
Bird, Michael F. “When the Dust Finally Settles: Coming to a Post-

New Perspective Perspective”. Criswell Theological Review 
2, nº 2 (2005): 57-69. 

 
Bishara, Ghassan. “Israel’s Power in the US Senate”. Journal of 

Palestine Studies 10, nº 1 (1980): 58-79. 
 
Blaising, Craig A. “The Future of Israel as a Theological Ques-

tion”. Journal of the Evangelical Theological Society 44, nº 
3 (2001): 435-450. 

 
Blocher, Henri. “Hepful or Harmful?: The ‘Apocripha’ and Evan-

gelical Theology”. European Journal of Theology 13, nº 2 
(2004): 81-90. 

 



 

403 

Block, Daniel I. “‘Israel’—‘Sons of Israel’: A Study in Hebrew 
Eponymic Usage”. Studies in Religion 13, nº 3 (1984): 301-
326.  

 
_______________. “Israel’s House: Reflections on the Use of BYT 

YSR’L in the Old Testament in the Light of Its Ancient Near 
Eastern Environment”. Journal of the Evangelical Theolo 
gical Society 28, nº 3 (1985): 257-275. 

 
Block, Herbert. “Distinguishing Jacob and Israel”. Jewish Bible 

Quarterly 34, nº 3 (2006): 155-158. 
 
Bloesch, Donald G. “Supersessionism and the Biblical Witness”. 

Interpretation 43 (1989): 130-142. 
 
Bloomfield, Morton W. “Symbolism in Medieval Literature”  

Modern Philology 56, nº 2 (1958): 73-81. 
 
Bockmuehl, Markus. “1QS and Salvation at Qumran”. En The 

Complexities of Second Temple Judaism. Vol. 1, Justifica-
tion and Variegated Nomism, editado por Donald A. Car-
son, Peter T. O’Brien, y Mark A. Seifrid. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2001, 381-414. 

 
Boguslawsky, Steven. “Thomas Aquinas”. En Reading Romans 

Through the Centuries, editado por Jeffrey P Greenman y 
Timothy Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 
2005. 

 
Ben Zion Bokser, “Justin Martyr and the Jews”. Jewish Quarterly 

Review 64, nº 2 (1973): 97-122. 
 
Boring, M. Eugene. “The Language of Universal Salvation in 

Paul”. Journal of Biblical Literature 105, 2 (1986): 262-
292. 

  
Bornkamm, Günther. “Paul’s Last Will and Testament”. En The 

Romans Debate, editado por Karld P. Donfried (Edinburgh: 
T&T Clark, 1991), 17-31. 



 

404 

 
Bosqued, Daniel. “La unidad interna de la iglesia universal: Efe 

3:6”. En La iglesia, cuerpo de Cristo y plenitud de Dios, 
editado por Mario Veloso, Serie Monográfica de Estudios 
Bíblicos y Teológicos de la Universidad Adventista del Pla-
ta 3 (Libertador San Martín, Argentina: Universidad Ad-
ventista del Plata, 2006). 

 
Bouyer, Louis. “Erasmus in Relation to the Medieval Biblical Tra-

dition”. En Cambridge History of the Bible. Vol. 2, The 
West from the Fathers to the Reformation. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1969, 492-505. 

 
Boyarin, Daniel. “Justin Martyr Invents Judaism”. Church History 

70, nº 3 (2001): 427-461. 
 
Bray, Gerald. “Ambrosiaster”. En Reading Romans Through the 

Centuries, editado por Jeffrey P Greenman y Timothy 
Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005.  

 
_______________. “Medieval Biblical Interpretation”. En Dictio 

nary of Theological Interpretation of the Bible, editado por 
Kevin J. Vanhoozer. Grand Rapids, Michigan: Baker Aca-
demic, 2005, 499-503. 

 
Breech, Earl. “These Fragments I Have Shored Against My Ruins: 

The Form and Function of 4 Ezra”. Journal of Biblical    
Literature 92, nº 2 (1973): 267-274. 

  
Bright, Pamela, “Agustine”. En Reading Romans Through the Cen-

turies, editado por Jeffrey P Greenman y Timothy Larsen. 
Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 2005.  

 
Brodie, Louis T. “Jacob’s Travail (Jer 30:1-13) and Jacob’s Strug-

gle (Gen 32:22-32): A Test Case for Measuring the Influ-
ence of the Book of Jeremiah on the Present Text of Gene-
sis”. Journal for the Study of the Old Testament 19 (1981): 
31-60.  

 



 

405 

Buell, Denise K. y Carolina J. Hodge. “The Politics of Interpreta-
tion: The Rhetoric of Race and Ethnicity in Paul”. Journal 
of Biblical Literature 123, nº 2 (2004): 235-251. 

 
Bultmann, Rudolf “Geschichte und Eschatologie im Neuen Testa-

ment”. En Glauben und Verstehen: Gesammelte Aufsätze 3, 
Tübingen: Mohr Siebeck, 1960. 

 
Byrne, Brendan. “The Problem of no,moj and the Relationship with 

Judaism in Romans” Catholic Biblical Quarterly 62 (2000): 
294-309. 

 
_______________. “Interpreting Romans: The New Perspective 

and Beyond”. Interpretation 58, nº 3 (2004): 241-252.  
  
Cahill, P. Joseph. “Hermeneutical Implications of Typology”. 

Catholic Biblical Quarterly 44 (1982): 266-281. 
 
Cambier, J. M. “La Carta a los Romanos”. En Introducción Crítica 

al Nuevo Testamento. Vol. I., editado por Agustin George y 
Pierre Grelot, Biblioteca Herder, 159. Barcelona: Herder, 
1983, 597-622.  

 
Campbell, John C. “In a Son: the doctrine of Incarnation in the 

Epistle to the Hebrews”, Interpretation 10, nº 1 (1956): 24-
38. 

 
Casey, Maurice. “Christology and the Legitimating Use of the Old 

Testament in the New Testament”. En The Old Testament in 
the New testament. Essays in Honour of J. L. North, editado 
por Steve Moyise. Journal for the Study of the New Testa-
ment Supplement Series 189. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 2000, 42-64.  

 
Caubet Iturbe, F. J. “‘Et sic omnis Israel salvus fieret, Ro XI, 26’ 

su interpretación por los escritores cristianos de los siglos 
III-XII”. Estudios Bíblicos 21 (1963): 127-150. 

 



 

406 

Chalmers, R. Scott. “Who is the Real El? A Reconstruction of the 
Prophet’s Polemic in Hosea 12:5a”. Catholic Biblical Quar-
terly 68 (2006): 611-630. 

 
Charles, Gary W. “Romans 11:1-10”. Interpretation 58, nº 3 

(2004): 283-286.  
 
Chilton, Bruce. “Romans 9-11 as Scriptural Interpretation and Dia-

logue with Judaism”. Ex Auditu 4 (2001): 27-37. 
 
Chisholm Jr., Robert B. “Divine Hardening in the Old Testament”. 

Bibliotheca Sacra 153, nº 4 (1996): 410-434. 
 
Clowney, Edmund P. “Israel and the Church: The New Israel”. En 

A Guide to Biblical Prophecy, editado por Carl Edwin 
Armerding y W. Ward Gasque. Peabody, Massachusetts: 
Hendrickson, 1989, 207-220. 

 
Cogley, Richard W. “The Fall of the Ottoman Empire and the Res-

toration of Israel in the ‘]udeo-centric’ Strand of Puritan 
Millenarianism”. Church History 72, nº 2 (2003): 304-332. 

 
Cohen, Jeffrey M. “Struggling with Angels and Men”. Jewish Bible 

Quarterly 31, nº 2 (2003): 126-128. 
 
Cohen, Jeremy. “Scholarship and Intolerance in the Medieval 

Academy: The Study and Evaluation of Judaism in Europe-
an Christendom”. American Historical Review 91 (1986): 
592-613. 

 
_______________. “The Mystery of Israel’s Salvation: Romans 

11:25-26 in Patristic and Medieval Exegesis”. Harvard 
Theological Review 98, nº 3 (2005): 247-281. 

 
Collins, John Joseph. “The Intertestamental Literature”. Listening 

19, nº 1 (1984): 41-52. 
 



 

407 

Conybeare, Fred. C. “On the Jewish Authorship of the Testaments 
of the Twelve Patriarchs”. Jewish Quarterly Review 5, nº 3 
(1893): 375-398. 

 
Coote, Robert. “The Meaning of the Name Israel” Harvard Theo-

logical Review 65 (1972): 137-146. 
 
Coover Cox, Dorian G. “The Hardening of Pharaoh’s Heart in its 

Literary and Cultural Context”. Bibliotheca Sacra 163, nº 3 
(2006): 292-311. 

 
Cosgrove, Charles H. “Rhetorical Suspense in Romans 9-11: A 

Study in Polyvalence and Hermeneutical Election”. Journal 
of Biblical Literature 115, nº 2 (1996): 271-287. 

 
Coxhead, Steven R. “Deuteronomy 30:11-14 as a Prophecy of the 

New Covenant in Christ”. Westminster Theological Journal 
68 (2006): 305-320.  

 
Crafton, Jefrey A. “Paul’s Rhetorical Vision and the Purpose of 

Romans: Toward a New Understanding” Novum Testamen-
tum 32, nº 4 (1990): 317-339. 

 
Cranford, Michael. “Election and Ethnicity: Paul’s View of Israel 

in Romans 9:1-13”. JSNT 50 (1993): 27-40. 
 
Crehan, J. “The Bible in the Roman Catholic Church from Trent to 

the Present Day”. En Cambridge History of the Church. 
Vol. 3, The West from the Reformation to the Present Day, 
editado por S. L. Greenslade. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1963, 199-238.  

 
Curtis, Edward M. “Structure, Style and Context as a Key to Inter-

preting Jacob’s Encounter at Peniel”. Journal of the Evan-
gelical Theological Society, 30, nº 2 (1987): 129-137. 

 
 
 



 

408 

Dahl, Nils Alstrup. “Gentiles, Christians, and Israelites in the Epis-
tle to the Ephesians”. Essays in Honor of Krister Stendahl 
on His Sixty-Fifth Birthday. Harvard Theological Review 
79, nº 1 (1986): 31-39. 

 
Davies, Philip R. “Eschatology at Qumran”. Journal of Biblical 

Literature 104, nº 1 (1985): 39-55. 
 
Davies, W. D. “Paul and the People of Israel”. New Testament 

Studies 24 (1978): 4-39. 
 
Davila, James R. “The Old Testament Pseudepigrapha as Back-

ground to the New Testament”. Expository Times 117, nº 2 
(2005): 53-57. 

 
Davis, D. Mark. “The Centrality of Wonder in Paul’s Soteriology”. 

Interpretation 60, nº 4 (2006): 404-418. 
 
Dell, Katherin. J. “Covenant and Creation in Relationship”. En 

Covenant as Context: Essays in Honour of E. W. Nicholson, 
editado por A. D. H. Mayes y R. B. Salters. Oxford: Oxford 
University Press, 2003, 135-161. 

 
Delling, G. “The one who sees God in Philo”. En Nourished with 

Peace: Studies in Hellenistic Judaism in Memory of Samuel 
Sandme, editado por Frederick E. Greespahn, Earle Hilgert, 
y Burton L. Macks. Chico, California: Scholars Press, 1984, 
27-41. 

 
Dillon, Richard J. “Towards a Tradition-History of the Parables of 

the True Israel (Matthew 21:33-22-14)”. Biblica 47, nº 1 
(1966): 1-42.  

 
Dinkler, Erich. “The Historical and the Eschatological Israel in 

Romans Chapters 9-11: A Contribution to the Problem of 
Pre-Destination and Individual Responsibility”. Journal of 
Religion 36, nº 2 (1956): 109-127. 

 



 

409 

Donaldson, Terence L. “‘Riches for the Gentiles’ (Rom 11:12): 
Israel’s Rejection and Paul’s Gentile Mission”. Journal of 
Biblical Literature 112, nº 1 (1993): 81-98. 

 
_______________. “Jewish Christianity, Israel’s Stumbling and 

the Sonderwerg Reading of Paul”. Journal for the Study of 
the New Testament 29, nº 1 (2006): 27-54. 

 
Downing, Christine. “Tipology and the Literary Christ-Figure: A 

Critique”. Journal of the American Academy of Religion 36, 
nº 1 (1968): 13-27. 

 
Dunn, James G. “The New Perspective on Paul”. Bulletin of the 

John Rylands University Library of Manchester, 65 nº 2 
(1983): 95-122. 

 
_______________. “Paul and Justification by Faith” en The Road 

from Damascus: The Impact of Paul’s Conversion on His 
Life, Thought, and Ministry, editado por Richard N. Longe-
necker. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1997, 85-101. 

 
_______________. “The Formal and Theological Coherence of 

Romans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 245-250. 

 
_______________. “The New Perspective on Paul: Paul and the 

Law”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 299-308. 

 
_______________. “Judaism in the Land of Israel in the First Cen-

tury”. En Judaism in Late Antiquity, editado por Jacob 
Neusner. Part Two: Historical Syntheses (New York: Brill, 
1995), 229-261. 

 
Donfried, Karl Paul. “False Presuppositions in the Study of Ro-

mans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried. Edinburgh: T&T Clark, 1991, 103-127. 

 



 

410 

Downing, F. Gerald. “Redaction Criticism: Josephus’ Antiquities 
and the Synoptic Gospels I”. Journal for the Study of the 
New Testament 8 (1980): 46-65. 

 
Dupont-Sommer, A. “Les manuscrits de la mer Morte: leur impor-

tance pour l’histoire des religions”. Numen 2, nº 3 (1955): 
168-189. 

 
Earley, Glenn David. “The Radical Hermeneutical Shift in Post-

Holocaust Christian Theology”. Journal of Ecumenical 
Studies 18, nº 1 (1981): 16-32. 

 
Engel, Mary Potter, “Calvin and the Jews: A Textual Puzzle”. 

Princeton Seminary Bulletin Supplement Series, nº 1 
(1990): 106-123. 

 
Epp, Eldon Jay. “Jewish-Gentile Continuity in Paul: Torah and/or 

Faith (Romans 9:1-5”. Harvard Theological Review 79, nº 1 
Christians Among Jews and Gentiles: Essays in Honor of 
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 80-90. 

 
Esler, Philip F. “The Social Function of 4 Ezra”. Journal for the 

Study of the New Testament 53 (1994): 99-123. 
 
_______________. “Ancient Oleiculture and Ethnic Differencia-

tion: The Meaning of the Olive-Tree Image in Romans 11”. 
Journal for the Study of the New Testament 26, nº 1 (2003): 
103-124. 

 
Eslinger, Lyle M. “Hosea 12:5a and Genesis 32:29: A Study in 

Inner Biblical Exegesis”. Journal for the Study of the Old 
Testament 18 (1980): 91-99. 

 
Evans, Craig A. “Paul and the Hermeneutics of ‘True Prophecy’, 

Biblica 65 (1984): 560-570. 
 
 
 



 

411 

_______________. “Paul and the Prophets: Prophetic Criticism in 
the Epistle to the Romans (with special reference to Romans 
9-11)”. En Romans and the People of God: Essays in Honor 
of Gordon D. Fee on Occasion of His 65th Birthday, edita-
do por Sven K. Soderlund y N. T. Wright. Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 1999, 115-128. 

 
Fairbarin, Donald. “Patristic Exegesis and Theology: The Cart and 

the Horse”. Westminster Theological Journal 69 (2007): 1-
10. 

 
Farnell, F. David. “The New Perspective on Paul: Its Basic Tenets, 

History, and Pressupositions”. Master’s Seminary Journal 
16, nº 2 (2005): 189-243. 

 
Ferguson, Everett. “Spiritual Circumcision in Early Christianity”. 

Scottish Journal of Theology 41, nº 4 (1988): 485-497. 
 
Flannery, Edward H. “Israel Reborn: Some Theological Perspec-

tives”. En Jewish-Christians Encounters Over the Centu-
ries: Symbiosis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, editado por 
Marvin Perry y Frederick M. Schweitzer, 369-387. New 
York: Peter Lang, 1994. 

 
Flannery, Edward H. “Zionism, the State of Israel, and the Jewish-

Christian Dialogue”. Judaism 27, nº 3 (1978): 313-317. 
 
Flint, Peter W. “Noncanonical Writings in the Dead Sea Scrolls: 

Apocrypha, Other Previously Known Writings, Pseudepig-
rapha”. En The Bible at Qumran: Text, Shape, and Interpre-
tation, editado por Peter W. Flint, 80-126. Studies in the 
Dead Sea Scrolls and Related Literature. Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 2001. 

 
Fraikin, Daniel. “The Rethorical Function of the Jews in Romans”. 

En Anti-Judaism in Early Christianity, vol 1, editado por 
Peter Richardson y David Granskou, 91-105. Waterloo: 
Wilfrid Laurier University Press, 1986. 

 



 

412 

Froehlich, Karlfried. “Romans 8:1-11: Pauline Theology in Medie-
val Interpretation”. En Faith and History: Essays in Honor 
of Paul W. Meyer, editado por John T. Carroll, Charles H. 
Cosgrove y E. Elizabeth Johnson, 239-260. Atlanta: Schol-
ars Press, 1990. 

 
Furnish, Victor P. “Pauline Studies”. En The New Testament and 

its Modern Interpreters, editado por Eldon J. Epp y George 
MacRae, 321-350. Atlanta: Scholars Press, 1989. 

 
Gaston, Lloyd. “Israel’s Misstep in the Eyes of Paul”. En The Ro-

mans Debate, editado por Karl P. Donfried, 309-326. Edin-
burgh: T&T Clark, 1991. 

 
_______________. “The Impact of the New Perspectives on Juda-

ism and Improved Jewish-Christians Relations on the Study 
of Paul”. Biblical Interpretation 13, nº 3 (2005): 250-254. 

 
Geller, Stephen A. “The Struggle at the Jabbok: The Uses of Enig-

ma in a Biblical Narrative”. Journal of the Ancient Near 
Eastern Studies 14 (1982): 37-60. 

 
Gertner, M. “The Masorah and the Levites. An Essay in the History 

of a Concept. Appendix. An Attempt at an Interpretation of 
Hosea12”. Vetus Testamentum 10 (1960): 272-334. 

 
Getty, Mary Ann. “Paul and the Salvation of Israel: A Perspective 

on Romans 9-11” Catholic Biblical Quarterly, 50 (2001): 
456-469. 

 
Giavini, G. “La structure litteraire d’Eph 2:11–22” New Testament 

Studies 16 (1970): 209–211.  
 
Giles, Pauline. “Son of man in the Epistle to the Hebrews”. Exposi-

tory Times 86, nº 11 (1975): 328-332. 
 
Given, Mark D. “Restoring the Inheritance in Romans 11:1” Jour-

nal of Biblical Literature 118, nº 1 (1999): 89-96. 
 



 

413 

Glancy, Jennifer A. “Israel vs. Israel in Romans 11:25-31”. Union 
Seminary Quarterly Review 45 (1991): 191-203. 

  
Gleason, R. C. “‘Letter’ and ‘Spirit’ in Luther’s Hermeneutics”. 

Bibliotheca Sacra 157 (2000): 468-485. 
 
Glenny, W. Edward. “The ‘People of God’ in Romans 9: 25-26”. 

Bibliotheca Sacra 152, 605 (1995): 42-59. 
 
Godsey, John D. “The Interpretation of Romans in the History of 

the Christian Faith”. Interpretation, 34 (1980): 3-16. 
 
Good, Edwin M. “Hosea and the Jacob Tradition”. Vetus Testa-

mentum 16/2 (1966): 137-151. 
 
Goodblatt, David. “From Judeans to Israel: Names of Jewish States 

in Antiquity”. Journal for the Study of Judaism, 29 (1998): 
1-36. 

 
Goudoever, J. Van. “The Place of Israel in Luke’s Gospel”. Novum 

Testamentum 8, nº 2 (1966): 111-123. 
 
Grappe, Christian. “La séparation entre juifs et chrétiens à la fin du 

premier siècle: circonstances historiques et raisons théolo-
giques”. Études théologiques et religieuses 80, nº 3 (2005): 
327-345. 

 
Green, William M. “Patristic Interpretation of the Bible”. Restora-

tion Quarterly 5, nº 4 (1961): 230-235. 
 
Greenberg, Irving. “Judaism and Christianity after the Holocaust”. 

Journal of Ecumenical Studies, 12 (1975): 521-551. 
 
Grindheim, Sigurd. “What the OT Prophets Did Not Know: The 

Mystery of the Church in Eph 3, 2-13”. Biblica 84, nº 4 
(2003): 531-553. 

 



 

414 

Grintz, Y. M. “Hebrew as the Spoken and Written Language in the 
Last Days of the Second Temple”. Journal of Biblical     
Literature 79 (1960): 32-47.  

 
Guerra, Anthony J. “Romans: Paul’s Purpose and Audience with 

Special Attention to Romans 9-11”. Revue Biblique 97, nº 2 
(1990): 219-237. 

 
Guthrie, Shirley C. “Romans 11:25-32”. Interpretation, 38 (1984): 

286-291. 
 
Hafemann, Scott. “The Salvation of Israel in Romans 11:25-32: A 

Response to Krister Stendahl”. Ex Auditu 4 (2001): 38-58. 
 
Hagopian, Rich. “‘To Be Right with God: an Exploration of the 

New Perspective View on Paul”. Ashland Theological 
Journal, 37 (2005): 19-37. 

 
Hall, Christopher A. “John Chrysostom”. En Reading Romans 

Through the Centuries, editado por Jeffrey P. Greenman y 
Timothy Larsen. Grand Rapids, Michigan: Brazos Press, 
2005.  

 
Hanson, R. P. C. “Biblical Exegesis in the Early Church”. En The 

Cambridge History of the Bible. Vol. 1, From the Begin-
nings to Jerome, editado por P. R. Ackroyd, 412-453. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1970. 

 
Harding, Mark. “The Value of the Pseudepigrapha for the Study of 

the New Testament”. Reformed Theological Review 51, nº 
1(1992): 20-30. 

 
_______________. “The Salvation of Israel and the Logic of Ro-

mans 11:11-36”. Australian Biblical Review 46 (1998): 55-
69.  

 
Hasel, Michael G. “Israel in the Merneptah Stela” Bulletin of the 

American Schools of Oriental Research 296 (1994): 45-61. 
 



 

415 

Hatzopoulos, Athanasios. “The Struggle for a Blessing: Reflections 
on Genesis 32: 24-31”. The Ecumenical Review 48, nº 4 
(1996): 507-512. 

 
Hauser, Alan J. y Duane F. Watson. “Introduction and Overview”. 

En A History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient 
Period, editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 1-
54. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003. 

 
Haynes, Stephen R. “‘Recovering the Real Paul’: Theology and 

Exegesis in Romans 9-11”. Ex Auditu 4 (2001): 70-84. 
 
Hayward, C. T. R. “Philo, the Septuagint of Genesis 32:24-32 and 

the Name ‘Israel’: Fighting the Passions, Inspiration and the 
Vision of God”. Journal of Jewish Studies 51, nº 2 (2000): 
209-226. 

 
Heil, John Paul. “Christ, the Termination of the Law”. Catholical 

Biblical Quarterly 63 (2001): 484-498. 
  
_______________. “From Remnant to Seed of Hope for Israel: 

Romans 9:27-29”. Catholic Biblical Quarterly 64 (2002): 
703-720. 

 
Siegfried Herrmann, “Ephraim”. En The Anchor Bible Dictionary, 

vol. 2. editado por D. N. Freedman, 551-553. New York: 
Doubleday, 1992. 

 
Hertzberg, Arthur. “Who is a Jew?: Controversy”. En The Oxford 

Dictionary of the Jewish Religión, editado por R. J. Zwi 
Werblowsky y Geoffrey Wigoder, 369-370. Oxford: Oxford 
University Press, 1997. 

 
Hesselink, John. “Calvin’s Understanding of the Relation of the 

Church and Israel Based Largely on His Interpretation or 
Romans 9-11”. Ex Auditu 4 (2001): 59-69. 

 
Hill, C. E. “The Identity of John’s Nathanael”. Journal for the 

Study of the New Testament 67 (1995): 46. 



 

416 

 
Hodgson, Peter C. “The Rediscovery of Ferdinand Christian Baur: 

A Review of the First Two Volumes of His Ausgewählte 
Werke”. Church History 33, nº 2 (1964): 206-214. 

 
Hoehner, Harold “Israel in Rom 9-11”. En Israel: The Land and 

the People, editado por H. Wayne House, 145-167. Grand 
Rapids, Michigan: Kregel, 1998. 

 
Hofius, Otfried. “‘All Israel Will Be Saved’: Divine Salvation and 

Israel’s Deliverance in Romans 9-11.” Princeton Seminary 
Bulletin Supplement Series, nº 1 (1990): 19-39. 

 
Holladay, William L. “Chiasmus, the Key to Hosea 12:3-6”. Vetus 

Testamentum 16, nº 1 (1966): 53-64. 
 
Holmgreen, Fredrick C. “Holding Your Own Against God!: Gene-

sis 32:22-32 (In the Context of Genesis 31-33)”. Interpreta-
tion 44 (1990): 5-17. 

 
Holtz, Traugott. “Judgment on the Jews and the Salvation of all 

Israel 1 The 2:15-16 and Rom 11:25-26”. En The Thessalo-
nian Correspondence, editado por Raymond Collins, 284-
294. Leuven: Leuven University Press, 1990. 

 
Horne, Charles M. “The Meaning of the Phrase ‘And Thus All Is-

rael Will Be Saved’ (Romans 11:26)”. Journal of the Evan-
gelical Theological Society 21, nº 4 (1978): 329-334. 

 
Howard, George. “Romans 3:21-31 and the Inclusion of the Gen-

tiles”. Harvard Theological Review 63, nº 2 (1970): 223-
233. 

 
Howard, J. E. “The Wall Broken: An Interpretation of Ephesians 

2:11–22”. En Biblical Interpretation: Principles and Prac-
tices, editado por F. F. Kearley, E. P. Myers, y T. D. Had-
ley, 296-306. Grand Rapids, Michigan: Baker, 1986. 

 



 

417 

Herbert B. Huffmon, “The Israel of God”. Interpretation 23 
(1969): 66-77. 

 
Hughes, Jack. “The New Perspective’s View of Paul and the Law”. 

Master’s Seminary Journal 16, nº 2 (2005): 261-276. 
 
Hughes, Philip E. “The Olive Tree of Romans XI”. Evangelical 

Quarterly 20 (1948): 22-45. 
 
Hultgren, Stephen. “The Origin of Paul’s Doctrine of the Two   

Adams in 1 Corinthians 15:45-49”. Journal for the Study of 
the New Testament 25, nº 3 (2003): 343-370. 

 
Hurtado, L. W. “Paul’s Christology”. En The Cambridge Compan-

ion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 185-198. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

 
Hutchinson, John C. “Women, Gentiles, and the Messianic Mission 

in Matthew’s Genealogy”. Bibliotheca Sacra 158, nº 2 
(2001): 152-164. 

 
Hvalvik, Reidar. “A ‘Sonderweg’ for Israel: A Critical Examina-

tion of a Current Interpretation of Romans 11:25-27”. Jour-
nal for the Study of the New Testament 38 (1990): 87-107. 

  
Jáuregui, José Antonio. “‘Israel’ y la Iglesia en la teología de Lu-

cas”. Estudios Eclesiásticos 61, nº 237 (1986): 129-149. 
 
Jeremias, J. “Einige Vorwiegend sprachliche Beobanchtungen zu 

Röm 11, 25-36”. En Die Israelfrage nach Röm 9-11, edita-
do por L. de Lorenzi. Roma: Abtei von St Paul vor den 
Mauern, 1977. 

 
Jewett, Robert. “Romans as an Ambassadorial Letter”. Interpreta-

tion 36, nº 1 (1982): 5-20. 
 
_______________. “The Law and the Coexistence of Jews and 

Gentiles in Romans”. Interpretation 39, nº 4 (1985): 341-
356. 



 

418 

 
_______________. “Romans”. En The Cambridge Companion to 

St Paul, editado por James D. G. Dunn, 91-104. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2003. 

 
Johnson, Dan G. “The Structure and Meaning of Romans 11”. 

Catholic Biblical Quarterly 46 (1984): 91-103. 
 
Johnson, John J. “A New Testament Understanding of the Jewish 

Rejection of Jesus: Four Theologians on the Salvation of Is-
rael”. Journal of the Evangelical Theological Society 43, nº 
2 (2000): 229-246. 

 
Johnson, Luke Timothy. “Paul’s Ecclesiology”. En The Cambridge 

Companion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 199-
211. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

 
Johnson, R. Frank. “Christ the Servant of the Lord”. En The Old 

and the New Testaments: Their Relationship and the “In-
tertestamental” Literature, editado por James H. Charles-
worth y Walter P. Weaver. Faith and Scholarship Collo-
quies. Valley Forge, Pennsylvania: Trinity Press 
International, 1993. 

 
Jospe, Raphael. “The Concept of the Chosen People”. Judaism 43, 

nº 2 (1994): 127-148.  
 
Juel, Donald H. “Interpreting Israel’s Scriptures in the New Testa-

ment”. En A History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The 
Ancient Period, editado por Ed Alan J. Hauser y Duane F. 
Watson, 283-303. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
2003. 

 
Juncker, Günther H. “‘Children of Promise’: Spiritual Paternity and 

Patriarch Typology in Galatians and Romans”. Bulletin for 
Biblical Research 17, nº 1 (2007): 131-160. 

 
 



 

419 

Kaiser, Walter C., “The Davidic Promise and the Inclusion of the 
Gentiles (Amos 9:9-15 and Acts 15:13-18): A Test Passage 
for Theological Systems”. Journal of the Evangelical Theo-
logical Society 20 (1977): 97-111. 

 
_______________. “Inner Biblical Exegesis as a Model for    

Bridging the ‘then’ and ‘now’ Gap: Hos 12:1-6”. Journal of 
the Evangelical Theological Society 28, nº 1 (1985): 33-46. 

 
Kallen, Horace M. “The Fundations of Jewish Spiritual and Cultu 

ral Unity”. Judaism 6 (1957): 100-110. 
 
Kannengiesser, C. “Biblical Interpretation in the Early Church”. En 

Historical Handbook of Major Biblical Interpreters, editado 
por Donald McKim, 1-16. Downers Grove, Illinois: Inter-
Varsity Press, 1998. 

 
Karlberg, Mark W. “The Significance of Israel in Biblical Typolo-

gy”. Journal of the Evangelical Theological Society 31 
(1988): 257-269. 

 
Karlberg, Mark W. “Legitimate Discontinuities between the Tes-

taments”. Journal of the Evangelical Theological Society 
28, nº 1 (1985): 9-20. 

 
Katz, Steven T. “Issues in the Separation of Judaism and Christian-

ity alter 70 C. E.: A Reconsideration”. Journal of Biblical 
Literature 103 (1984): 43-76. 

 
Keck, Leander E. “‘Jesus’ in Romans”. Journal of Biblical Litera-

ture 108, nº 3 (1989): 443-460. 
 
Kerhofs, J. “Israel’s Future According to Romans 9-11: An Exege 

tical and Hermeneutical Approach”. En Pauline Studies, 
editado por Jan Lambrecht. Leuven: Leuven University 
Press, 1994. 

 



 

420 

Kito, Ato. “The Written Torah and the Oral Gospel: Romans 10:5-
13 in the Dynamic Tension between Orality and Literacy”. 
Novum Testamentum 48, nº 3 (2006): 234-260. 

 
Klein, Günter. “Paul’s Purpose in Writing the Epistle to the Ro-

mans”. En The Romans Debate, editado por Karl P. Don-
fried, 29-52. Edinburgh: T&T Clark, 1991.  

 
Klooster, Fred H. “The Biblical Method of Salvation: A Case for 

Continuity”. En Continuity and Discontinuity: Perspectives 
on the Relationship Between the Old and New Testaments, 
editado por John S. Feinberg, 131-160. Westchester: 
Crossways Books, 1988.  

 
Knauth, R. J. D. “Israelites”. En Dictionary of the Old Testament: 

Pentateuch, editado por T. Desmond Alexander y David W. 
Baker, 452-458. Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 
2003. 

 
Knight, Henry F. “Meeting Jacob at the Jabbok: Wrestling with a 

Text―A Middrash on Genesis 32:22-32”. Journal of Ecu-
menical Studies 29, nº 3-4 (1992): 451-460. 

 
Kodell, Jerome. “Jacob Wrestles with Esau”. Biblical Theology 

Bulletin 10, nº 2 (1980): 65-70. 
 
Koester, Craig R. “Messianic Exegesis and the Call to Nathanael 

(John 1:45-51)”. Journal for the Study of the New Testa-
ment 39 (1990): 23-34. 

 
Kozin, Alexander V. “Crossing over with the angel”. Sign System 

Studies 33, 2 (2005): 273-294. 
 
Kratz, Reinhard G. “Israel in the Book of Isaiah”. Journal for the 

Study of the Old Testament 13, nº 1 (2006): 103-128. 
 
 
 



 

421 

Kushner, Tony. “Offending de Memory? The Holocaust and Pres-
sure Group Politics”. En Philosemitism, Antisemitism and 
“the Jews”, editado por Tony Kushner y Nadia Valman, 
246-262. Studies in European Cultural Transition 24. Bur-
lington: Ashgate Publishing Company, 2004. 

 
Kyrychenko, Alexander. “The Consistency of Romans 9-11”. Res-

toration Quarterly 45, nº 4 (2003): 215-227. 
 
Ladd, John Elton. “The Kingdom of God”. En A Guide to Biblical 

Prophecy, editado por Carl Edwin Armerding y W. Ward 
Gasque. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1989. 

 
Lambrecht, Jan. “Paul’s Lack of Logic in Romans 9:1-13: A     

Response to M. Cranford’s ‘Election and Ethnicity’”. En 
Pauline Studies: Collected Essays, editado por Jan Lam-
brecht, 55-77. Leuven: Leuven University Press, 1994. 

 
Lawton, Robert. “Israelite Personal Names on Pre-Exilic Hebrew 

Inscriptions”. Biblica 65 (1984): 330-346. 
 
Levin, Schneir. “Jacob’s Limp”. Judaism 44, nº 3 (1995): 325-327. 
 
Lincoln, A. T. “The Church and Israel in Ephesians 2” Catholic 

Biblical Quarterly 49 (1987): 605–624.  
 
Lindblad, Ulrika “A Note on the Nameless Servant in Isaiah 42:1-

4”. Vetus Testamentum 43, nº 1 (1993): 115-119. 
 
Lockwood, Dean P. y Roland H. Bainton, “Classical and Biblical 

Scholarship in the Age of the Renaissance and Refor-
mation”. Church History 10, nº 2 (1941): 125-143. 

 
Longenecker, Bruce, W. “Sharing in Their Spiritual Blessings?: 

The Stories of Israel in Galatians and Romans”. En Narra-
tive Dynamics in Paul: A Critical Assessment, editado por 
Bruce W. Longenecker, 58-84. Louisville: Westminster 
John Knox Press, 2002.  

 



 

422 

_______________. “Different Answers to Different Issues: Israel, 
the Gentiles and Salvation History in Romans 9-11”. Jour-
nal for the Study of the New Testament 36 (1989): 95-123. 

 
_______________. “On Israel’s God and God’s Israel: Assessing 

Supersessionism in Paul”. Journal of Theological Studies 
58, nº 1 (2007): 27-33.  

 
Longenecker, Richard N. “The Focus of Romans: The Central Role 

of 5:1-8:39 in the Argument of the Letter”. En Studies in 
Paul, Exegetical and Theological, editado por Richard N. 
Longenecker. Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2004. 

 
_______________. “Prolegomena to Paul’s Use of Scripture in 

Romans”. Bulletin for Biblical Research 7 (1997): 145-168. 
 
Lotz, David W. “Martin Luther”. The Encyclopedia of Christianity, 

3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley, 3:345. 
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003. 

 
Lovell, Florence B. “Biblical and Classical Myths”. The Classical 

Journal 50, nº 6 (1955): 271-278. 
 
Lund, Jerome A. “On the Interpretation of the Palestinian Targumic 

Reading WQHT in Gen 32:25”. Journal of Biblical Litera-
ture 105, nº 1 (1986): 99-103. 

 
MacRae, Allan A. “Servant of the Lord in Isaiah”. Biblioteca Sa-

cra, 121, (1964): 125-132.  
 
_______________. “Servant of the Lord in Isaiah”. Biblioteca Sa-

cra, 121 (1964): 218-227. 
 
Manly, Frances. “Jacob at the Jabbok: An Exegesis of Genesis 32: 

22-32”. Unitarian Universalist Christian 48, nº 1 (1993): 
32-46. 

 



 

423 

Margalith, Othniel. “On the Origin and Antiquity of the Name ‘Is-
rael’”. Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 102 
(1990): 225-237. 

 
Mark, Elizabeth Wyner. “The Engendered Shema: Sarah-Echoes in 

the Name of Israel”. Judaism 49, nº 3 (2000): 269-276. 
 
Marks, Herbert. “Pauline Typology and Revisionary Criticism”. 

Journal of the American Academy of Religion 42, nº 1 
(1984): 71-92. 

 
_______________. “Biblical Naming and Poetic Etymology”. 

Journal of Biblical Literature 114, nº 1 (1995): 21-42. 
 
Markschies, Christoph. “Jerome”. The Encyclopedia of Christiani-

ty, 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. Bromiley, 
3:16-17. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003. 

 
Martin, Ralph P. “Reconciliation and Unity in Ephesians”. Review 

and Expositor 93, nº 2 (1996): 203-235. 
 
Martin-Achard, Robert. “Un exégète devant Genèse 32:23-33”. En 

Permanence de L’ancien testament: Recherches d’exégèse 
et de théologie, editado por R. Barthes, F. Bovon, 187-208. 
Cahiers de la Revue the Théologie et de Philosophie. 
Genève: Delachaux et Niestlé, 1984. 

 
Martines, Carmelo. “Doctrina y Teología del Remanente-Parte I”. 

DavarLogos 6, nº 1 (2007): 1-23. 
 
Martini, Carlo María. “Christianity and Judaism: A Historical and 

Theological Overview”. En Jews and Christians: Exploring 
the Past, Present, and Future, editado por James H. 
Charlesworth, 19-26. New York: Crossroad, 1990. 

 
Matar, Nabil, “The idea of the restoration of the Jews in English 

protestant thought, 1661-1701”. Harvard Theological Re-
view 78 (1985): 115-148. 

 



 

424 

Matthews, Victor H. “Jacob the Trickster and Heir of the Cove-
nant: A Literary Interpretation”. Perspectives in Religious 
Studies 12, nº 3 (1985): 185-195. 

 
McCarthy, Dennis J. “Notes on the love of God in Deuteronomy 

and the father-son relationship between Yahweh and Isra-
el”. Catholic Biblical Quarterly 27 (1965): 144-147.  

 
McCracken, Victor. “The Restoration of Israel”. Restoration Quar-

terly 47, nº 4 (2005): 207-220. 
 
McKay, Heather A. “Jacob Makes it Across the Jabbok”. Journal 

for the Study of the Old Testament 38 (1987): 3-13. 
 
McKenzie, John L. “The Divine Sonship of Israel and the Cove-

nant”. Catholic Biblical Quarterly 8, nº 3 (1946): 320-331. 
 
_______________. “Problems in Hermeneutics in Roman Catholic 

Exegesis”. Journal of Biblical Literature 77, nº 3 (1958): 
197-204.  

 
_______________. “Jacob at Peniel: Gen 32: 24-32”. Catholic 

Biblical Quarterly 25, nº 1 (1963): 71-76. 
 
McKenzie, Steven L. “‘You Have Prevailed’ The Function of Ja-

cob’s Encounter at Peniel in the Jacob Cycle”. Restoration 
Quarterly 23, nº 4 (1980): 225-231. 

 
_______________. “The Jacob Tradition in Hosea 12:4-5”. Vetus 

Testamentus 36, nº 3 (1986): 311-322.  
 
McKim, Donald, “Biblical Interpretation in the 16th & 17th centu-

ries”. En Major Biblical Interpreters, editado por Donald 
McKim. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1998. 

 
 
 
 



 

425 

Melynk, Janet L. R. “When Israel Was a Child: Ancient Near  
Eastern Adoption Formulas and the Relationship between 
God and Israel”. En History and Interpretation: Essays in 
Honour of John H. Hayes, editado por M. Patrick Gram, 
William P. Brown y Jeffrey K. Kuan, 245-259. Journal for 
the Study of the Old Testament Supplement Series 173. 
Sheffield: JSOT Press, 1993. 

 
Merkle, Ben L. “Romans 11 and the Future of Ethnic Israel”. Jour-

nal of the Evangelical Theological Society 43, nº 4 (2000): 
709-721. 

 
Meyer, Ben F. “Election-Historical Thinking in Romans 9-11, and 

Ourselves”. Ex Auditu 4 (2001): 1-7.  
 
Muller, Richard A. “Scholasticism Protestant and Catholic: Francis 

Turretin on the Object and Principles of Theology”. Church 
History 55, nº 2 (1986): 193-205. 

 
Michael, Robert. “Antisemitism and the Church Fathers”. En    

Jewish-Christians Encounters Over the Centuries: Symbio-
sis, Prejudice, Holocaust, Dialoge, editado por Marvin Per-
ry y Frederick M. Schweitzer, 101-130. New York: Peter 
Lang, 1994. 

 
Millar, James C. “The Romans Debate: 1991-2001”. Currents in 

Research 9 (2001): 306-349. 
 
Moo, D. J. “Paul and the Law in the Last Ten Years”. Scotish 

Journal of Theology 40 (1987): 287-307. 
 
Moraldi, Luigi. “La Literatura Intertestamentaria: Apócrifos y es-

critores judíos”. En Problemas y perspectivas de las cien-
cias bíblicas, editado por Rinaldo Fabris, traducido por Al-
fonso Ortiz García. Biblioteca de Estudios Bíblicos 48. 
Salamanca: Ediciones sígueme, 1983. 

 



 

426 

Morris, Leon. “Salvation”. En Dictionary of Paul and His Letters, 
editado por Gerald F. Hawthorne, Ralph P. Martin y Daniel 
G Reid. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993.  

 
Mouw, Richard J. “The Chosen People Puzzle”. Christianity Today 

5 marzo (2001): 70-76.  
 
Muller, Richard A. “Biblical Interpretation in the Era of the 

Reformation: The View from the Middle Ages”. En Biblical 
Interpretation in the Era of the Reformation, editado por 
Muller, Richard A., y John L. Thompson. Grand Rapids, 
Michigan: Eerdmans, 1996. 

 
Muñoz León, Domingo. “Principios básicos de la exégesis rabíni-

ca”. Revista Bíblica 60, nº 2 (1998): 117-122. 
 
Murphy-O’Connor, Jerome. “Intertestamental Literatura”. Revue 

Biblique 92, nº 4 (1985): 626-630. 
 
Neil, W. “The Criticism and Theological Use of the Bible, 1700-

1950”. En Cambridge History of the Church. Vol. 3, The 
West from the Reformation to the Present Day, editado por 
S. L. Greenslade, 238-294. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1963.  

 
Nelson, Nancy Jo. “The Zionist Organizational Structure”. Journal 

of Palestine Studies 10, nº 1 (1980): 80-93. 
 
Nestinger, James A. “Major Shifts in the Interpretation of Ro-

mans”. Word & World 6, nº 4 (1986): 373-381. 
 
Nettelhorst, R. P. “The Genealogy of Jesus” Journal of the Evan-

gelical Theological Society 31, nº 2 (1988): 169-172. 
 
Neusner, Jacob. “Redaction and Formulation: The Talmud of the 

Land of Israel and the Mishnah”. Semeia 27 (1983): 117-
145. 

 



 

427 

_______________. “‘Israel’: Judaism and Its Social Metaphors”. 
Journal of the American Academy of Religion 55, nº 2 
(1987): 331-361. 

 
_______________. “Rabbinic Judaism: Its History and Hermeneu-

tics”. En Judaism in late Antiquity, editado por Jacob Neus-
ner. Part Two: Historical Synthesis. New York: Brill, 1995.  

 
Noack, B. “Current and Backwater in the Epistle to the Romans”. 

Studia Theologica 19 (1965): 155-166. 
 
Ocker, Christopher. “Biblical Interpretation in the Middle Ages”. 

En Historical Handbook of Major Biblical Interpreters, 
editado por Donald McKim, 75-84. Downers Grove, Illi-
nois: InterVarsity Press, 1998. 

 
_______________. “Medieval Exegesis and the Origin of Herme-

neutics” Scotish Journal of Theology 52, nº 3 (1999): 328-
345. 

 
O’Daly, Gerard. “Augustine’s Theology”. The Encyclopedia of 

Christianity. 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. 
Bromiley, 1:161-164. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
2003. 

 
Paddison, Angus. “Karl Barth’s Theological Exegesis of Romans 

9-11 in the Light of Jewish-Christian Understanding”. 
Journal for the Study of the New Testament 28, nº 4 (2006): 
469-488. 

 
Parsons, Mikeal C. “Son and high priest: A Study in the Christolo-

gy of Hebrews”, Evangelical Quarterly, 60 (1988): 195-
215. 

 
Pérez Fernández, Miguel. “La apertura a gentiles: Judaísmo in-

tertestamentario”. Estudios Bíblicos 41, nº 1-2 (1983): 83-
106. 

 



 

428 

_______________. “Literatura Rabínica”. En Literatura Judía In-
tertestamentaria, editado por G. Aranda Pérez, F. García 
Martínez y Miguel Pérez Fernández. Estella, Navarra: Ver-
bo Divino, 1996. 

 
Ponsot, Hervé. “Et ainsi tout Israël sera sauvé: Rom 11:26a”. Revue 

Biblique 89, nº 3 (1982): 406-417. 
 
Pyne, Robert A. “The ‘Seed’, the Spirit, and the Blessing of Abra-

ham”. Bibliotheca Sacra 152 (1995): 211-222. 
 
Quesnel, Michel. “La figure de Moïse en Romains 9-11”. New Tes-

tament Studies 49 (2003): 321-335. 
 
Räisänen, Heiki. “Paul, God, and Israel: Romans 9-11 in Recent 

Research”. En The Social World of Formative Christianity 
and Judaism. Essays in tribute to Howard Clark Kee, edita-
do por Jacob Neusner et al., 178-206. Philadelphia: Fortress 
Press, 1988. 

 
_______________, “Romans 9:11 and the ‘History of Early Chris-

tian Religion’”. En Text and Contexts: Biblical Texts in 
Their Textual and Situational Contexts, editado por Tord 
Fornberg y David Hellholm, 743-765. Oslo: Scandinavian 
University Press, 1995. 

 
Refoulé, François. “Cohérence ou incohérence de Paul en Romains 

9-11”. Revue Biblique 98, nº 1 (1991): 51-79. 
 
Reiter, Robert E. “On Biblical Typology and the Interpretation of 

Literature”. College English 30, nº 7 (1969): 562-571. 
 
Remus, Harold. “Justin Martyr’s Argument with Judaism”. En An-

ti-Judaism in Early Christianity. Vol 2, editado por Stephen 
G. Wilson, 59-80. Waterloo: Wilfrid Laurier University 
Press, 1986. 

 



 

429 

Rendsburg, Gary A. “The Internal Consistency and Historical Reli-
ability of the Biblical Genealogies”. Vetus Testamentum 12, 
nº 2 (1990): 185-206. 

  
Robinson, D. W. B. “The Salvation of Israel in Romans 9-11”. Re-

formed Theological Review 26, nº 3 (1967): 81-96. 
 
Roetzel, Calvin J. “Ioudaioi and Paul”. En The New Testament and 

Early Christian Literature in Greco-Roman Context. Stud-
ies in Honor of David E. Aune, editado por John Fotopou-
los, 3-15. Leiden: Brill, 2006. 

 
Rogerson, John. “Wrestling with the Angel: A Study in Historical 

and Literary Interpretation”. En Hermeneutics, the Bible 
and Literary Criticism, editado por Ann Loades y Michael 
McLain. New York: St. Martin’s Press, 1992. 

 
Ross, Allen. P. “Jacob at the Jabbok, Israel at Peniel” BSac 142 

(1985): 343-351. 
 
Rowdon, Harold H. “Dispensationalism”. En The Dictionary of 

Historical Theology, editado por Trevor A. Hart, 162-163. 
Grand Rapids, Michigan: Paternoster Press, 2000. 

 
Sanders, Ed Parish. “Paul’s Attitude Toward The Jewish People”. 

Union Seminary Quarterly Review 33, nº 3 (1978): 175-
187.  

 
Sanders, James A. “Introduction: Why the Pseudepigrapha?”. En 

The Pseudepigrapha and Early Biblical Interpretation, 
editado por James H. Charlesworth y Craig A. Evans, 13-
19. Journal for the Study of the Pseudepigrapha Supplement 
Series 14, Sheffield: JSOT Press, 1993. 

 
Satran, David. “Paul among the Rabbis and the Fathers: Exegetical 

Reflections”. Princeton Seminary Bulletin Supplement Se-
ries nº 1 (1990): 90-105. 

  



 

430 

Schmidt, Thomas E. “Riches and Poverty”. Dictionary of Paul and 
His Letter, editado por Gerald F. Hawthorne, Ralph P. Mar-
tin y Daniel G Reid. Downers Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 1993. 

 
Schnabel, Eckhard J. “Israel, the People of God, and the Nations”. 

Journal of the Evangelical Theological Socitety 45, nº 1 
(2002): 35-57. 

 
Schoon, Simon. “Christians and Jews after the Shoa and the Mis-

sion to the Jews”. En The Image of the Judaeo-Christians in 
Ancient Jewish and Christian Literature, editado por Peter 
J. Tomson y Doris Lambers-Petri. Wissenschaftliche Unter-
suchungen zum Neuen Testament 158. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2003.  

 
Schreiner, Thomas R. “The Church as the New Israel and the Fu-

ture of Ethnic Israel in Paul”. Studia Biblia et Theologica 
13, nº 1 (1983): 17-38. 

 
Scott, James J. “On the Value of Intertestamental Jewish Literature 

for New Testament Theology” Journal of the Evangelical 
Theological Society 23, nº 4 (1980): 315-323. 

 
Scott, James M. “And then all Israel will be saved (Rom 11:26)”. 

En Restoration: Old Testament, Jewish, and Christian   
Perspectives, editado por James M. Scott, 489-527. Sup-
plements to the Journal for the Study of Judaism 72. Leiden: 
Brill, 2001. 

 
_______________. “Paul’s Use of the Deuteronomic Traditions”. 

Journal of Biblical Literature 112, nº 4 (1993): 645-665. 
 
Scott, Spencer, F. “Metaphor, Mystery and the Salvation of Israel 

in Romans 9-11: Paul’s Appeal to Humility and Doxology”. 
Review and Expositor 103 (2006): 113-138.  

 
Segal, Alan F. “Paul’s Experience and Romans 9-11”. Princeton 

Seminary Bulletin Supplement Series 1 (1990): 56-70. 



 

431 

 
_______________. “Paul’s Jewish Presuppositions”. En The Cam-

bridge Companion to St Paul, editado por James D. G. 
Dunn, 159-172. Cambridge: Cambridge University Press, 
2003. 

 
Seifrid, Mark A. “Paul’s Approach to the Old Testament in Rom 

10:6-8”. Trinity Journal 6, nº 1 (1985): 3-37. 
 
_______________. “The ‘New Perspective on Paul’ and Its Prob-

lems”. Themelios 25, nº 2 (2000): 4-18. 
 
Seitz, Christopher R. “You are my Servant, You are the Israel in 

whom I will be glorified: The Servant Songs and the Effect 
of Literary Context in Isaiah” Calvin Theological Journal 
39, nº 1 (2004): 117-134. 

 
Shute, Dan. “And All Israel Shall Be Saved: Peter Martyr and John 

Calvin on the Jews according to Romans, Chapters 9, 10 
and 11”. En Peter Martyr Vermigli and the European 
Reformations: Semper Reformanda, editado por Frank A. 
James III. Leiden: Brill, 2004. 

 
Sievers, Joseph. “Judaísmo y cristianismo a través de los rollos del 

Mar Muerto”. Cuadernos de Teología 20 (2001): 37-54. 
 
Smalley, Beryl. “The Bible in the Medieval Schools”. En The 

Cambridge History of the Bible. Vol 2, The West from the 
Fathers to the Reformation, editado por G. W. H. Lampe, 
197-220. Cambridge: Cambridge University Press, 1969. 

 
Smith, Christopher R. “The Portrayal of the Church as the New 

Israel in the Names an Order of the Tribes in Revelation 
7:5-8”. Journal for the Study of the New Testament 39 
(1990): 111-118. 

 
_______________. “Chliasm and Recapitulation in the Theology 

of Ireneus”. Vigiliae Cristianae 48, nº 4 (1994): 313-331. 
 



 

432 

Smith, Robert O. “Between Restoration and Liberation: Theopoliti-
cal Contributions and Responses to U.S. Foreign Policy in 
Israel/Palestine”, Journal of Church and State 46, nº 4 
(2004): 833-860.  

 
Smith, S. H. “‘Heel’ and ‘Thigh’: The Concept of Sexuality in the 

Jacob-Esau Narratives”. Vetus Testamentus 15, nº 4 (1990): 
464-473. 

 
Stanley, Christopher D. “The Redeemer Will Come evk Siw.n: Ro-

mans 11:26-27 Revisited”. En Paul and the Scriptures of Is-
rael. Sheffield: JSOT Press, 1993: 118-142. 

 
_______________. “The Significance of Romans 11:3-4 for the 

Text History of the LXX Book of the Kingdoms”. Journal 
of Biblical Literature 112, nº 1 (1993): 43-54 

 
Stanton, Graham N. “Paul’s Gospel”. En The Cambridge Compan-

ion to St Paul, editado por James D. G. Dunn, 173-184. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

 
Stegner, William Richard. “Romans 9:6-29- A Midrash”. Journal 

for the Study of the New Testament 22 (1984): 37-52. 
 
Steinmetz, David C. “Calvin and Abraham: the Interpretation of 

Romans 4 in the Sixteenth Century”. Church History 57, nº 
4 (1988): 443-456. 

 
Stendahl, Krister. “Paul at Prayer”. Interpretation 34 (1980): 240-

249. 
 
_______________. “Qumran and Supersessionism—and the Road 

Not taken”. Princeton Seminary Bulletin 19, nº 1 (1998): 
134-142.  

 
Stewart-Sykes, Alistair. “Origen, Demetrius, and the Alexandrian 

Presbyters”. St. Vladimir’s Theological Quarterly 48, nº 4 
(2004): 415-429. 

 



 

433 

Stone, Michael E. “Why Study the Pseudepigrapha?”. Biblical Ar-
chaeologist 46, nº 4 (1983): 235-243. 

  
Stuhlmacher, Peter. “Zur Interpretation von Römer 11:25-32”. En 

Probleme biblischer Theologie: G. von Rad zum 70. Ge-
burtsag, editado por Hans Walter Wolff, 555-570. Mün-
chen: Chr. Kaiser Verlag, 1971. 

 
______________. “The Purpose of Romans”. En The Romans De-

bate, editado por Karld P. Donfried, 231-242. Edinburgh: 
T&T Clark, 1991. 

 
Swanson, Dennis M. “Bibliography of Works on the New Perspec-

tive on Paul” Master’s Seminary Journal 16, nº 2 (2005): 
317-324. 

 
Tannehill, Robert C. “Israel in Luke-Acts: A Tragic Story”. Jour-

nal of Biblical Literature 104, nº 1 (1985): 69-85.  
 
Tanner, J. Paul. “The New Covenant and Paul’s Quotation from 

Hosea in Romans 9:25-26”. Bibliotheca Sacra 162 (2005): 
95-110. 

 
Thomas, Robert L. “Hermeneutics of the New Perspective on 

Paul”. Master’s Seminary Journal 16, nº 2 (2005): 293-316. 
 
Tiede David L. “The Exaltation of Jesus and the Restoration of 

Israel in Acts 1”. Harvard Theological Review, 79, 1/3, 
Christians among Jews and Gentiles: Essays in Honor of 
Krister Stendahl on His Sixty-Fifth Birthday (1986): 278-
286. 

 
Tomson, Peter J. “The names Israel and Jew in Ancient Judaism 

and in the New Testament I”. Bijdragen, tijdschrift voor 
filosofie en theologie 47 (1986): 120-140. 

 
_______________. “The names Israel and Jew in Ancient Judaism 

and in the New Testament II”. Bijdragen, tijdschrift voor 
filosofie en theologie 47 (1986): 266-289. 



 

434 

Torrance, T. F. “The divine vocation and destiny of Israel in world 
history”. En The Witness of the Jews to God, editado por D. 
W. Torrance, 85-104. Edinburgh: Handsel Press, 1982.  

 
Townsend, John T. “The New Testament, the Early Church, and 

Anti-Semitism”. En From Ancient Israel to Modern Juda-
ism: Intellect in Quest of Understanding. 4 vols. Essays in 
Honor of Marvin Fox, editado por Jacob Neusner. Atlanta: 
Scholars Press, 1989. 

 
Treves, Marco “The Reign of God in the OT”. Vetus Testamentum 

19, nº 2 (1969): 230-243. 
 
Trigg, Joseph, “The Apostolic Fathers and Apologists”. En A His-

tory of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Period, 
editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 304-333. 
Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003. 

 
Van Buren, Paul M. “The Chuch and Israel: Romans 9-11.” The 

Princeton Seminary Bulletin, supplementary issue 1 (1990): 
5-18. 

 
Van den Hoek, Annewies. “The ‘Catechetical’ School of Early 

Christian Alexandria and its Philonic Heritage”. Harvard 
Theological Review 90, nº 1 (1997): 59-87. 

 
Van der Horst, Pieter W. “‘Only Then Will All Israel Be Saved’: A 

Short Note on the Meaning of kai. ou[twj in Romans 11:26”. 
Journal of the Biblical Literature 119, nº 3 (2000): 521-539.  

 
Van der Lof, L. J. “L’apôtre Paul dans les lettres de Saint Jérôme”. 

Novum Testamentum 19, nº 2 (1967): 150-160.  
 
Vanlaningham, Michael G. “Romans 11:25-27 and the Future of 

Israel in Paul’s Thought”. Master’s Seminary Journal 3, nº 
2 (1992): 141-174. 

 



 

435 

Vermes, Géza, “Jewish Literature and New Testament Exegesis: 
Reflections on Methodology”. Journal of Jewish Studies 32, 
nº 1-2. Essays in Honor of Yigael Yadin. (1982): 361-376. 

  
Via, D. O. “A Structuralist Approach to Paul’s Old Testament 

Hermeneutic”. Interpretation 28 (1974): 201-220.  
 
Villiers de, J. L. “The Salvation of Israel According to Romans 9-

11”. Neotestamentica 15 (1981): 199-221. 
 
Vonck, Pol. “The Crippling Victory: The Story of Jacob’s Struggle 

at the River Jabbok Genesis 32: 23-33)”. African Ecclesial 
Review 26, nº 1-2 (1984): 75-87. 

 
Waetjen, Herman C. “The Genealogy as the Key to the Gospel Ac-

cording to Matthew” Journal of Biblical Liteature 95, nº 2 
[1976]: 205-230.  

 
Wakefield, Andrew H. “Romans 9-11: The Sovereignty of God and 

the Status of Israel”. Review and Expositor 100 (2003): 65-
80. 

  
Waltke, Bruce K. “Kingdom Promises as Spiritual”. En Continuity 

and Discontinuity: Perspectives on the Relationship         
Between the Old and New Testaments, ed. John S. Feinberg. 
Westchester: Crossways Books, 1988, 263-287. 

 
Waymeyer, Matt. “The Dual Status of Israel in Romans 11:28”. 

Master’s Seminary Journal 16, nº 1(2005): 57-71. 
 
Weinfeld, M. “Jeremiah and the Spiritual Metamorphosis of Isra-

el”. Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 88 
(1976): 17-56. 

 
Weis, Richard D. “Lessons on Wrestling with the Unseen: Jacob at 

the Jabbok”. Reformed Review 42, nº 2 (1988): 96-112.  
 



 

436 

Welker, Michael. “Righteousness and God’s Righteousness”. The 
Princeton Seminary Bulletin, supplementary issue 1 (1990): 
124-139. 

 
Wengert, Timothy J. “Philip Melanchthon’s 1522 Annotations on 

Romans and the Lutheran Origins of Rhetorical Criticism”. 
En Biblical Interpretation in the Era of the Reformation, 
editado por Muller, Richard A., y John L. Thompson. Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans, 1996. 

 
Wenham, Gordon J. “The Deuteronomic Theology of the Book of 

Joshua” Journal of Biblical Literature 90, nº 2 (1971): 140-
148. 

 
Westerholm, Stephen. “Paul and the Law in Romans 9-11”. En 

Paul and the Mosaic Law, editado por James D. G. Dunn, 
215-237. The Third Durham-Tübingen Research Symposi-
um on Earliest Christianity and Judaism. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 1996. 

 
Westhelle, Victor. “Paul’s Reconstruction of Theology: Romans 9-

14 in Context”. Word & World 4, nº 3 (1984): 307-319. 
 
White, John L. “Introductory Formulae in the Body of the Pauline 

Letter”. Journal of Biblical Literature 90 (1971): 91-97. 
 
White, R. Fowler. “The Last Adam and His Seed: An Exercise in 

Theological Preemption”. Trinity Journal 6, nº 1 (1985): 
60-73. 

 
Wiefel, Wolfgang. “The Jewish Community in Ancient Rome and 

the Origins of Roman Christianity.” Judaica 26 (1970): 
106-119. 

 
Wilcox, Max. “The Promise of the ‘Seed’ in the New Testament 

and the Targumim”. Journal fo the Study of the New Testa-
ment 5 (1979): 2-20. 

 



 

437 

Wickert, Ulrich. “Antiochian Theology”. The Encyclopedia of 
Christianity. 3 vols., editado por E. Fahlbusch, y G. W. 
Bromiley, 1:82-83. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 
2003.  

 
Wilcox, Peter, y David Paton-Williams. “The Servant Songs in 

Deutero-Isaiah”. Journal for the Study of the Old Testament 
42 (1988): 79-102. 

 
Wiles, M. F. “Theodore of Mopsuestia as Representative of the 

Antiochene School”. En The Cambridge History of the Bi-
ble. Vol. 1, From the Beginnings to Jerome, editado por P. 
R. Ackroyd, 489-510. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1970. 

 
Williams, M. H. “The Structure of Roman Jewry Re-Considered: 

Were the Synagogues of Ancient Rome Entirely Homoge-
neus?” ZPE 104 (1994): 129-141. 

 
Williams, Sam K. “Promise in Galatians: A Reading of Paul’s 

Reading of Scripture”. Journal of Biblical Literature 107, 
nº 4 (1988): 709-720. 

 
Williamson, Paul. “Abraham, Israel and the Church”. Evangelical 

Quarterly 72, nº 2 (2000): 99-118. 
 
Wilshire, Leland E. “The Servant-City: A New Interpretation of the 

‘Servant of the Lord’ in the Servant Songs of Deutero-
Isaiah”. Journal of Biblical Literature 94 (1975): 356-367. 

 

Wilson, Robert R. “The Hardening of Pharaoh’s Heart”. Catholic 
Biblical Quarterly 41 (1979): 18-36.  

 
Wilson, Robert R. “Between ‘Azel’ and ‘Azel’: Interpreting the 

Biblical Genealogies”. Biblical Archeologist 42, nº 1 
(1979): 11-22.  

 
 
 



 

438 

Woudstra, Marten H. “Israel and the Church: A Case for Continui-
ty”. En Continuity and Discontinuity: Perspectives on the 
Relationship Between the Old and New Testaments, editado 
por John S. Feinberg, 221-238. Westchester: Crossways 
Books, 1988.  

 
Wright, Nicholas T. “Romans and the Theology of Paul”. En Paul-

ine Theology, vol III, editado por D. M. Hay y E. E. John-
son, 30-67. Minneapolis, Minnesota: Fortress Press, 1995. 

 
_______________, “Paul, Arabia and Elijah (Galtians 1:17)”. 

Journal of Biblical Literature 115 (1996): 683-692. 
 
Young, Frances “Alexandrian and Antiochene Exegesis”. En A 

History of Biblical Interpretation. Vol. 1, The Ancient Peri-
od, editado por Alan J. Hauser y Duane F. Watson, 334-
354. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003. 

 
Zeitlin, Solomon. “The Jews: Race, Nation or Religion: Which? A 

Study Based on the Literature of the Second Jewish Com-
monwealth”. Jewish Quarterly Review 26, nº 4 (1936): 313-
347. 

 
_______________. “The Names Hebrew, Jew and Israel: A Histor-

ical Study”. Jewish Quarterly Review, 43 nº 4 (1953): 365-
379. 

 
Ziglar, Toby. “Understanding Romans 11:26: Baptist perspec-

tives”. Baptist History and Heritage 38, nº 2 (2003): 38-51. 
 
 

Diccionarios y enciclopedias 
 
Coenen, Lothar, Erich Beyreuther y Hans Bietenhard, eds. Dic-

cionario teológico del NT. Vol. II, en español editado por 
Mario Sala y Araceli Herrera. Biblioteca de Estudios Bíbli-
cos 27. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1990.  

 



 

439 

Fahlbusch, E., y G. W. Bromiley, eds. Encyclopedia of Christiani-
ty. 3 vols. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 2003.  

 
Kurian, George Thomas, ed. Nelson’s New Christian Dictionary: 

The authoritative Resource on the Christian World. Nash-
ville, Tennessee: Thomas Nelson, 2001. 

 
Leland, Ryken, James C. Wilhoit, Tremper Longman III, eds. Dic-

tionary of Biblical Imagery. Downers Grove, Illinois: In-
terVarsity Press, 1998.  

 
Léon-Dufour, Xavier, ed. Dictionary of Biblical Theology, tra-

ducido por Joseph Cahill S.J. London: Geoffrey Chapman, 
1988.  

 
Maier, Johan, y Meter Schäfer, eds. Diccionario del judaísmo, tra-

ducido por Dionisio Mínguez Fernández. Estella, Navarra, 
España: Verbo Divino, 1996. 

 
Newman, Yacob y Gabriel Siván, eds. Judaismo A-Z: Léxico ilus-

trado de términos y conceptos, traducido por Arie Come. 
Jerusalén: Departamento de Educación y Cultura Religiosa 
para la Diáspora de la Organización Sionista Mundial, 
1983. 

 
Reid, Daniel G., ed. Concise Dictionary of Christianity in America. 

Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1995. 
 
Vanhoozer, Kevin J., ed. Dictionary for Theological Interpretation 

of the Bible. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 
2005. 

 
Wigoder, Geoffrey, ed. The New Encyclopedia of Judaism. New 

York: New York University Press, 2002. Ver “Religion in 
the State of Israel”. 

 
 
 



 

440 

Tesis doctorales 
 
Dintel, Paul E. “The Remnant of Israel and the Stone of Stumbling 

in Zion according to Paul (Romans 9-11)”. Tesis doctoral, 
Union Theological Seminary, New York, 1980.  

 
Fung, William Chi-Chau. “Israel’s Salvation: The Meaning of ‘All 

Israel’ in Romans 11:26”. Tesis doctoral, Southern Baptist 
Theological Seminary, Kentucky, mayo 2004. 

 
Gullón, David P. “An Investigation of Dispensational Premillenni-

alism: An Analysis and Evaluation of the Eschatology of 
John F. Walvoord”. Tesis doctoral, Andrews University, 
Michigan, 1992. 

  
Hasel, Gerhard F. “The Origin and Early History of the Remnant 

Motif in Ancient Israel”. Tesis doctoral, Nashvillle: Van-
derbilt University, 1970. 

 
Roig Cervera, Miguel Ángel “La estructura literaria del Evangelio 

de San Mateo”. Tesis doctoral, Universidad Complutense de 
Madrid, 1996. 

 
Weaver, Joel A. “Theodoret of Cyrus on Romans 11:26: Recover-

ing an Early Christian Elijah Redivivus Tradition”. Tesis 
doctoral, Baylor University, Texas, 2004. 

 
Wright, Nicholas T. “The Messiah and the People of God: A study 

in Pauline Theology with Particular Reference to the Argu-
ment of the Epistle to the Romans”. Tesis doctoral, Univer-
sity of Oxford, 1980. 

 
 

Fuentes patrísticas y de autores antiguos 
 
Agustín de Hipona. Carta a Paulino. En Obras de San Agustín. 

Vol. 11. Biblioteca de Autores Cristianos 99. Madrid: Edi-
torial Católica, 1953. 

 



 

441 

Patrologiae Cursus Completus. Series Graeca, obra dirigida por 
Jean Paul Migne, editado por Migne. Paris, 1865. 

 
Patrologiae Cursus Completus. Series Latina, obra dirigida por 

Jean Paul Migne, editado por Migne. Paris, 1856. 
 
Ambrosio de Milán. Tratado sobre el evangelio de Lucas. En 

Obras de San Ambrosio. Vol. 1, traducido por Manuel Ga-
rrido Boñano. Biblioteca de Autores Cristianos, 257. Ma-
drid: Editorial Católica, 1966.  

 
Ambrosiaster. Carta a los Romanos. En La Biblia comentada por 

los Padres de la Iglesia.  Vol. 6, Romanos, editado por Ge-
rald Bray. Madrid: Ciudad Nueva, 2000. 

 
Bengelii, Alberti. Gnomon Novi Testamenti. Tubingen: 1742. 
 
Beza, Teodoro de. Cours sur les Épitres aus Romains et aux Hé-

breux: D’aprés les notes de Marcus Widler, editado por 
Pierre Fraenkel y Luc Perrotet. Genève: Librairie Droz, 
1988. 

 
Brentio, Ioanne. In epistolam quam apostolus Paulus ad Romanos. 

Basilea: 1565. 
 
Bucerum, Martinum. In epistolam d. Pauli apostoli ad Romanos. 

Basiela: 1562. 
 
Bugenhagii, Iohanis. Epistolam Pauli ad Romanos interpretatio. 

Basilea: 1527. 
 
Caietani, Thomae de Vio. In Omnes D. Pauli et aliorum apostolo-

rum epistolas commentarii. Lugduni, 1639. 
 
Cesáreo de Arlés, Comentario al Apocalipsis, traducido por Euge-

nio Romero Pose. Biblioteca de Patrística 26. Madrid: Ciu-
dad Nueva, 1994.  

 



 

442 

Cocceji, Johannes. Diagramata quibus summam rerum in Pauli 
Epistolam ad Romanos. Amstelodami, 1706. 

 
Colet, John. An Exposition of St. Paul’s Epistle to the Romans, De-

livered as Lectures in the University of Oxford about the 
Year 1497, traducido por J. H. Lupton. London, 1873; re-
impresión, Ridgewood: Gregg Press Incorporated, 1965. 

 
Dídimo el Ciego. Tratado sobre el Espíritu Santo, traducido por 

Carmelo Granado. Biblioteca de Patrística 36. Madrid: Ciu-
dad nueva, 1997.  

 
Erasmo de Rotterdam. Paraphrases on Romans and Galatians. 

Collected Works of Erasmus 42, editado por Robert D. Si-
der, traducido por John B. Payne, Albert Rabil Jr., y Warren 
S. Smith Jr. Toronto: University of Toronto Press, 1984. 

 
Ferme, Charles. A Logical Analysis of the Epistle of Paul to the 

Romans, traducido del latín por William Skae. Edinburgh: 
Wodrow Society, 1850. 

 
Gregorio de Elvira. Tratados sobre los libros de las Santas Escritu-

ras, traducido por Joaquín Pascual Torró. Fuentes Patrísti-
cas 9. Madrid: Ciudad Nueva, 1997.  

 
Gregorio Magno. Libros Morales. Vol. 1, Moralia in Iob, traducido 

por José Rico Pavés. Biblioteca de Patrística 42. Madrid: 
Ciudad Nueva, 1998.  

 
Gregorio Magno. Libros Morales. Vol. 2, Moralia in Iob, traducido 

por José Rico Pavés. Biblioteca de Patrística 62. Madrid: 
Ciudad Nueva, 1998.  

 
Grotius, Hugo. Annotationes in Epististolas Pauli. Amstelaedami, 

1679. 
 
Hilario, De Trinitae. Libro 11. 35, traducido por Luis Ladaria. Bi-

blioteca de Autores Cristianos 481. Madrid: Editorial Cató-
lica, 1986.  



 

443 

 
Ireneo de Lyon. Contra los Herejes: Exposición y refutación de la 

falsa gnosis, traducido por Carlos Ignacio González. Revis-
ta Teológica Limense (Facultad de Teología Pontificia y 
Civil de Lima) 34 (enero-agosto 2000). 

 
Ireneo de Lyon. Contre les hérésies (livre IV). Dir. Adelin Rous-

seau. Sources Chrétiennes 100, vol. 2. Paris: Éditions du 
Cerf, 1965.. 

 
Jerónimo. Comentario al Eclesiastés, traducido por José Boira Sa-

les. Biblioteca de Patrística 64. Madrid: Ciudad Nueva, 
2004.  

 
Jerónimo, Comentario al evangelio de Mateo, traducido por Ber-

narda Bianchi di Carcano y María Eugenia Suárez. Biblio-
teca de Patrística 45. Madrid: Ciudad Nueva, 1999.  

 
Josefo, Flavio. Antigüedades de los judíos. 3 vols. Terrassa: Clie, 

1988. 
 
Justino Mártir, Diálogo con Trifón, Padres Apologistas Griegos (s. 

II). Biblioteca de Autores Cristianos 116. Madrid, 1954. 
 
Lapide, Cornelio. Comentaria in Omnes Divi Pauli Espistolas. 

Antverpiae, Apud Iacobum Mevrsivm, 1679. 
 
Martyr, Peter. Predestination and Justification, traducido por Frank 

A. James III. The Peter Martyr Library 8. Missouri: Truman 
State University Press, 2003. 

 
Melanthone, Philippo. Epistolae Pauli Scriptae ad Romanos Enar-

ratio. Vitebergae: 1556. 
 
Migne, Jean Paul, ed. Patrologiae Cursus Completus. Series Grae-

ca. Paris: Apud Garnier Frates, 1862. 
 
_______________. Patrologiae Cursus Completus. Series Latina. 

Paris: Apud Garnier Frates, 1862. 



 

444 

 
Obras completas de Filón de Alejandría. 5 vols., traducido por José 

M. Triviño. Buenos Aires: Acervo Cultural, 1975. 
 
Oecolampadius, Johannes. In Epistolam B. Pauli apostol ad Rho-

manos: Adnotationes. Basilea, 1525. 
 
Orígenes, Homilías sobre el Génesis, traducido por José Ramón 

Díaz Sánchez-Cid. Biblioteca de Patrística 48. Madrid: Ciu-
dad Nueva, 1999.  

 
Orígenes, Homilías sobre el Éxodo, traducido por Ángel Castaño 

Félix. Biblioteca de Patrística 17. Madrid: Ciudad Nueva, 
1992.  

 
Orígenes. Comentario al Cantar de los Cantares, traducido por 

Argimiro Velasco Delgado. Biblioteca de Patrística 1. Ma-
drid: Ciudad Nueva, 1986.  

 
Orígenes. Contra Celso, traducido por Daniel Ruiz Bueno. Biblio-

teca de Autores Cristianos 271. Madrid: Editorial Católica, 
1967.  

 
Pelagio. Comentario a la Carta a los Romanos. En La Biblia co-

mentada por los Padres de la Iglesia. Vol. 6, Romanos, edi-
tado por Gerald Bray. Madrid: Ciudad Nueva, 2000. 

 
Pseudo-Constancio. Ein neuer Paulustext und Kommentar, editado 

por H. J. Frede. Vol. 2. Aus der Geschichte der Latenini-
schen Bible 8. Freiburg im Br.: Herder, 1974. 

 
Tertuliano. Contre Marcion (livre V), traducido por René Braun. 

Sources Chrétiennes 483. Paris: Éditions du Cerf, 2004.  
 
Tomás de Aquino. “Expositio in omnes sancti Pauli epistolas: Epis-

tola ad Romanos”. En Opera omnia. 25 vols. Parma: Fiac-
cadori, 1852-73; reimpresión, New York: Musurgia, 1949, 
13: 133-156. 

 



 

445 

Wesley, John. Explanatory Notes upon de New Testament. Vol. 2. 
Grand Rapids, Michigan: Baker Book House, 1981. 

 
William of St. Thierry. Exposition on the Epistles to the Romans, 

traducido por John Baptist Hasbrouck. Kalamazoo: Cisteri-
an Publications, 1980. 







Ejemplar gratuito

«El desarrollo sistemático de esta propuesta 
de interpretación a todos los niveles teológicos 
promete ser un campo de estudio tan fructífero 
como necesario, pues si Ro 11:26 constituye el 
punto de apoyo de propuestas infundadas que 
contemplan la restauración final de la nación 
de Israel, la interpretación coherente de este 
versículo conlleva la deconstrucción de esas 
propuestas y una invitación a explorar otras 
nuevas sobre mejores bases exegéticas.» 

Daniel Bosqued Ortiz


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

