Universidad Adventista del Plata

Facultad de Teologia

UN ESTUDIO HISTORICO DE LA INTERPRETACION
DEL TERMINO AOI'OX EN EL PROLOGO

DEL CUARTO EVANGELIO

Tesis
presentada en cumplimiento parcial de los
requerimientos para el titulo

Licenciado en Teologia

por
Gabriel Matias Cevasco

Abril de 2001



RESUMEN DE TESIS

Universidad Adventista del Plata

Facultad de Teologia

Titulo: UN ESTUDIO HISTORICO DE LA INTERPRETACION DEL TERMINO
AOI'OX EN EL PROLOGO DEL CUARTO EVANGELIO

Nombre del investigador: Gabriel Matias Cevasco
Nombre y titulo del consejero: Roberto Pereyra, Ph. D.

Fecha de terminacioén: Abril de 2001

Proposito
El propdsito de la investigacion es hacer un estudio historico de las principales
interpretaciones del término Adyog del prologo del cuarto evangelio y compararlas con el

uso juanino.

Descripcion de la Investigacion
El capitulo 1 revisa la literatura sobre el tema e introduce el estudio. El capitulo 2
analiza los antecedentes, uso y significado del vocablo A6yoc en el cuarto evangelio. El
capitulo 3 explora el concepto del Logos y su interpretacion en los Padres de la Iglesia,
analizando especificamente los escritos de Justino Martir, Ireneo y Atanasio. El capitulo 4

expone las principales interpretaciones de los eruditos modernos en cuanto al uso juanino



del término A6yog. Este capitulo investiga las distintas interpretaciones de los eruditos
contemporaneos, los argumentos que emplean y expone el estado del problema en el
presente. El capitulo 5 presenta una evaluacion comparativa entre el uso juanino del
término A&yog y las distintas interpretaciones que se han ofrecido examinando las
semejanzas y diferencias que se advierten. El capitulo 6 ofrece las conclusiones del

estudio y sugiere implicaciones para futuras investigaciones.

Conclusiones

Este estudio revela que los antecedentes del Logos juanino pertenecen a los
conceptos de la Palabra de Dios y la Sabiduria divina del Antiguo Testamento. También
encuentra antecedentes en el cristianismo primitivo. Sin embargo, el uso del término
A6yog como titulo cristologico es una originalidad juanina en el Nuevo Testamento. El
evangelista identifica al Logos con Jesucristo caracterizandolo como el ser preexistente,
divino, creador y encarnado, cuyas funciones son: revelar y redimir.

La evaluacion comparativa de las distintas interpretaciones advierte que existen
multiples diferencias lingliisticas, teologicas e historicas que discrepan con el uso juanino
del vocablo Adyog. Por su parte, la interpretacion pluralista del Logos juanino no s6lo se
diferencia del prologo del cuarto evangelio, sino que es opuesta a la teologia del Nuevo
Testamento.

La investigacion sugiere que hubo un alejamiento cronologico progresivo en las
interpretaciones del uso juanino del término Adyoc. Esta distorsion que comenzaria a
partir del periodo patristico con Justino, continuando con interpretaciones exegéticas

modernas, alcanzaria sus mayores diferencias en el pluralismo religioso.



Bib
BJ
BSac
BZ
CF
CBA
CBQ
DT
DTNT
EB
EQ
ERT
ExT
FP
GJ
HTR

In

LISTA DE ABREVIATURAS

The Anchor Bible Dictionary

Biblica

Biblia de Jerusalén

Bibliotheca Sacra

Biblische Zeitschrift

Ching Feng

Comentario Biblico Adventista del Séptimo Dia
Catholic Biblical Quarterly

Dialogo Teologico

Diccionario Teologico del Nuevo Testamento
Estudios Biblicos

Evangelical Quarterly

Evangelical Review of Theology

The Expository Times

Faith & Philosophy

Grace Journal

Harvard Theological Review

Interpretation



JBL Journal of Biblical Literature

JES Journal of Ecumenical Studies

JETS Journal of Evangelical Theological Society
JSNT Journal for the Study of the New Testament
JTS Journal of Theological Studies

LTQ Lexington Theological Quarterly

MTJ Michigan Theological Journal

NT Novum Testamentum

NTS New Testament Studies

RB Revista Biblica

Rex Review and Expositor

RV Reina-Valera

RS Religious Studies

SFT Studium Filosofia y Teologia

SJT Scottish Journal of Theology

STJ Stulos Theological Journal

Sth Scripta Theologica

TD Theology Digest

TJ Trinity Journal

TDNT Theological Dictionary of the New Testament
Them Themelios

Thka Theologika

Vi



VC

WTJ

ZNW

ZTK

Vigiliae Christianae
Westminster Theological Journal
Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft

Zeitschrift Theologische und Kirche

vil



TABLA DE CONTENIDO

LISTA DE ABREVIATURAS. . . ..o st A
Capitulo
L INTRODUCCION. . ..\t e 1
Problema.. . . . ... 2
Propolsito. . ... 2
Revision Bibliografica. . . ........ ... . . 3
Justificacion del estudio.. . . . . ... 7
Limitaciones del EStudio. . . . ... ... . 8
Delimitaciones del Estudio. ... ... 8
PresuposiCiOn. . .. ... 8
Metodologia. . . . . ... . 8

II. SIGNIFICADO, TRASFONDO Y USO DE LOGOZX EN EL CUARTO

EVANGELIO. . . .. 11
Significado del Término AGYOG. . . ... oot e 11
Trasfondo. . .. ... . e 11

Abyog en la Filosofia Griega. . .......... ... .. 12
Abyog en el Antiguo Testamento . .. ..., 14
A6yog en el Judaismo Helénico. .. ............ . ... .. ... ... ... 17
A6yog enel Nuevo Testamento.. . .. ..o ... 19
Abyog y el Judaismo Rabinico. ... ....... ... .. ... .. 22
Uso Juanino del Término AGYOG. . .. . oo v ii e e e e 23
Preexistente. . . .. ...t 26
DIVINO. . ..t 28
Creador. . . ..o 30
Encarnado. . . ... ... 33
Revelador. ... ... . . . 35
Redentor. . . ... 39
CONCIUSIONES.. « .« . v vttt e e e e e e 41

iii



III. ESTUDIO DE AOI'OXZ EN JUSTINO, IRENEO Y ATANASIO. ........... 43

JUSHINO. . . 43
Ireneo. . . . o e 50
ALANASIO. .« . . oot 56
ConClUSIONES. . . . . . .. 65

IV. UN ESTUDIO DE LAS PRINCIPALES INTERPRETACIONES

MODERNAS DEL LOGOSJUANINO.. . .. ... 67
Interpretaciones del Logos Juanino segun el Trasfondo Biblico. . .......... 67
Interpretaciones del Logos Juanino segun el Estudio Historico de las
Religiones. . . . .. ... 70

El Logos Juanino de acuerdo al Judaismo Helénico. ................. 71
El Logos Juanino y el Uso Rabinico de Memra.. . ................... 74
El Logos Juanino como Concepto Mitolégico. ..................... 74
Interpretaciones del Logos Juanino como un Concepto Cristiano.. . . ....... 76
Interpretaciones del Logos Juanino en base al Propésito Evangelistico. . . . . . 78
Interpretaciones del Logos Juanino en base al Proposito Antiherético. . . .. .. 80
Interpretaciones Pluralistas del Logos Juanino.. . ...................... 81
Corriente Pluralista Moderada . ........ ... ... ... ... ... ... ..... 81
Corriente Pluralista Radical. .. ....... ... ... ... ... ... ... ... .. ... 84
ConclusIONES.. . . ..ottt 92

V. EVALUACION COMPARATIVA DE LAS INTERPRETACIONES

DEL LOGOS JUANINO. . . ..o e e 94
Interpretaciones Patristicas. . ......... ... ... . i 94
JUSHINO. . . .o 94

Ireneo. . ... 97

ALANASIO.. .« . vttt 99
Interpretaciones Modernas. . ........ .. ... . i 99

El Problema del Trasfondo.. . ......... ... ... ... ... . .. ... .... 100

El Problema del Propdsito. .. ......... ... i 109

La Interpretacion Pluralista del Logos Juanino. . ................... 114
CONCIUSIONES. . « .« . v vttt et e e e 122

VI CONCLUSION. . ..ttt ettt 124
Recomendaciones Para Otras Investigaciones. ... .................... 129
BIBLIOGRAFIA.. . ..o oot 131

v



CAPITULO I

INTRODUCCION

El prologo del evangelio de Juan es uno de los pasajes mas importantes del Nuevo
Testamento. Al mismo tiempo, se debe reconocer que es uno de los que mas
controversias ha generado a lo largo de la historia.! Las caracteristicas que exhibe este
prologo juanino han atraido la atencion de los exégetas desde los tiempos de su redaccion.
Entre estas peculiaridades se destacan la profundidad teoldgica del lenguaje,’ la estructura
quidsmica de la pericopa,’ la hipétesis de que este pasaje haya sido un himno cristiano,* el
uso del término A6yoc (1:1 y 1:14), el cual “ocupa un lugar predominante en la cristologia
clasica de la Iglesia antigua”, considerado incluso como la expresion mas acabada de toda

la cristologia.’

"Morna Hooker, “John the Baptist and the Johannine Prologue”, NTS 16 (1970):
354.

*Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos teologicos del prologo de S. Juan”, STh 21
(1989): 411.

*Ibid.

*La gran mayoria de los comentadores modernos consideran el prologo como un
himno o poema que ha sido tomado y adaptado por el autor de acuerdo a sus propositos.
Véase, S. de Ausejo, “;Es un himno a Cristo el prélogo de San Juan?”, EB 15, (1956):
223-277, 281-427; Ernst Kdsemann, “Aufbau und Angliegen des Johanneischen Prologs”,
en Libertas Christiana F. Delekat Festschrift; Munich: Kaiser, 1957), 75-99; y R.
Schnackenburg, “Logos-Himnus und Johanneischer prolog”, BZ 1 (1957): 69-100,
citados en Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos teoldgicos del prélogo de S. Juan”, STh
21 (1989): 416.

>Oscar Cullmann, Cristologia del Nuevo Testamento, trad. Carlos T. Gattinoni
(Buenos Aires: Methopress, 1965), 287.



2
El vocablo Adyog como titulo cristologico ha sido interpretado en una diversidad
de maneras, lo que se hace evidente al observar la diversidad de publicaciones,
comentarios y articulos que expresan su significado. La exploracion de estas fuentes
revela que existe discrepancia de opinion en cuanto al significado del vocablo en si,' la
razon de su uso por parte de Juan,” sus antecedentes,’ y su connotacion en la cristologia
juanina.* Ademas, en los ultimos afios han aparecido corrientes teologicas que sobre la

base del Logos juanino tratan de fundamentar el pluralismo de las religiones.’

Problema
El problema de las diferentes interpretaciones del término Adyog suscita los
siguientes interrogantes: ;Cual es el uso del vocablo A6yog en el prologo del cuarto
evangelio? ;Qué interpretaciones se han hecho de este término y en qué argumentos se

basaron? ;Armonizan estas con el uso juanino?

Proposito

El propésito de esta investigacion es hacer un estudio historico de las principales

'Thomas Tobin, “Logos”, ABD, ed. David Noel Freedman (New York:
Doubleday, 1992), 4:352.

*J. N. Birdsall, “Logos”, Nuevo diccionario biblico, primera edicion, J. D. Douglas
ed. (Barcelona: Editorial Certeza, 1991), 355.

*El uso de la expresion en el prologo dependera de la identificacion del trasfondo
religioso y conceptual del término (Tobin, 352; Birdsall, 355).

*Thomas D. Lea, “La exégesis de textos significativos en Juan”, trad. David A.
Daniells, DT 32, (1988): 18.

>Guido Vergauwen, “El rol de Jesucristo en la teologia pluralista de las religiones”,
SFT 2,1° 3 (1999): 3-35.



3

interpretaciones del término A6yog del prologo del cuarto evangelio y compararlas con el

uso juanino.

Revision Bibliografica

El evangelio de Juan ha sido muy estudiado a través de los siglos, al mismo tiempo
ha sido uno de los libros biblicos mas criticado. En la segunda mitad del siglo XX se han
multiplicado los trabajos monogréficos, articulos en revistas especializadas y comentarios
acerca de Juan. Especialmente, el prélogo es uno de los temas que mas ha atraido la
atencion de los eruditos.

Un examen de las fuentes bibliogréficas revela que no existen estudios sobre las
distintas interpretaciones del término AG6yog en los ultimos trece afios.'

Una revision de las obras sobre el tema propuesto arrojo los siguientes resultados:

W. F. Howard resefia los estudios, comentarios y el estado de la investigacion
sobre el evangelio hasta mediados de siglo.” Sin embargo, él no investiga el término AGyog
en el prélogo; mas bien se dedica a presentar los trabajos criticos de los eruditos y el
resultado de los métodos hermenéuticos utilizados en el evangelio de Juan.

Frank Pack enumera las siguientes mayores areas de estudios: autoridad, fecha y
propdsito del cuarto evangelio, y su relacion con el pensamiento religioso

contemporaneo.’ No obstante, omite las investigaciones relacionadas con el prologo,

'Pro-Quest, Dissertation Abstracts on CD-ROM (Surrey: UMI, 1987-1999).

*W. F. Howard, The Fourth Gospel in Recent Criticism and Interpretation,
edicion revisada por C. K. Barrett (Londres: Epworth Press, 1955).

*Frank Pack, “The Gospel of John in the Twentieth Century”, Restoration
Quarterly 7 (1963): 173-185.



4
especificamente, las discrepancias en la interpretacion de A6yoc.

En forma similar, Harold S. Songer comenta el estado de la investigacion juanina
en un informe que llega hasta el afio 1965." En su articulo, Songer resume los principales
problemas investigados identificando a los eruditos que trabajaron en ellos y los ultimos
comentarios sobre el evangelio de Juan publicados (hasta 1965). Sin embargo, dada la
corta extension de su trabajo, s6lo provee un panorama general acerca de la investigacion
del evangelio. George A. Turner elabor6 un trabajo similar, pero al igual que los
anteriores solo llega a la década del ‘60.> Han aparecido también varios articulos en
publicaciones periddicas, con respecto al trasfondo, uso y significado de Aéyog en el
prologo del cuarto evangelio no necesariamente coincidentes. Estas nuevas
interpretaciones han surgido especialmente en las ultimas dos décadas (1980-2000).

Entre otros autores son de mencionar D. Moody Smith y Gordon H. Clark. Smith
hace una resefia de los principales eruditos que han publicado trabajos sobre el evangelio de
Juan, demostrando que son cada vez mas los te6logos que reconocen el trasfondo judio del
evangelio, en contra de la hipdtesis bultmanniana referida a un origen mandeano.’ Clark,
por su parte realiza un analisis exegético del término Adyog, basado en algunos diccionarios

y Iéxicos reconocidos.* Su estudio esté4 limitado a la relacion del concepto juanino de

'Harold S. Songer, “The Gospel of John in Recent Research”, REx 62 (1965):
417-428.

*George A. Turner, “A Decade of Studies in John’s Gospel”, Christianity Today 9,
(1964): 221, 222.

*D. Moody Smith, “Johannine Studies”, The New Testament and its Modern
Interpreters, ed. Eldon Jay Epp y George W. McRae (Atlanta: Scholars, 1989), 272.

*Gordon H. Clark, The Johannine Logos, An International Library of Philosophy



5

A6y0G con el resto del prologo y del evangelio. Si bien es cierto que la obra de Clark es
relevante, no cubre las areas que propone esta investigacion.

Lo mismo puede decirse con respecto a las teologias del Nuevo Testamento cuyos
autores explican el término A6yog en el contexto de Juan, pero no pretenden ofrecer una
historia de las interpretaciones. Ejemplos de estos trabajos son Dwight Moody Smith,'
George E. Ladd,” Max Meinertz,” Hans Conzelmann,* Alan Richardson,’ Karl Schelkle® y
Hall Harris.’

Si bien aparecen articulos dedicados al término Aéyog en la mayoria de los

diccionarios, en general falta informacion con respecto a las diversas interpretaciones que

and Theology, Biblical and Theological Studies (Nutley, New Jersey: Presbyterian and
Reformed Publishing Company, 1972).

'Dwight. Moody Smith, The Theology of the Gospel of John (Cambridge:
Cambridge University Press, 1995, reimpreso 1996), 74.

*George E. Ladd, Theology of the New Testament (Grand Rapids: William B.
Eerdmans Publishing Company, 1982), 241-242.

’Max Meinertz, Teologia del Nuevo Testamento, segunda edicion revisada, trad.
Constantino Ruiz-Garrido (Madrid: Fax, 1956), 557.

*Hans Conzelmann, An OQutline of the Theology of the New Testament, trad. John
Bowden (New York: Harper & Row Publishers, 1969), 335-336.

>Alan Richardson, An Introduction on the Theology of the New Testament (New
York: Harper & Row, 1958), 162, 165.

Karl Hermann Schelkle, Teologia del Nuevo Testamento, 4 vols. trad. Marciano
Villanueva (Barcelona: Editorial Herder, 1977), 2: 267.

'W. Hall Harris, “A Biblical Theology of the New Testament”, en 4 Biblical
Theology of the New Testament, ed. Roy B. Zuck (Chicago: Moody Press, 1994), 191-
192.



6

se han ofrecido en la patristica y en la teologia moderna." De hecho, dada la naturaleza de
las mismas, el enfoque respectivo es mas bien general e incompleto,” al punto de que
algunas de estas obras omiten toda referencia al término AGyoc.’

En comentarios sobre el evangelio de Juan se mencionan aspectos relacionados a
las interpretaciones de Adyoc. William Barclay expone en una sintesis de las cuestiones del
prologo las principales hipotesis sobre el trasfondo del término Adyog.* Sin embargo,
omite interpretaciones de te6logos destacados en la investigacion juanina. Ernst Haenchen

presenta un panorama resumido del estado de la cuestion, pero por la naturaleza misma de

'H. Ritt, “Logos”, Exegetical Dictionary of the New Testament, 3 vols. eds. Horst
Balz y Gerhard Schneider (Grand Rapids: William Eerdmans Publishing Company, 1991),
2: 359; B. Klappert, “Palabra”, DTNT, 4vols., eds. Mario Sala y Araceli Herrera, segunda
edicion (Salamanca: Ediciones Sigueme, 1985), 3: 274, 275; Alan Richardson y John
Bowden, “Logos”, The Westminster Dictionary of Christian Theology (Philadelphia: The
Westminster Press, 1983), 340; Kittel, “Aéyw”, TDNT, ed. Gerhard Kittel y Gerhard
Friedrich, trad. Geoffrey Bromiley (Grand Rapids: WM. B. Eerdmans Publishing
Company, 1964-1976), 4: 134, 136.

*Xavier Léon-Dufour ed., “Word of God”, Dictionary of Biblical Theology, trds.
Joseph Cahill y E. M. Steward, segunda edicion (London: Geoffrey Chapman, 1988),
668, 670; Karl Kertelge, “Palabra de Dios”, Diccionario de conceptos teologicos, ed.
Peter Eicher, trad. Claudio Gancho (Barcelona: Herder, 1990), 2: 152; D. H. Johnson,
“Logos”, Dictionary of Jesus and the Gospels, ed. Joel Green, Scot McKnight y Howard
Marshall (Downers Grove: InterVarsity Press, 1992), 484; A. F. Walls, “Logos”,
Evangelical Dictionary of Theology, Walter A. Elwell ed. (Grand Rapids: Baker Book
House, 6° reimpresion 1989), 646; G. lammarrone, “Logos”, Diccionario teologico
enciclopédico, eds. Luciano Pancomio y Vito Mancuso (Estella, Navarra: Editorial
Verbo Divino, 1995), 578;

Leo Scheffczyk, “Word of God”, Encyclopedia of Theology, ed. Karl Rahner
(S/L: Burns & Oates, reimpreso 1986), 1821; Siegfried H. Horn, “Palabra”, Diccionario
Biblico Adventista del Séptimo Dia, trad. Rolando Itin, Gaston Clouzet y Aldo Orrego.
(Buenos Aires: Asociacion Casa Editora Sudamericana, 1995), 881.

*William Barclay, Introduction to John and the Acts of the Apostles (Philadelphia:
The Westminster Press, 1976), 146-161.



7

su trabajo, resulta incompleto.! En forma similar, Raymond E. Brown,” Rudolf
Schnackenburg® y George R. Beasley-Murray* muestran el estado de los estudios sobre el
evangelio de Juan, incluyendo distintas teorias sobre el origen del prologo. No obstante,
ninguno de los comentarios mencionados hace referencia al concepto de Logos ni en los
escritos de los Padres de la Iglesia, ni en las interpretaciones de los tedlogos modernos.
Como puede observarse, los estudios mencionados han hecho diferentes aportes al
evangelio de Juan, pero carecen de un andlisis de las distintas interpretaciones del vocablo
griego objeto de esta investigacion. Esta sentida carencia justifica el objeto de la presente

investigacion.

Justificacion del estudio
“La cristologia del Logos del evangelio de Juan es una de las cumbres mas elevadas
del pensamiento teoldgico del Nuevo Testamento”.” Quien no entiende el prologo y
especificamente el concepto del Logos, pierde en gran parte el mensaje del evangelio y su

comprension. Por este motivo, dada la diversidad de interpretaciones y la falta de un

"Ernst Haenchen, 4 Commentary on the Gospel of John, 2 vols., trad. Robert W.
Funk (Philadelphia: Fortress Press, 1980), 1: 135-139.

*Raymond E. Brown, The Gospel of John, The Anchor Bible, segunda edicion
(Garden City, New York: Doubleday & Company, duodécima impresion, 1978), LII-
LXIV.

*Rudolf Schnackenburg, The Gospel According to St. John, 2 vols., trad. Kevin
Smith (Wellwood: Burns & Oates, 1984), 192-217.

*George R. Beasley-Murray, Word Biblical Commentary: John (Waco, Texas:
Word Books, 1987), 6-10.

’David Hill, “The Relevance of the Logos Christology”, ExT 78, (1967): 136.



8

estudio que las presente comparativamente, esta investigacion contribuird con el

conocimiento y evaluacion de las mismas.

Limitaciones del Estudio
Este trabajo esta limitado por la disponibilidad de fuentes en la Biblioteca E. I.
Mohr de la Universidad Adventista del Plata. Se hara sobre la base de obras en espafiol e

inglés.

Delimitaciones del Estudio
Sin omitir referencias a obras de la patristica y posteriores, este estudio se
concentrard mayormente en autores modernos a partir de Rudolf Bultmann' y cuya

repercusion haya adquirido suficiente notoriedad.

Presuposicion
La presuposicion de esta tesis es que el apostol Juan es el autor del evangelio y las
epistolas que llevan su nombre, como asi también del Apocalipsis, tal como han llegado
hasta nuestros dias. Sus escritos fueron inspirados por el Espiritu Santo (1 Ped. 1:29) y

describen realidades historicas objetivas.

Metodologia
El presente estudio es de naturaleza descriptiva. Presenta el desarrollo histérico de

las interpretaciones de los Padres de la Iglesia sobre el Adyog juanino y las principales

'Se menciona a R. Bultmann por la influencia y el rumbo exegético que abrié su
interpretacion en la investigacion juanina y por la carencia de las fuentes anteriores a él.



9

interpretaciones de los tedlogos modernos. Ademas, evalua los argumentos literarios e
historicos en relacion con el significado y origen del término A6yoc.

El capitulo 1 presenta el problema que justifica el estudio y propone evidencias que
muestran la carencia de una investigacion que trate las diferentes interpretaciones del
término Adyog en el prologo del cuarto evangelio.

El capitulo 2 analiza el uso y significado del vocablo A&yog en el cuarto evangelio.
Este capitulo contribuye a la investigacion por proveer una perspectiva general del
concepto en el contexto del evangelio.

El capitulo 3 explora el concepto del Logos y su interpretacion en los Padres de la
Iglesia, analizando especificamente los escritos de Justino Martir, Ireneo y Atanasio.' Esta
seccion aporta al estudio por proporcionar el testimonio de la Iglesia cristiana primitiva,
considerando la cercania cronologica de estos escritores con los escritos del apostol Juan.

El capitulo 4 pretende resefiar las principales interpretaciones de los eruditos
modernos en cuanto al uso juanino del término Aéyog. Este capitulo contribuye a la
investigacion porque 1) presenta las distintas interpretaciones de los eruditos
contemporaneos; 2) los argumentos que emplearon y 3) expone el estado del problema en
el presente.

El capitulo 5 evalua comparativamente las distintas interpretaciones. Esta parte

'"El tema del Logos aparece en la mayoria de los Padres, sin embargo Clemente y
Origenes trataron el tema en un modo muy similar al de Justino. No obstante en Justino,
el concepto de Logos llega a ser mas representativo y caracteristico. También Tertuliano
afirma la encarnacion del Logos en Cristo, “aunque €l prefiere la designacion de Hijo mas
que Logos” (Williston Walker, History of the Christian Church [New York: Charles
Scribner’s Sons, 1927], 69).



10

examina las semejanzas y diferencias entre el uso juanino del término Adyog y las distintas
interpretaciones que se han ofrecido.

Finalmente, se ofrecen las conclusiones y recomendaciones del estudio.



CAPITULO II
SIGNIFICADO, TRASFONDO Y USO DE AOI'OX

EN EL CUARTO EVANGELIO

Este capitulo estudia el uso del término A6yog en el contexto del cuarto evangelio.

Se divide en tres partes: significado, trasfondo y uso juanino del término Adyog.

Significado del Término Adyog
El término griego Adyog tiene una amplia variedad de significados. Adyog es el
sustantivo verbal del verbo A€ym y tiene los significados basicos de “contar” o “relatar”,

“decir” o “hablar”, “palabra”, “razon”, “discurso”, “mensaje”.' En la siguiente seccion se

presenta el empleo del vocablo en diferentes periodos.

Trasfondo
Para distinguir el uso juanino del vocablo A6yog es necesario conocer su trasfondo
cultural y religioso. Existen multiples antecedentes del empleo del término a lo largo de la

historia.>

'H. G. Lidell y R. Scott, 4 Greek-English Lexicon, novena edicion, ed. Henry
Stuart Jones y Roderick McKenzie (Oxford: Clarendon Press, 1940), 1057-1059; James
Moulton y George Milligan, The Vocabulary of the Greek Testament (Grand Rapids:
William B. Eerdmans Publishing Company, 1982), 379.

*Tobin, ABD, 4:352.

11



12

A6yog en la Filosofia Griega

“A6yog tiene una larga, distinguida, y muy compleja trayectoria en la filosofia
griega”.! Originariamente el verbo A€y indicaba el trabajo que hacia el sembrador de
recoger y seleccionar cuidadosamente. Este verbo no tiene originariamente ninguna
relacion con decir o hablar.> Hermann Kleinknecht sostiene que el filésofo griego
Heraclito (540-475 A.C.) fue el primero en utilizar el término Adyog en una dimension
metafisica. Segun €I, en este sentido se lo utiliza de diferentes maneras. “Constituye el ser
del cosmos y del hombre, es el principio conector que forma el puente y posibilidad de
comprension entre el hombre y el mundo, entre el hombre y Dios y finalmente entre este
mundo y el mundo superior”.> Para Heraclito, el Logos es de una ley csmica y
metafisica.’

Después de Heraclito, los sofistas interpretan la palabra gradualmente como si
fuese un sindnimo del término voug (“mente”, “pensamiento”, “razén”) para llegar a ser
finalmente el poder racional puesto en el hombre, su capacidad de pensar y hablar.’

Platon (429-347) usa la palabra Adyog en sus didlogos asociandola con la idea de

“discurso o explicacion racional”. “En contraste con poOog (“mito”), A6yog era un relato

'Tbid., 4:348.
’Gerhard Fries, “Palabra”, DTNT, 3: 252.

*Hermann Kleinknecht, “The Logos in the Greek and Hellenistic World”, TDNT, 4:
81. Ver, Ed. L. Miller, “The Logos of Heraclitus: Updating the Report”, HTR 74 (1981):
161-176.

“Kleinknecht, 81.

*Ibid., 82.



13
verdadero y racional”.’

En el estoicismo el concepto de Logos ocupa un lugar preponderante. “Para los
estoicos, Logos, Dios y naturaleza eran en realidad uno”.> En un sentido cosmologico, el
Logos era el principio creador del mundo, ordendndolo y constituyéndolo. Es la fuerza
que se extiende a través de la materia y que obra inmanentemente en todas las cosas.” “Es
la ley suprema del mundo, que rige el universo a la par de estar presente en la razon
humana”.* De acuerdo a esta idea impersonal y panteista de Logos, los estoicos afiaden
que dentro del orden cosmico determinado por el Logos se encuentran centros individuales
de potencialidad, vitalidad y crecimiento, considerados “semillas del Logos™ (A6yot
onepudrikor).” El Logos del hombre es solamente una parte del gran Logos general.® En
el estoicismo el Logos adquiere un sentido dual: la razon y su expresion. La razon es
llamada Adyoc €vdi@Oetoc y la exteriorizacion del pensamiento a través del habla Adyoc
npodopukdc.” En sintesis, es un poder racional de origen divino que ordena y dirige el

universo, y por ende, a través de la facultad de la razon, todo ser humano participa de la

razon divina.

'"Tobin, ABD, 4: 348.
’Ibid., 349.
’Kleinknecht, 85.
*Cullmann, 289.
’Kleinknecht, 85.
SIbid.

"Tbid.



14

Pero este vocablo también tiene antecedentes en el Antiguo Testamento.

A6yog en el Antiguo Testamento
La LXX usa el término A6yog con el significado de “narrar”, “hablar”, “dialogar”,

2 ¢

“palabra”, “oraculo” o “proverbio” para traducir la expresion hebrea 9277. También
’ T T

emplea el vocablo pfiua., pero la mayoria de las veces se utiliza el término A6yoc.'

El concepto de “palabra de Yahwéh” (i1%1* 927) se encuentra 241 veces en el

Antiguo Testamento, 221 de las cuales aparece sefialando un mensaje profético. Esto
indica que la expresion “palabra de Dios” es un concepto especifico que designa la
revelacion de Dios.

Por otro lado, existen una serie de pasajes donde la “Palabra de Dios” aparece
personificada y se la considera como una “entidad independiente... que pasa a ser objeto de
reflexion teologica, en razon de la potencia enorme de su accion”.’ “Toda la accion
creadora de Dios se efectua por medio de su Palabra (Gn. 1:3); y esta palabra es Dios
mismo, en tanto que se comunica al mundo”.* Por este motivo, en Sal. 33:6 aparece €l

término Adyog asociado con el acto creador de Dios (“por la Palabra de Jehova fueron

hechos los cielos, y todo el ejército de ellos por el aliento de su boca”).

'Con menos frecuencia aparecen los términos 2N , y 7'15}3_ como sindnimos de
927 (Otto Procksch, TDNT, 92)

*Berthold Klappert, DTNT, 3:255.
3Cullmann, 294.

*Ibid.



15

En forma similar a la anterior, “la Palabra de Dios tiene poder en la naturaleza (Sal.
147:15, 18), para crear y liberar (Sal. 107:20), para juzgar y condenar (Os. 6:5)”." Enel
pensamiento hebreo, “la palabra, una vez pronunciada, tiene por si misma una especie de
existencia sustantiva”.> “Porque como desciende de los cielos la lluvia y la nieve, y no
vuelve alld, sino que riega la tierra, y la hace germinar y producir.... asi serd mi palabra que
sale de mi boca; no volvera a mi vacia, sino que hara lo que yo quiero, y sera prosperada
en aquello para que la envie” (Is. 55:10, 11).

“Las palabras de Dios representan su voluntad y estdn dotadas de poder para que
esa voluntad sea efectiva”.’ Esta personificacion de la palabra de Dios advertida en Isafas,
aparece también en Salmos 29:3, donde la palabra es Dios mismo (“Voz de Yahveh sobre
las aguas; el Dios de gloria truena, jes Yahveh, sobre las muchas aguas!”).

W. Albright ha intentado reconstruir el origen de esta expresion en el pensamiento
hebreo. El afirma que el concepto es plenamente oriental y no griego como se habia
pensado. La idea se remonta “al tercer milenio a.C. donde la voz de Dios actiia como
entidad diversa con poder propio”.* “Textos sumerios y cananeos muestran que la voz o

mandatos divinos eran representados concretamente por el fragor del trueno. Mas tarde

'José Carlos Ramos, “El concepto juanino del Logos y la cristologia del cuarto
evangelio”, Thka 9 (1994): 3809.

°C. H. Dodd, Interpretacién del cuarto evangelio, trad. J. Alonso Asenjo
(Madrid: Ediciones Cristiandad, 1978), 267.

*Francis D. Nichol ed., CBA, 7 vols., trad. V. E. Ampuero Matta, (Boise:
Publicaciones Interamericanas, 1978-1990), 4:335.

*William Foxwell Albright, De la edad de piedra al cristianismo, trad. Compaiiia
de Jesus (Santander: Editorial Sal Terrae, 1959), 292.



16
encontramos en la literatura egipcia, cuneiforme y biblica muchos pasajes en que el
mandato divino, y la palabra de su boca, quedaban virtualmente hipostizadas™.' Sin
embargo, en el Antiguo Testamento (a diferencia de las culturas adyacentes) la palabra de
Dios nunca es una mera fuerza de la naturaleza. “La palabra de Yahweh es personal,
trascendente y moral desde el principio de la historia hebrea... Es la expresion actuante del
Dios trascendente”.?

Aunque este concepto encuentra un antecedente muy cercano en relacion al titulo
cristologico (“la Palabra”, Jn. 1:1) en los libros proféticos, la descripcion de la actividad
creadora de la Palabra en el proélogo juanino, se observa seflaladamente en el libro de
Proverbios, donde aparece la figura de “Sabiduria” (especificamente 8:22-31).> “Jehova
me poseia en el principio, ya de antiguo, antes de sus obras. Eternamente tuve el

principado, desde el principio, antes de la tierra”.* Si bien el término “codia ” no aparece

traduciendo el vocablo 127 sino a MMPM (“sabiduria”), Aéyog y codia tienen

99 ¢¢
S

significados similares. También en el Antiguo Testamento ““sabiduria” y “palabra” “son

'Tbid.

*Edgar J. Lovelady, “The Logos Concept: A Critical Monograph on John 1:1”, GJ
4, (1963): 19. Para una explicacion mas amplia del significado de la palabra de Dios en el
Antiguo Testamento, ver, Walter Eichrodt, Teologia del Antiguo Testamento, trad. Daniel
Romero (Madrid: Ediciones Cristiandad, 1975), 2:77-87; Gerhard von Rad, Teologia del
Antiguo Testamento, vol 2, Teologia de las Tradiciones Proféticas de Israel, ed. Luis A.
Schokel (Salamanca: Ediciones Sigueme, 1990), 109-130.

*Brown, The Gospel of John, 522.

*Elena G. White cita el texto aplicandolo a Cristo, lo que posibilita la
interpretacion cristologica del pasaje (Patriarcas y Profetas [Boise, Idaho: Publicaciones
Interamericanas, 1954], 12); Nichol, CBA, 3: 586.



17

términos practicamente equivalentes”.'
Fuera del texto biblico, el término Adyog fue utilizado en los escritos judios del

periodo intertestamentario.

A6yog en el Judaismo Helénico

Aristobulo (150 aC.), mencionado en 2 Macabeos 1:10, un exégeta judio que
interpretaba el Antiguo Testamento a la luz de la filosofia estoica, interpretaba el Logos
como la sabiduria originadora del universo.’

Asociaciones similares entre sabiduria y Logos aparecen también en el libro
Sabiduria de Salomdn, escrito en Alejandria en el siglo I aC. En este libro aparecen “la
palabra de Dios” y “la sabiduria de Dios” como formas equivalentes para describir la
creacion de Dios (Sab. 9:1-2).°

El concepto de Logos llego a su climax en los escritos del exégeta judio-helenista
Filon de Alejandria (20 aC.- 50 dC.), el exponente mas representativo del pensamiento
judio helenizado. En sus escritos el término Adyog ocupa un lugar importante, ya que

aparece unas 1.300 veces.*

'Ramos, 390. Asilo demuestran Sal. 33:6, Prov. 3:19 y Jer. 10:12.
>Tobin, ABD, 4: 350.

*Tobin, CBQ, 256. Otras referencias de este periodo de la literatura judia con
respecto al uso del término Adyog en lugar de sabiduria aparecen en Eclesiastico (1: 15;
24: 3-12), Sabiduria (6: 12; 7: 22-8: 1; 8: 13, 26; 9:9) y en Baruc (3: 12, 31; 3:37-4: 1).
Es necesario destacar que estos libros del periodo intertestamentario recibieron la
influencia del neoplatonismo alejandrino (Cullmann, 294).

*Walls, 645.



18

Se discute sobre el trasfondo del Logos filonico. Existe la hipotesis de que Filon
haya adoptado el término de su lectura de la Septuaginta, en relacion con el concepto
hebreo de la “palabra de Dios”. Sin embargo, el modo de utilizarlo indica una estrecha
vinculacion con la filosofia estoica. Kleinknecht sostiene que aunque Filon toma el
término del “vocabulario académico de la filosofia helenista”, lo reforma y lo emplea en
sentido mitologico.! “La conceptualizacion que Filon hace del Logos y el puesto que
ocupa en todo su pensamiento no podria entenderse sin una influencia y conexion” con el
estoicismo’ y el neoplatonismo, donde el Logos adquiere la figura de un intermediario.

Aunque Filon emplea el vocablo Adyog frecuentemente, los comentaristas
concuerdan que es dificil determinar un significado definido.’ Segun Tobin, el Logos
filonico tiene tres funciones diferentes. La primera es la funcién cosmologica, donde el
Logos es el instrumento a través del cual el mundo se ordena.* La segunda es la funcion
antropologica, en la que el Logos es el modelo de acuerdo al cual la mente de los seres
humanos fue creada. La tltima funcion es la analogica. El Logos era el medio para guiar
el alma al reino de lo divino, ya que para Filon la meta del ser humano es el conocimiento y
la vision de Dios. En esta perspectiva, “el Logos es el medio y la guia en este ascenso

mistico”.” Como otros neoplatonistas, Filon no podia concebir que Dios pudiera

'Kleinknecht, 89.
*José Luis Moreno Martinez, “El Logos y la creacion”, Sth 15 (1983): 418.

3Guillermo Hendriksen, Comentario del Nuevo Testamento: evangelio segiin San
Juan (Grand Rapids, Michigan: Libros Desafio, 1981), 74, 73; Tobin, ABD, 4:350.

*Ibid.
*Ibid.



19

trascender al universo material. Por eso utiliza la figura de un mediador, el Logos.'
Debido al uso cristologico exclusivo del término A6yog en el evangelio de Juan, es

necesario considerarlo en la totalidad del Nuevo Testamento.

A6yog en el Nuevo Testamento
El término A6yog se halla 331 veces en el Nuevo Testamento (a excepcion de las

epistolas a Filemon y de Judas). De acuerdo a Klappert, significa entre otras cosas:

afirmacion (Mt. 5:37), sentencia (Mt.12:32; 15:12; Lc. 20:20), pregunta (Mt.
21:24), orden (Lc. 4:36), informe, noticia, rumor (Mt. 28:15; Mr. 1:45; Lc. 5:15;
Hch. 1:22), discurso (Mt. 15:22), sentido exacto (1 Co. 15:2), expresion oral (Hch.
15:27; 2 Co. 10:10). También significa palabra escrita (Hch. 1:1), la palabra de la
Escritura (1 Co. 15:54), exhortacion (Heb. 5:11), dar cuenta (Ro. 14:12), motivo
(Hch. 10:29), mensaje, instruccion, enseianza (Lc. 4:32; 10:39; Jn. 4:41; 17:20), la
palabra de Dios o del Sefior, la palabra de la promesa, de la verdad, de la vida, la
palabra de Jesus, Jests como la palabra (Jn. 1:1, 14).2

Por otro lado, Tobin sostiene que “lo que caracteriza el uso de Adyog en el Nuevo
Testamento no es algiin nuevo significado para la palabra mas alla del que se encuentra en
la Septuaginta, sino la referencia a la revelacion de Dios, especificamente la revelacion

divina a través de Jesucristo y sus mensajeros”.” “En muchos casos ‘la Palabra de Dios’ es

'Sobre el pensamiento de Filon y la posible relacion con el evangelio de Juan, ver,
Alfred Edersheim, La vida y los tiempos de Jesus el Mesias, 2 vols. trad. Xavier Vila
(Terrasa, Barcelona: Clie, 1988), 1:67-84.

*Klappert, DTNT, 3:266.

*Tobin, ABD, 4:351. Ver, Karl Hermann Schelkle, Teologia del Nuevo
Testamento, 4 vols., trad. Marciano Villanueva (Barcelona: Editorial Herder, 1977),
4:350-353.



20

simplemente el mensaje cristiano, el evangelio”.! Los apostoles “hablaban con denuedo la
palabra de Dios” (Hch. 4:31), la “anunciaban” (13:5), la “ensefiaban” (18:11). “Desde que
la revelacion es traida por Cristo, la “palabra del Sefior’, la ‘palabra de Cristo’ o las
‘palabras’ de Jests pueden ser usadas en el mismo sentido como la ‘palabra de Dios’ (Jn.
5:24; 12:48; 18:32; Col. 3:16)”.2

El término Adyog también aparece calificado con otros sustantivos en genitivo en
frases tales como “la palabra del reino” (Mt. 13:19), “la palabra de salvacién” (Hch. 13:26,
BJ), “la palabra de la reconciliacion” (2 Co. 5:19), “la palabra de la cruz” (1 Co. 1:18), “la
palabra de justicia” (Heb. 5:13). Asimismo el vocablo designa el mensaje cristiano como
tal (Mt. 13:20-23; Mr. 2:2; Lc. 8:12, 13; Hch. 6:4; Ga. 6:6; Stg. 1:21).° Especialmente en
Hechos, la expresion “palabra de Dios™ aparece como una designacion frecuente para
designar la predicacion apostélica (Hch. 4:29; 6:2, 7; 8:4; 11:19; 13:5, 7, 44, 46; 16:32;
17:13; 18:11). El mensaje (A6yog ) apostodlico se basa en la historia de la persona de
Jesucristo (Hch.10:36) y tiene esta historia como contenido.’

En la teologia de Pablo la expresion “palabra de Dios” refiere al mensaje de la cruz

(1 Co. 1:18) y de la reconciliacion (2 Co. 5:19), que constituyen en realidad un sélo

'Tbid.
*Ibid.
*Ibid.

*También aparece como “palabra del Sefior” (Hch. 8:25, 12:24; 13:49; 15:35;
19:10, 20).

*Klappert, DTNT, 3:272.



21

mensaje y es el centro de su proclamacion: Jesucristo' (1 Co. 2:2). Pero es en la homilia a
los Hebreos donde el empleo paulino del término Adyog se asemeja al juanino. Aunque
son otras las palabras que usa Pablo, en el fondo esté diciendo lo mismo que la frase
introductora del prologo: “Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras en
otro tiempo a los padres por los profetas, en estos postreros dias nos ha hablado por el
Hijo, a quien constituyo heredero de todo y por quien asimismo hizo el universo”
(Heb.1:1-2). Aunque no aparece el vocablo Adyog, la accion de hablar presupone un
A6yoc (las palabras y el mensaje). Este hablar de Dios a través del Hijo es a la vez una
exhortacion a no perder el reposo prometido (4:1, 11). Pero Pablo provee la razon de este
llamamiento en 4:12 donde justifica que “la palabra de Dios es viva y eficaz”, y a la vez
advierte que es comparable a una espada.” “En contexto, el pasaje enfatiza que exponerse
a la palabra de Dios es exponerse a Dios mismo™.’ Esta palabra de Dios que se inici6 en la
palabra de Jesus (2:3), tiene su apoyo en la exaltacion del Hijo a la diestra del Padre (1:5)
y en su posicion de sumo sacerdote (2:17; 4:15; 8:1).*

En suma, A6yog en el Nuevo Testamento llega a ser “la palabra del mensaje

"El uso de los dos nombres juntos (Mt. 1:18; 16:20; Mr. 1:1), Jess y Cristo,
constituye una confesion de fe en que Jesus de Nazaret, es realmente el Mesias (Mt.1:1;
Hch. 2:38) (Horn, 631). De este nombre Pablo es ministro, y su ministerio es anunciar
“cumplidamente la palabra de Dios” (Col. 1:25).

*Algunos exégetas sugieren que en Hebreos hay una teologia idéntica a la juanina
que identifica a Jests con la palabra. Véase, Ronald Williamson, “The Incarnation of the
Logos in Hebrews”, ExT 95, (1983): 4-8; James Swetnam, “Jesus as Logos in Hebrews
4:12-13”, Bib 62, (1981): 214-224.

*Roberto Pereyra, Un comentario exegético a la homilia a los Hebreos
(Libertador San Martin: Universidad Adventista del Plata, 1999), 66.

*Klappert, DTNT, 3:272.



22

2 1

cristiano”,” el mensaje de salvacion que es traido por la revelacion de Dios en Cristo y
extendida por sus creyentes a todo el mundo.
Aunque el cuarto evangelio fue escrito con anterioridad a los targumes rabinicos,

se ha sugerido un trasfondo arameo para el A6yog juanino.

A6yog y el Judaismo Rabinico
“En los targumim (parafrasis del Antiguo Testamento en arameo) las expresiones
que designaban originalmente a la persona de Dios o su nombre fueron sustituidas por

K712 (“palabra”). Por ejemplo en Ex.19:17, “al encuentro con Dios’ aparece como ‘al

encuentro de la Palabra de Dios’ (BJ)”.> “En Ex. 3:12 Dios dice: ‘Yo estaré contigo’, y
en el Targum Onkelos Dios dice: ‘“Mi Memra sera tu apoyo’.> Segun Edersheim, memra,
aplicada a la Palabra de Dios, es usada unas 600 veces en los targumim. En muchos textos
Dios y el Angel del Sefior fueron sustituidos por este término.* Dada la difusién y el
empleo de los targumes en la liturgia de la sinagoga, se ha presentado el vocablo memra
como un posible trasfondo del término A6yog en el proélogo juanino.

Seguidamente, se estudiara el uso del vocablo en el contexto del prélogo del cuarto

evangelio.

'William Barclay, Palabras griegas del Nuevo Testamento, sexta edicion, trad.
Javier Jos¢ Marin (El Paso, Texas: Casa Bautista de Publicaciones, 1996), 136.

’Ibid.
‘Brown, 524.

“Edersheim, 2:620.



23
Uso Juanino del Término Adyog

Si bien en el Nuevo Testamento el término Adyog aparece con frecuencia y no tiene
un sentido Unico, en la literatura juanina emerge con un significado exclusivo, al ser
presentado como referencia explicita a Jests en Jn. 1:1-18, 1 Jn. 1:1-4 y Ap. 19:13.!

En el evangelio el término A6yog en sentido cristologico aparece solo en el prologo
(1:1, 14). Este hecho ha generado muchos interrogantes para los exégetas, como lo
demuestra el hecho de que ha sido uno de los pasajes mas debatidos del Nuevo
Testamento. Aunque hay consenso general de que los versiculos 1-14 constituyen un
himno cristolégico, las discusiones estan centradas en el origen y composicion del prélogo.
Algunos intérpretes piensan que fue escrito por el apostol Juan.” Otros creen que el himno
era preexistente a Juan, pero que éste lo tomé y adapté a sus propositos.” Rudolf
Bultmann sustenta la hipotesis de que fue originalmente un himno gnostico arameo en
referencia a Juan el Bautista.* Algunos otros aseguran que es la forma final de varios

estadios de redaccion y edicion de la comunidad juanina.” Sin embargo, lo mas importante

'Juan es el evangelio que mas utiliza el término AGyog: Mateo, 33; Marcos, 24;
Lucas, 32; Juan, 40 (Ritt, 2: 357).

*Henri Van den Bussche, El evangelio segin San Juan, trad. Eloy Requena
(Madrid: Studium, 1972), 80.

*De Ausejo, 223-277, 281-427

*Bultmann, The Gospel of John: A Commentary, trad. G. Beasley-Murray, R
Hoare y J. Riches (Philadelphia: The Westminster Press, 1971), 18.

’Ernst Hianchen, “Problem des Johanneischen Prologs”, ZTK 60 (1963): 305-334,
citado en Garcia-Moreno, 417. Una variante de esta afirmacion es la hipotesis de que
primero se escribid el evangelio y luego se afiadi6 el prologo. Esta teoria supone que el
prologo expresa las creencias y experiencia de la comunidad juanina que escribi6 el



24
no es si Juan compuso o tomo de la liturgia de la iglesia cristiana el himno al Logos. “El
problema significativo es el uso que él hizo de este canto al Hijo de Dios encarnado”.’

El prologo del evangelio es mas que un prefacio. “Es una seccion introductora al
lector para sugerir como debiera leerse y entenderse el evangelio”.> Es necesario tomar en
cuenta este aspecto dado que el Logos constituye la figura principal en el prélogo. Y siel
prélogo no es una mera introduccioén, como ya fue dicho, el Logos representa una
descripcion de Cristo que el autor tiene en cuenta a lo largo de su evangelio. “En el cuarto
evangelio todas las descripciones que intentan expresar el significado redentor de Cristo
aparecen para simplificar y concentrar en si mismas la final y ultima identificacion de la
persona y substancia. ‘La Palabra fue hecha carne’”.> En armonia con esta afirmacion se

encuentran todas las respuestas a las cuestiones del evangelio.* Aunque el término AGyoc

aplicado a Cristo no aparece en el evangelio fuera del prologo, las tres ideas basicas del

evangelio, tal como el rechazo de la sociedad circundante, especialmente de la sinagoga.
Algunos ejemplos son Warren Carter, “The Prologue and John’s Gospel: Function,
Symbol and the Definitive Word”, JSNT 39 (1990): 35; J. A. Robinson, “The Relation of
the Prologue to the Gospel of St John”, NTS' 9 (1962-63): 120-129.

'Raymond Bryan Brown, “The Prologue of the Gospel of John” Rex 62 (1965):
430.

*Roberto Pereyra, Introduccién general a los evangelios (Libertador San Martin:
Universidad Adventista del Plata , 1997),140. Morris comparte esta afirmacion (Leon
Morris, The Gospel According to John, 2 vols. (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans
Publishing Co., 1971), 1: 71). En el proélogo esta contenido todo el pensamiento y
teologia de Juan (George Vanderlip, Christianity Acording to John, [Philadelphia: The
Westminster Press, 1975], 51).

*Herman Ridderbos, “The Structure and Scope of the Prologue to the Gospel of
John”, NT 8 (1960): 200, 201.

*Ibid.



25

prélogo son desarrolladas a lo largo de la narrativa del evangelio: “Jesus revela al Padre,
respuesta de los hombres a esa revelacion y salvacion para aquellos que han creido en
Jesucristo™.!

Mucho se ha discutido sobre la estructura del prélogo y del evangelio en si.?
Aunque varian las opiniones en cuanto a la organizacion del prélogo, los eruditos, en
general, reconocen la existencia de una estructura concéntrica.” Pero més alla de la
disposicion de las afirmaciones, Juan usa el término A6yog para referirse a Cristo como
Dios (v.1) y como hombre (v.14). Serafin de Ausejo define la esencia del prologo de este
modo:

el prologo es un verdadero himno a Cristo celebrado como Logos. En todo este

himno se trata del Logos en sarkds, de Jesus, Cristo e Hijo de Dios, de la persona

histérica de Jesucristo. Asi el tema del prélogo es el mismo que en todo el

evangelio y el mismo que cantan los himnos a Cristo recogidos en el Nuevo
Testamento... viene a ser el tema de la predicacion apostdlica o primitivo kerigma:

'Garcia-Moreno, 417.

*G. Mlakuzhyil, The Christocentric Literary Structure of the Fourth Gospel
(Roma: Biblical Institute , 1987), 17-85, presenta veinticuatro modelos diferentes de
estructurar el evangelio de Juan, aplicados por unos treinta exégetas en los ultimos
cincuenta afios.

*La posicion tradicional es ubicar el centro del quiasmo en el v.14. Véase,
Ridderbos, 201; Miguel Rodriguez-Ruiz, “Estructura del Evangelio de San Juan desde el
punto de vista cristoldgico y eclesiologico”, EB 56, (1998): 81, 82; Brown, “The Prologue
of'the Gospel of John”, 437. Sin embargo, otros estudios afirman que el centro del
quiasmo es el v. 12. V¢éase, R. Alan Culpepper, “The Pivot of John’s Prologue”, NTS 27,
(1980): 1-31; Jeff Staley, “The Structure of John’s Prologue: Its Implications for the
Gospel’s Narrative Structure”, CBQ 48, (1986): 247; Pereyra 140. Jan G. van der Watt,
“The Composition of the Prologue of John’s Gospel: The Historical Jesus Introducing
Divine Grace”, WTJ 57, (1995): 311-32, ofrece otra posibilidad de estructura quiastica del
prélogo al dividirlo en una seccion historica (1-13) y otra tematica (14-18). Esta nueva
correspondencia coloca el centro teoldgico entre los v. 12 al 14, armonizando las
posiciones mencionadas anteriormente.



26

quién es Cristo; su vida, pasion y muerte; su triunfo glorioso.'
Son cuatro las caracteristicas del uso del vocablo Aéyog como titulo cristologico

en el prologo del cuarto evangelio.?

Preexistente

La primera singularidad es la preexistencia. El evangelio comienza con una
declaracion semejante al inicio del Antiguo Testamento:* “En el principio existia la
Palabra” (Jn. 1:1, BJ; v &py1f fv 0 A6yoc).* La expresion év &pyn hace referencia a la
creacion (“En el principio cred Dios los cielos y la tierra”, Gn. 1:1).° En esta declaracion
falta el articulo definido. Si en griego llevara articulo, “tenderia a indicar algin momento
particular de tiempo... Sin el articulo definido y dentro del contexto de los vers. 1-3, la
frase denota el tiempo mas remoto que se pueda concebir, antes de la creacion de ‘todas

las cosas’ (vers. 3), antes de todo y de cualquier otro ‘principio’. Es decir, la eternidad

'Serafin de Ausejo, “El concepto de ‘carne’ aplicado a Cristo en el IV Evangelio”,
EB 17, (1958): 427.

*Edwin D. Freed, “Theological Prelude to the Prologue of John’s Gospel”, SJT 32
(1979): 268; E. D. Miller, “The Logic of the Logos Hymn: A New View”, NTS 29 (1983):
558, 559.

3“Si bien es cierto que el Evangelio segan Juan es nuevo y definidamente cristiano
en sus conceptos, se estima que 427 de sus 879 versiculos reflejan el AT, ya sea por cita
directa o por alusion” (Nichol, CBA4, 5: 872).

*También en la primera epistola, el apdstol decide abrir €l discurso con una
sentencia similar al inicio del evangelio: “Lo que existia desde el principio” (1 Jn. 1:1, BJ;

S v an’ &pyfic).
°El primer libro del Antiguo Testamento comienza diciendo “en el principio” (Gn.

1:1). De hecho, el titulo de Génesis en la Biblia hebrea significa “principio” (ﬁf@?j::), lo
que sugiere que la expresion era ampliamente conocida.



27

pasada”.' Juan asume la idea expresada en el libro de Proverbios refiriéndose a la
Sabiduria: “Jehova me poseia en el principio, ya de antiguo, antes de sus obras.
Eternamente tuve el principado, desde el principio, antes de la tierra” (Pr. 8:22,23).
“Cuando formaba los cielos, alli estaba yo” (8:27). Segun estos versiculos, la Sabiduria
precedio a la creacion y acompafiaba a Dios en su obra.”> En consecuencia, €l término

&py 1 connota la eternidad del Logos.”

En forma similar, el vocablo fv (imperfecto de eiui, “ser”) refiere la preexistencia
del Logos. Este verbo “expresa continuidad de existencia”.* Aparece tres veces con el
mismo significado para referirse al Logos. El término 7v se halla en contraste con el verbo
¢yéveto (aoristo de ginomai, “llegar a ser”), empleado “en el v. 3 al referirse a la creacion
de todas las cosas (“literalmente, ‘todas las cosas por él llegaron a ser’”).’

El concepto del Logos preexistente, se halla mas alla del prélogo. En Jn. 8:58,

Jesus dice: “antes que Abraham fuese (yLvopat), yo soy (eiput)”.° De hecho, en distintas

'Nichol, CB4, 5: 874.

*Juan Mateos y Juan Barreto, El evangelio de Juan, segunda edicion (Madrid:
Ediciones Cristiandad, 1982), 41.

*La conexion del vocablo &py1j con referencia a Cristo, también se halla en
Apocalipsis, donde Juan declara que Jesus es “el principio de la creacion de Dios” (3:14).
También, 1:8; 21:6; 22:13. Asimismo, Pablo llama a Cristo “el principio” (Col. 1:8).

*Nichol, CBA, 5: 874.
*Ibid.

5“El mismo contraste aparece en la LXX, en el Sal. 90: 2: ‘Antes que las montafias
llegaran a ser (y1 vopow), desde el siglo y hasta el siglo ta eres (it ) Dios™ (ibid., 875).



28

' También en 17:5, Jesus

ocasiones Jesus se identifica con las palabras “Yo soy”.
manifiesta su preexistencia orando: “Padre, glorificame t0 al lado tuyo, con aquella gloria
que tuve contigo antes que el mundo fuese”.

“La utilizacion del término A6yog, en el sentido cristologico y preexistente, supone
una comprension reflexiva de la correspondencia entre Cristo y Dios, que responde a la
que se da entre la palabra de Dios y Dios mismo” en el Antiguo Testamento.”

De este modo, emerge la primera caracteristica del uso juanino del término Adyoc.

El evangelista destaca la preexistencia del Hijo. La segunda cualidad es la divinidad.

Divino
La naturaleza divina del Logos es afirmada desde el comienzo del prologo; kol 0
L6yoc Tpdg TOV BebV, Kkal Be6c v O A6yoc (“y la Palabra estaba con Dios, y la Palabra
era Dios”, Jn. 1:1, BJ). Se destaca la distincion entre el Logos y Dios mismo, a la vez que
se expresa la estrecha relacion existente entre ambos.” Esta relacion, es indicada por la
preposicion tpog (“con”), que no implica una mera compaiiia, “sino la mas intima

comunién”.* En la estructura quidsmica del prologo, los dos primeros versiculos tienen

Jn. 4:26; 6:20, 35, 41, 48, 51; 8:12, 24, 28; 9:5; 10:7, 9, 10, 11, 14; 11:25; 13:19;
14:6; 15: 1, 5; 18:5 ,6 ,8. Sobre los dichos “Yo soy” de Jesus, ver, Conzelman, 338, 339;
Ledn Morris, Jesus is the Christ: Studies in the Theology of John (Grand Rapids: William
B. Eerdmans Publishing Company),107-125.

*Kertelge, 152.

°F. F. Bruce, The Gospel of John, (Grand Rapids: W. Eerdmans Publishing
Company, 1984), 31.

*W. E. Vine, “Palabra”, Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo
Testamento, trad. y adaptacion S. Escuain, 4 vols. (Barcelona: Clie, 1984), 3: 119.



29

correspondencia con el v. 18 donde se dice que el tnico Dios estaba “en el seno del
Padre”, “poniendo el acento en la intimidad existente entre el Padre y el Hijo”.!

El climax del versiculo 1 del prélogo se produce en la tercera referencia al Logos;
“y la Palabra era Dios”. Juan no esté diciendo que el Logos es idéntico a Dios.” El esta
afirmando que “es de la misma naturaleza divina, igual a él en dignidad”.’ “No se puede
decir nada méas sublime. Todo lo que puede decirse de Dios, puede decirse
adecuadamente de la Palabra”.* “Juan pretende que todo el evangelio sea leido a la luz de
este versiculo. Los hechos y palabras de Jesus, son los hechos y palabras de Dios”, porque
el Logos es Dios.’

La distincion de personas entre el Logos y Dios en el prélogo, permite establecer la

diferencia con los sistemas filosoficos griegos, que los consideraban como un solo ente.

'Garcia-Moreno, 427.

’En el v. 1 dice expresamente “Og6g v 6 Aéyog”. Juan usa el término griego 0gdg
sin articulo, refiriéndose a la divinidad. No debe leerse “Dios era la Palabra” porque el
vocablo 0edg carece de articulo definido. Tampoco, “la Palabra era un dios”. La
referencia tiene un significado definido, no asi cualitativo. Sobre esta afirmacion existe
consenso general entre los exégetas. Ver, Ed. L. Miller, ““The Logos Was God’”, EQ 53,
(1981): 65-77.

*Ricardo Garret, Comentario al evangelio de Juan (Terrasa, Barcelona: Clie,
1997), 13.

*Morris, The Gospel According to John, 1: 77.

*Bruce, 31. En Jn. 20:28 queda clara la concepcion de la naturaleza divina de
Jesus en el evangelio, cuando Tomas declara: “mi Sefior y mi Dios”. “Aqui esta la
culminacion de las afirmaciones sobre la Palabra introducidas en el prologo” (W. Hall
Harris, 220). Este reconocimiento esta en estrecha relacion con los propoésitos de Juan;
“pero estas cosas se han escrito para que credis que Jesus es el Cristo, el Hijo de Dios, y
para que creyendo, tengéis vida en su nombre” (20:31).



30

Ademas la caracteristica divina y preexistente del Logos juanino, se contrasta con el Logos
filonico que era un ser intermedio.'

El evangelista resume las tres afirmaciones con respecto al Logos en el versiculo 2,
“este era en el principio con Dios”. Esta declaracion, no deja dudas de la distincion entre
el Logos y Dios, a la vez que sirve de transicion apuntando a la creacion que se describira

en los versiculos 3 al 5y 10.2

Creador
En la introduccion del prologo ya se ha dicho que el Logos es preexistente y
divino. En el versiculo 3 se afiade que el Logos es el agente de la creacion de Dios, “todas
las cosas por él fueron hechas” (¢yévero, “llegar a ser”, “llegar a existir”).?
Juan presenta el Logos de acuerdo con el concepto veterotestamentario de
“Palabra de Dios”, que aparece en el primer capitulo del Génesis como el medio por el
cual Dios lleva a cabo su creacion, “Y dijo Dios: Sea la luz; y fue la luz” (Gn. 1:3).

Salmos 33:6 dice que “por la Palabra de Jehova fueron hechos los cielos”. “La Palabra de

'"En Juan, el Logos no se presenta en forma metafisica o como un principio
racional. En todo el evangelio se manifiesta como una persona historica. Esta es la
principal diferencia con la filosofia griega y sus posteriores derivaciones (T. W. Manson,
On Paul and John, Studies in Biblical Theology, no. 38 (London: SCM Press, 1963),
140).

’Gérret, 14.

*El verbo hmx aparece nuevamente contrastando la creacion en un acontecimiento,
con la existencia continua (“eipi”’) mencionada en el versiculo 1 (Archibald T. Robertson,

Imagenes verbales del Nuevo Testamento: Juan y Hebreos, 5 vols. [Terrasa, Barcelona:
CLIE, 1990], 5: 30).



31

9 1

Dios es Dios mismo en su accion creadora”.’ De este modo, Juan identifica la “Palabra de
Dios” del Antiguo Testamento con la persona del Logos que esta presentando en el
prologo.” De acuerdo con este antecedente, queda excluido el trasfondo targimico del
Logos juanino, dado que el vocablo memra se usaba para no pronunciar el nombre divino,
no para expresar el “concepto de la Palabra de Dios”.’ Por esto, el inico paralelo entre las
expresiones memra y A6yog es semantico, no conceptual.®

El prélogo de Juan no es el tinico lugar del Nuevo Testamento que presenta a

Cristo como agente creador.” En consecuencia, tampoco existe base para suponer que

"Bruce Milne, The Message of John (Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity Press,
1993), 31.

*Ramos, 405. La discusion sobre el trasfondo del término Adyog en el prologo y
en general de todo el evangelio, ha sido objeto de continuo debate. Sin embargo, a partir
del descubrimiento de los rollos del Mar Muerto en 1947 se comenzo6 a comparar el
evangelio con la literatura judia. Se lleg6 a calificarlo como “el méas judio de todos los
evangelios”(James H. Charlesworth ed., John and the Dead Sea Scrolls [New York:
Crossroad, 1990], xv. En la actualidad, la mayoria de los eruditos juaninos estan
volviendo a aceptar un trasfondo judio en rechazo del helénico. Para un panorama de la
cuestion ver, Smith, The Theology of the Gospel of John, 10-20.

3Al igual que la expresion’ MR (“Sefior”) o W (“nombre”) en lugar de 171
Edmond Jacob, Teologia del Antiguo Testamento, trad. Daniel Vidal (Madrid: Ediciones
Marova, 1969), 61, 62).

*Tobin, ABD, 4:352. Por otro lado, aunque la datacion de los tArgumes estd en
discusion, la mayoria los sitia en el siglo III dC. o atn después (ibid., 4:353).

’En Col. 1:16, Pablo afirma: “Porque en él fueron creadas todas las cosas, las que
hay en los cielos y las que hay en la tierra, visibles e invisibles; sean tronos, sean dominios,
sean principados, sean potestades; todo fue creado por medio de ¢l y para éI”. También
en Heb.1:2 declara que por medio del Hijo, Dios “hizo el Universo”.



32

Juan toma la idea del Logos creador de Filon.! De manera similar, es posible notar la
distancia con la filosofia griega, el neoplatonismo y el gnosticismo, que despreciaban todo
lo corpéreo y material.”

La capacidad creadora del Logos aparece nuevamente en el versiculo 4. “En ¢él
estaba la vida” (“Con”).> Aqui se describe al Logos como el originador del mas
significativo elemento en la creacion, la vida. Esta vida originada en él, esta destinada a
los hombres; “y la vida era la luz de los hombres”. De este modo, en la exposicion que
Juan hace del Logos no solo lo describe en relacion con el Padre (v. 1) sino también con la
humanidad. “Su actividad hacia los hombres consiste en traerles vitalidad y visibilidad”.*

Juan emplea los conceptos de vida’ y luz°® en todos sus escritos. Aqui los combina

'Theodore Zahn, Introduction to the New Testament, 3 vols. trad. John M. Trout y
otros (Grand Rapids: Kregel Publications, 1953), 3:314.

*Nichol, CBA, 6:57.

*“Generalmente, en Juan Cw) significa vida espiritual, pero aqui el término carece
de limitaciones y es inclusivo de toda vida; s6lo que no se trata de flog (forma de vida),
sino del principio mismo o esencia de la vida” (Robertson, 32).

*Brown, “The Prologue of the Gospel of John”, 432.

*Vida (“Con”) es un concepto caracteristico de Juan. En el cuarto evangelio el
término aparece 36 veces, con mas frecuencia que cualquier otro libro del Nuevo
Testamento. Después del evangelio, le sigue Apocalipsis con 17 ocurrencias, Romanos
con 14 y 1 Juan con 13, lo que manifiesta un concepto tipicamente juanino. El concepto
de vida en el pensamiento de Juan est4 asociado al de Logos. Asien 6:63 Jests declara
que sus palabras “son espiritu y son vida”. Y en 6:68 Pedro confiesa que Jesus tiene
“palabras de vida eterna”. Las palabras de Cristo dan vida porque son la expresion de su
voluntad y su persona. De modo que el que escucha su palabra recibe la vida. Jesus se
refiere a la vida diciendo: “Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el inico Dios
verdadero, y a Jesucristo a quien has enviado (17:3).

SJuan presenta a Jests como “la luz del mundo” (1:9; 8:12; 9:5). En 12:46 Jesus
dice: “Yo, la luz, he venido al mundo, para que todo aquel que cree en mi no permanezca



33

para presentar al Logos antes de la encarnacion en relacion con el hombre. “El proposito
de Dios en crear el mundo por medio de su Hijo, el Logos fue totalmente positivo. Quiere
que todos los hombres tengan vida en toda su plenitud, que tengan luz”."

De este modo, Juan manifiesta que el Logos no solamente es eterno y divino, sino
también es el creador del mundo, que le da vida y luz a los hombres. Y es, precisamente, a

causa de la humanidad que se manifiesta en la encarnacion.

Encarnado
Esta es la cuarta caracteristica del uso juanino del término Adyog. En el v.14 Juan
retoma la descripcion del Logos que hace en los primeros versiculos, pero esta vez para
afirmar “su verdadera humanidad”.? “Koi 6 AGdyoc capE éyéveto” (“Y la Palabra se hizo
carne”, BJ).?
De Ausejo destaca la palabra cdpg (“carne”) como preferida por Juan, en
contraste con o®ua. (“cuerpo”).* Este término aplicado a Cristo ocurre solo en 1:14 y

6:51-56. El vocablo cdp§ es la palabra griega que corresponde a su equivalente hebreo

en tinieblas”. De hecho, el hombre que lo siga “no andard en tinieblas, sino que tendra la
luz de la vida” (8:12).

'Garret, 16.
*Nichol, CBA, 5: 880.

*La traduccion “se hizo”(BJ), por “fue hecho” (RV) refleja mas apropiadamente la
voluntad del Logos en la encarnacion. Ver, Mario Veloso, “La actividad del Hijo en la
iniciativa del envio segun el evangelio de Juan” (Tesis Doctoral en teologia, Universidad
del Salvador, San Miguel, Buenos Aires, 1973).

‘De Ausejo, “El concepto de ‘carne’ aplicado a Cristo en el IV Evangelio”, 412.



34
IW2, cuyo significado “supone la naturaleza humana integra, el hombre real y

9 1

verdadero”.! De este modo, Juan expresa que el Logos se ha hecho un ser humano total.”
Al mismo tiempo que destaca su humanidad, declara la divinidad que habia
expresado en los primeros versiculos. Con la declaracion “kol ¢oxrjvoocev év uiv”’ (“y
puso su morada entre nosotros”, BJ). Literalmente, “levant6 su carpa entre nosotros”. La
mayoria de los comentadores ven en esta declaracion una alusion directa al tabernaculo del
desierto donde se manifestaba la presencia de Dios.” La referencia de Juan a la presencia
de Dios en el tabernaculo, parece clara en la inmediata mencion de la gloria (“d6&a”) del
Logos.* En el Antiguo Testamento, la gloria resultante de la inmediata presencia del Sefior
es conectada con la palabra ]DW (“habitacion, morada, presencia de Dios”), que refiere la
idea de Dios habitando entre su pueblo. De acuerdo con esto, la innovacioén de Juan es

decir que la morada de Dios es el Logos en sarkos.

Por otra parte, si bien el Logos del prologo encuentra su origen en el Antiguo

'Tbid., 414, 421.

*“Aunque originalmente Cristo era ‘en forma de Dios’, él ‘no estimo el ser igual a
Dios como cosa a que aferrarse, sino que se despojo a si mismo (‘se despojo de si mismo’,
BJ)’ y ‘hecho semejante a los hombres’ estuvo ‘en la condicion de hombre’ (Fil. 2: 6-8).
En ¢l estaba corporalmente ‘toda la plenitud de la Deidad’ (Col. 2: 9); sin embargo, ‘debia
ser en todo semejante a sus hermanos’ (Heb. 2:17) (Nichol, CBA, 5: 879).

*Beasley-Murray, 14; Morris, The Gospel According to John 1: 104; Bruce, 40.

*La gloria (“"TDDT ””) era asociada con el tabernaculo. Asi, por ejemplo, en Ex.

40:34, Moisés menciona que “la gloria de Jehova llen6 el tabernaculo” (Morris, The
Gospel According to John, 1: 103).



35

Testamento, es en la encarnacién donde se produce la novedad del concepto juanino.' En
forma similar, la encarnacion del Logos en el cuarto evangelio demuestra la diferencia del
concepto filoséfico, helénico o gnostico.

De acuerdo con la identificacion de las cuatro caracteristicas descritas
precedentemente, se pueden definir dos funciones del Logos en el prologo; revelar al Padre

y redimir la humanidad del pecado.

Revelador
El prélogo, al igual que el evangelio, pretende revelar al Logos para que los
hombres puedan recibirle, creer en su nombre y llegar a ser hijos de Dios (1:12; 20:31),” y
mostrar el rechazo que este tuvo no sélo a lo largo de su ministerio terrenal, sino que
también perdurd en tiempos del apostol y aun después.’ Pero es en el aspecto de la

encarnacioén donde se concentra su funcion como revelador.* “Y hemos contemplado su

"Herbert Schneider analiza este pasaje (1:14) aseverando que en €l se encuentra el
problema teoldgico central del evangelio. Es decir, el por qué del rechazo de los judios a
Jesus y, por consiguiente, la imposibilidad de que Jesus pudiera manifestar el espiritu de
verdad durante su vida terrenal (Herbert Schneider, ““The Word Was Made Flesh™’, CBQ
31, [1969]: 344).

*El evangelio de Juan fue escrito primariamente con propésitos evangelisticos (G.
Ted Martinez, “The Purpose of John’s Gospel”, MTJ 31, [1992]: 51).

3Schneider., 346.

*Karl Barth, Witness to the Word: A Commentary on John I, ed. Walther Fiirst,
trad. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company,
1986), 26.



36

gloria, gloria que recibe del Padre como Hijo tinico” (Jn 1:14, u.p., BJ).'

Juan declara que ha contemplado (¢0eacaueda) la gloria de Dios en la persona
del Logos. De manera similar, en el prélogo de la primera epistola dice:

Lo que era desde el principio, lo que hemos oido y lo que hemos visto con nuestros

ojos, lo que hemos contemplado, y palparon nuestras manos tocante al Verbo de

vida (porque la vida fue manifestada, y la hemos visto, y testificamos, y os

anunciamos la vida eterna, la cual estaba con el Padre, y se nos manifest6 (1 Jn.1:1-

2).

Juan ha podido ver la gloria del Logos a través de los acontecimientos de la vida de
Jesus. El primero y el ultimo milagros son descriptos como revelaciones de gloria (2:11;
11:40). “Su experiencia y comprension no se refieren inicamente al s6lo momento de su
encarnacion, sino a toda la vida, pero pensando de una manera mas precisa en el término
de la misma, en ‘la hora’(2:4; 7:30; 8:20; 12:27; comp.12:28; 17:5, 22, 24).?

La manifestacion del Logos ha sido “llena de gracia y de verdad” (yd&pitog kol

&AnOeiog). Los conceptos de gracia y verdad® aparecen en el Antiguo Testamento dentro

"“Kal €é0socdueda thv d6Eav ahtod d6EQV WG LOVOYEVODS Tapd TOTPAC
TANPNG xdpitog kKol dAnOetac”. En cuanto a aspectos de traduccion ver, Nichol, CBA,
5: 880, 881.

2Van den Bussche, 123.

*El concepto de &AnOsia es semejante al de Aéyoc. Asi, la oracidn de Jests es
que los discipulos sean santificados en su verdad; y anade “tu palabra es verdad” (17:17).
“De todas las sentencias en el cuarto evangelio, esta es la mas cercana al uso de Logos
como titulo de Jesus en el prologo” (J. Suggit, “John 17:17: 6 Aéyog 0 60¢ &ANOe1d
€otLv”, JTS 35, [1984]: 104). Los conceptos de palabra, verdad y vida son sin6nimos en
el cuarto evangelio. De hecho, Juan presenta a Jesus de las tres formas (1:1, 14; 14:6).
Aunque fuera del prologo no se dice que Cristo es el Logos, en el resto del evangelio la
palabra de Jesus posee las mismas cualidades que su persona: vida y verdad. De la
equiparacion de A6yog con ainOeia y con Cwr, s6lo queda reconocer en las palabras de
Jesus: “Yo soy el camino, la verdad y la vida” (14:6). El trae la luz porque es la luz



37

de un marco claramente mesianico.' “Fueron esos atributos de Dios los que especialmente
Cristo vino a revelar. Mientras estuvo en la tierra, estuvo ‘lleno’ de ellos, y asi pudo dar
una revelacion plena y completa del Padre. Dios es siempre fiel a su propio caracter, y su
caracter se revela mas completamente en su misericordia o gracia”.” De acuerdo
con esto, en el versiculo 17, Juan contrasta la ley dada a través de Moisés con Jesucristo.’
“La Tora se concebia como palabra del Sefior; su contenido y caracter se describian como
‘gracia y verdad’. El evangelista afirma que la Toré no trajo, en sentido pleno, la gracia y
la verdad, pero si Cristo. Por tanto, la Tor4 no es mas que una sombra de la verdadera
palabra de Dios, que vino en su plena realidad con Cristo Jesus™.*

De este modo, Juan identifica por primera vez al Logos con la persona de Jesus.

(8:12); sus palabras son verdad porque €l es la verdad, sus palabras son vida porque ¢l es
la vida (Edwin D. Freed, “Variations in the Language and Thought of John”, ZNW 55,
[1964]: 187).

"“De acuerdo con Sal. 85: 9-10, el dia de salvacion traeria nuevamente la ‘gloria’
de Dios para habitar en ‘la tierra’, y en ese tiempo la ‘misericordia (o gracia) y la verdad’
se encontrarian. Este y otros pasajes mesianicos del Antiguo Testamento encuentran un
paralelisrno cercano con Juan 1: 14, donde (en la encarnacion) la gloria que procede
unicamente de la presencia del Padre se manifest6 en el Logos encarnado y “habit6 entre
nosotros”, “lleno de gracia [misericordia], y de verdad” (Nichol, CBA, 5: 881).

’Ibid., 881.

*Juan presenta a Jests como el cumplimiento de todos los simbolos, ceremonias y
tradiciones del Antiguo Testamento. Los judios resaltaban la funcion de la ley (Antiguo
Testamento). Afirmaban que Dios, a través de la ley habia creado el mundo. La ley era la
revelacion del carécter y la persona de Dios. Sin embargo, el evangelista aclara que toda
la ley prefigura a Cristo (Jn. 5:39, comp. Lc. 24:27). Jesus es la plena revelacion de Dios
(Stephen J. Casselli, “Jesus as Eschatological Torah”, 7.7 18 [1997]: 38-41).

‘Dodd, 297. Véase, Ruth B. Edwards, “Xarin Anti Xaritos (John 1:16): Grace and
the Law in the Johannine Prologue”, JSNT 32, (1988): 3-15.



38

De aqui en adelante, no vuelve a utilizar el término Adyoc, sino que lo llama por su nombre
histérico. El Logos “se ha encarnado (como hombre entre los hombres) y por eso, a partir
de este pasaje, Juan habla de él como tal”.'

La declaracion mas explicita en el prologo que presenta la funcion reveladora del
Logos se encuentra en el versiculo 18; “a Dios nadie le vio jamas; el unigénito Hijo, que
estd en el seno del Padre, él le ha dado a conocer”.”

Ni Moisés, ni ninguno de los profetas pudieron ver a Dios.’ Jesus, el Logos vino
para revelar al Padre, y los que lo vieron, vieron al Padre; “Si me conocieseis, también a mi
Padre conoceriais; y desde ahora le conocéis, y le habéis visto” (Jn. 14: 7). Soélo él lo
puede revelar (€€nyniocato), porque €l “esta en el seno (k6Amov, “intimidad”) del Padre”.
En virtud de esta intimidad entre el “Padre” y el “Hijo” es que Jests puede ser el Logos, la

Palabra reveladora de Dios.*

'Nichol, CBA4, 5: 883. En el resto del evangelio, Juan no vuelve a utilizar el
término Adyog para referirse a Jestis. Sin embargo, el vocablo aparece con distintos
matices. El Adyog como elemento de juicio (12:48). Asi, todo aquel que rechaza el
A6v0G (las palabras de Jesus) sera juzgado por este mismo. El Adyog purifica (15:3). La
palabra que Jesus ha hablado ha limpiado el corazon de aquellos que decidieron recibirla
(Barclay, Palabras griegas del Nuevo Testamento, 138). También se habla de la actitud
que debe tener el hombre para con el Adyog. Es necesario permanecer en el Aéyog (8:31).
“Es claro que para el evangelista las palabras pronunciadas de Cristo, que constituyen su

A6yoc, su mensaje total al mundo, son en un sentido especifico una fuerza que da vida y el
medio a través del cual €l se da a los hombres” (6:63) (Dodd, 269).

? La evidencia textual favorece el texto povoyevig 0g0¢ (“tnico Dios™), referido a
Cristo. Ver, Kurt Aland y otros, “Jn. 1:18”, The Greek New Testament, 4 ed. (Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft, 1994), 314.

SEx. 3:2; 3:20; Dt. 4:12; 1 Re. 19:13; Is. 6:5; Jn. 5: 37; 6: 46.

*Van den Bussche, 129.



39

Esta funcion del Logos en el prologo, esta vinculada con la segunda actividad, la

redencion.

Redentor

La funcion redentora del Logos se motiva en la reconciliacion del Creador y sus
criaturas. “Aquella luz verdadera , que alumbra a todo hombre, venia a este mundo. En el
mundo estaba, y el mundo por ¢l fue hecho; pero el mundo no le conocié. A lo suyo vino,
y los suyos no le recibieron” (Jn. 1:9-11).

Juan el Bautista presenta la funcion de Jests diciendo que “quita los pecados del
mundo” (1:29)." Esta redencion de los pecados que permite acceder a la “vida eterna” en
el evangelio, se obtiene a través de la fe (nfotic) en Jests (Jn. 3:16).

Si bien en el prologo no se habla en términos de pecado y redencion, es claro que
la mision del Logos no es solamente de revelacion.> De hecho, Juan ubica en el centro de

la estructura quidsmica del himno una declaracion que manifiesta el objetivo de que los

'"Peter M. Head argumenta que si desde el prologo Juan el Bautista es el testigo
ideal del Logos, esta presentacion (Cordero) revela el caracter soteriologico de su mision.
Por otro lado, esta comparacion refleja el concepto veterotestamentario de ofrenda de
sacrificio, que en el evangelio es aplicado a Jesus (Is. 53:7). También en la primera
epistola aparece el concepto de muerte sustitutoria, donde la sangre de Jesus limpia los
pecados (1 Jn. 1:7) (Peter M. Head, “The Self-Offering and Death of Christ as a Sacrifice
in the Gospels and the Acts of the Apostles”, en Sacrifice in the Bible, ed. Roger T.
Beckwith y Martin J. Selman (Grand Rapids: Baker Book House, 1995), 121.

’La funcion redentora de la encarnacién se ve aludida en el término cdp&, que
expresa “la situacion kenotica del Cristo-Logos, destinado a dar la vida al mundo por la
muerte en cruz” (De Ausejo, “El concepto de ‘carne’ aplicado a Cristo en el [V
Evangelio”, 426).



40

hombres lleguen a ser “hijos de Dios™." “Esto implica un concepto de adopcion y
regeneracion” que posteriormente lo desarrolla en la conversacion de Jesus con Nicodemo
(3:1-21).> También, en la primera epistola, Juan contrasta entre ser “hijos de Dios” (3:1,2)
y ser “hijos del diablo” (3:10). Esta diferencia se da en relacion a la obediencia y el pecado
(3:8).

Tanto en el prélogo, como en el evangelio o la primera epistola, el ser hijo de Dios
estd condicionado por creer, recibir y conocer el nombre de Jesus.” “Esto implica
aceptacion de Jesus en la completa extension de su revelacion”.* Por eso “a todos los que
le recibieron (al Logos), a los que creen en su nombre, les dio potestad (¢€ovoia) de ser
hechos hijos de Dios” (1:12). El término €¢ovotia pertenece al lenguaje judicial e indica
un derecho o una autoridad. Este derecho concedido por el Logos, que posibilita al
hombre llevar el titulo “hijo de Dios”, resalta “el caracter gratuito e inesperado de

semejante don”.” Es en esta manifestacion de la gracia de Dios, que Juan decide ubicar el

'Téxva 00D, “nifios de Dios”(11: 52; 1 Jn. 3: 1-2, 10; 5: 2). Juan aplica la
palabra literal “hijo” (L16¢) s6lo a Jests. La expresion “hijo de Dios”significa que
“Yahvé, mediante un acto libre de gracia” decide colocar al hombre “en una relacion de
peculiar intimidad con €1, como el objeto de su cuidado y disciplina, y le exige una lealtad
y obediencia como la que un buen hijo tributa al cabeza de familia”. Esta relacion implica
que el hijo de Dios “vive bajo el cuidado y disciplina divinos, en obediencia fiel a la ley de
Dios” (Dodd, 256, 257).

*Beasley-Murray, 13.

*Los términos miotebm, Aapupdve, Y1veidoke normalmente connotan la relacion
entre personas. En el evangelio aparecen frecuentemente referidos a Jesus (1:12, 18, 2:23;
3:18). Creer, recibir y conocer al Logos implica la aceptacion de Jesus (Van den Bussche,
115).

“Ibid.

’Ibid, 116.



41

centro de su himno al Logos-redentor.
Después de analizar la informacion presentada en este capitulo, pueden

establecerse las siguientes conclusiones.

Conclusiones

Los filésofos griegos entendieron el Logos como una ley o principio racional
universal que crea y dirige el universo. El Logos juanino, se distingue de este concepto en
que ademas de ser divino y creador, aparece en forma personal en la encarnacion.

El Logos del prologo se diferencia con el del judaismo helénico, en que no es un
ser intermedio, sino preexistente, divino, y que ademas lleg6 a ser un ser humano total.

En el Antiguo Testamento la “Palabra de Dios” es el medio de revelacion divina, el
agente de creacion, sustentacion y sanidad que trasciende y actua en el mundo. En forma
similar, se presenta la actividad creadora de la “Sabiduria”. De esta manera, el Logos del
prologo evidencia un trasfondo veterotestamentario y adquiere caracteristicas similares a la
“Palabra” y “Sabiduria” divina.

En forma similar, el Nuevo Testamento emplea el término A6yog para referir el
mensaje cristiano, la palabra de Dios, que tiene su centro en la revelacion traida por
Jesucristo. De este modo, aunque so6lo en los escritos juaninos se usa el vocablo como
titulo cristologico, su empleo refleja la influencia cristiana.

El apostol Juan caracteriza al Logos en el prologo del cuarto evangelio como el
ser preexistente, divino, creador y encarnado, cuyas funciones son la de revelar a Dios y

redimir la humanidad del pecado. Juan identifica este Logos con la persona histdrica de



Jesucristo.

42



CAPITULO III

ESTUDIO DE AOT'OX EN JUSTINO, IRENEO Y ATANASIO

El presente capitulo estudia la referencia a Cristo como Logos en las obras de

Justino, Ireneo y Atanasio.! Se divide en tres partes respectivas a cada autor.

Justino
El segundo siglo fue escenario de distintas luchas en contra del cristianismo. Por
un lado, y como su enemigo mas visible, se hallaba el paganismo. Por el otro, el judaismo,
que veia amenazadas sus tradiciones. Aun dentro de la propia iglesia cristiana comenzaban
herejias a consecuencia del sincretismo producido por la expansion en tierras paganas. En

este contexto surge Justino (100-165).> En su rol de apologista cristiano, Justino escribe

'Los Padres de la Iglesia adoptan el término Adyog como titulo cristologico del
prélogo del evangelio de Juan (Hans Schwarz, Christology [Gran Rapids, Michigan:
William B. Eerdmans Publishing Company, 1998], 150; G. [ammarrone, “Logos”,
Diccionario teologico enciclopédico, eds. Luciano Pancomio y Vito Mancuso [Estella,
Navarra: Editorial Verbo Divino, 1995], 578; F. L. Cross y E. A. Livingstone ed.,
“Logos”, The Oxford Dictionary of the Christian Church [Oxford: Oxford University
Press, 1978], 833.

*Justino es el apologista griego mas importante de mediados del siglo I1. Hijo de
Prisco y nieto de Bacquio, naci6 en la Palestina siria, en Flavia Nedpolis. En su juventud,
incursiono en la filosofia pagana del estoicismo, aristotelismo, pitagorismo y platonismo.
Después de su conversion al cristianismo alrededor del 130, abrié una escuela de filosofia
desde la cual defendio al cristianismo hasta su martirio por el afio 165. Los escritos que se
conservan son dos apologias en las que defendi6 a los cristianos frente a los cargos de
ateismo y sedicion contra el Estado romano y otro libro llamado “Didlogo con Trifén” que
recoge una discusion real mantenida en Efeso con un judio (Theodore Stylianopoulos,

43



44

tanto para dentro como para fuera de la iglesia. Asi, se considera que su obra tiene tanto
valor catequético como apologético.! Para Justino en el cristianismo se halla la mas
antigua, verdadera y divina de todas las filosofias, porque es revelada por el Antiguo
Testamento y por el Logos divino.*

En general, los patrélogos coinciden en que la doctrina mas importante y
caracteristica de Justino es el Logos.> Ya en su primera Apologia dirigida al Senado
Romano, Justino compara la rectitud del Logos con la justicia de los gobernantes romanos
que perseguian a los cristianos:

El Verbo,* que es el rey més alto, el gobernante més justo que sabemos, después de
Dios que le engendrara.’

“Justin Martyr”, Encyclopedia of Early Christianity, Everett Ferguson ed., segunda
edicion, 2 vols. [New York: Garland Publishing, 1997], 1:647, 648).

'A. J. Bellinzoni, The Sayings of Jesus in the writings of Justin Martyr (Leiden: E.
J. Brill, 1967), 1.

*Walker, 53. Los Padres Griegos, en general, revelan la influencia del pensamiento
secular en sus escritos. “Con el lenguaje griego, un mundo lleno de conceptos, categorias
de pensamiento, metaforas heredadas y connotaciones sutiles de significado entran al
pensamiento cristiano... A menudo, leian la Biblia griega a través de los ojos de la
filosofia griega... Algunas de las dificultades doctrinales de los Padres de la Iglesia tienen
su punto de partida aqui” (David F. Wright, “Christian Faith in the Greek World: Justin
Martyr’s Testimony”, EQ, 54 [1982]: 77). Justino, lo demuestra en la explicacion de la
doctrina del Logos.

*Johannes Quasten, Patrologia, Ed. Ignacio Ofiatibia, 2 vols. (Madrid: Biblioteca
de Autores Cristianos, 1961), 1: 202.

*Algunos traductores eligen el término “verbo” para traducir el vocablo AGyoc.
Esta eleccion se fundamenta en que en la Vulgata Latina, Adyog aparece traducido como
Verbum en Jn. 1:1. Pero el término verbum es una forma derivada del griego eip® y este
es la raiz de pfipa no de A6yog (Clark, 15).

>Justino, Apologia 1 12:7 (Daniel Ruiz Bueno, trad., Padres apologistas griegos
[Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1954], 192,193) (énfasis agregado).



45

En estas palabras puede reconocerse la posicion que ocupa el Logos en la teologia
de Justino. Este subordinacionismo es declarado explicitamente en esta cita:

Y luego demostraremos que con razoén honramos también a Jesucristo, que ha sido

nuestro maestro en estas cosas y que para ello nacid, el mismo fue crucificado bajo

Poncio Pilato, procurador que fue de Judea en tiempo de Tiberio César, que hemos

aprendido ser el hijo del mismo verdadero Dios y a quien tenemos en el segundo

lugar, asi como al Espiritu profético, a quien ponemos en el tercero.'

Justino defiende la fe cristiana valiéndose de comparaciones con la mitologia
pagana conocida para su destinatario, el emperador Antonino Pio.

Cuando nosotros decimos también que el Verbo, que es el primer retofio de Dios,

naci6 sin comercio carnal, es decir, Jesucristo, nuestro maestro, y que éste fue

crucificado y muri6 y, después de resucitado, subi6 al cielo, nada nuevo
presentamos, si se atiende a lo que vosotros llamais hijos de Zeus.?

Asi, compara a los hijos de Zeus, entre ellos: “Hermes, el Verbo interpretador y
maestro de todos” con Jests, el hijo de Dios.> De esta manera, se vale de figuras
conocidas para los paganos, para dejar en claro que la teologia cristiana no resulta tan
incoherente comparada con las propias creencias del César. En otros pasajes compara al

Verbo en la crucifixion, con la muerte de los hijos de Zeus,* el nacimiento virginal con el

origen de Perseo,’ los milagros de sanidad y resurreccion con “las cosas semejantes a lo

'Tbid., 13:3; 32:10. También declara que Platon reconocid este orden trinitario
dandole el segundo lugar al Verbo y el tercero al Espiritu (60:7) (énfasis agregado).

’Ibid., 21:1 (Padres apologistas griegos, 204).
’Ibid., 21:2 (Padres apologistas griegos, 204, 205).
*Ibid., 22:3 (Padres apologistas griegos, 206).

’Ibid., 22:5 (Padres apologistas griegos, 206).



46

que se cuenta haber hecho Asclepio”.!

Justino afirma que si bien el Logos se presento en su plenitud en Cristo, el Adyog
onepuatikoc (la semilla del Logos) estaba esparcida en todos los hombres que creen en
élL.’

Porque lo que el Espiritu divino llama por el profeta “su vestido”, son los hombres
que creen en El, en los que mora la semilla que de Dios procede, que es el Verbo.’

El apologista declara que no soélo los profetas del Antiguo Testamento, sino
también los filosofos paganos, entre ellos HerAclito y Socrates® llevaban en sus almas el
onépua del Aéyoc.” Por lo tanto, Justino no duda en asegurar que “quienes vivieron
conforme al Verbo, son cristianos, aun cuando fueron tenidos por ateos”.® Para él, los
hombres que vivieron antes de Cristo tenian una “parte del Verbo seminal”; en tanto que
los que conocen a Jesus viven de acuerdo al “Verbo Total, que es Cristo”.” Asi lo
demuestra en otra declaracion:

Asi, pues, nuestra religion aparece mas sublime que toda humana ensefianza, por la

sencilla razén de que el Verbo entero, que es Cristo, aparecido por nosotros, se
hizo cuerpo y razon y alma. Porque cuanto de bueno dijeron y hallaron jamas

'Tbid., 22:6 (Padres apologistas griegos, 206).

*Esta afirmacion coincide con la teologia del Logos de Origenes, quien entiende
que el Logos (L6yog omeppotikdc) habitd en la persona de Jesus y se unié con €l mas que
con cualquier otra persona (Origenes, Contra Celsum, V, 39)

*Apologia I., 32:8 (Padres apologistas griegos, 216); Apologia I1, 7:1.
*Ibid., 46:2-3 (Padres apologistas griegos, 232, 233).

>Apologia 11, 13: 4-6, (Padres apologistas griegos, 277).

SApologia I, 46:3 (Padres apologistas griegos, 233).

"Apologia 11, 7:3 (Padres apologistas griegos, 269).



47

filésofos y legisladores, fue por ellos elaborado, segun la parte de Verbo que les

cupo, por la investigacion e intuicion; mas como no conocieron al Verbo entero,

que es Cristo, se contradijeron también con frecuencia unos a otros.'

En consecuencia, “Justino ha abierto el camino para que el cristianismo pueda
reclamar cuanto de bueno pueda encontrar en la cultura clasica, aun a pesar de haber sido

99 2
una cultura pagana”.

Por otro lado, Justino reconoce en Cristo un emisario de Dios que actua dando a
conocer al Padre. Por esta razon hablando del Logos como el que estaba presente en la
zarza ardiente frente a Moisés dice:

Ahora bien, el Verbo es Hijo suyo, como antes dijimos. Y también se llama

mensajero y embajador, porque El anuncia lo que hay que conocer y es enviado

para manifestarnos cuanto el Padre nos comunica. El mismo Sefior nuestro lo dio
asi a entender cuando dijo: El que a mi me oye, oye a Aquel que me ha enviado...

Las palabras citadas bastan para demostrar que Jesucristo es Hijo y Embajador de

Dios, el que antes era Verbo, y que aparecié unas veces en forma de fuego, otras
en imagen incorporea...*

3

Pero la idea de Justino acerca del origen y naturaleza de Cristo se evidencia

'Tbid., 10:1-3 (Padres apologistas griegos, 272) (énfasis agregado). Entre los
hombres que tuvieron parte del Logos menciona a Socrates y Homero (10: 5, 6). Cf.
Clemente de Alejandria, Stromata 1, 5; 1V, 17; VII, 10.

2Justo L. Gonzalez, Historia del Cristianismo, 2 vols. (Miami: Editorial Unilit,
1994), 1:75. En forma similar, Clemente de Alejandria justifica el valor religioso de la
filosofia griega antes del cristianismo: “Antes de la venida del Sefor, la filosofia era
necesaria para la justificacion de los griegos; ahora es util para conducir las almas a Dios...
Dios es, en efecto, la causa de todas las cosas hermosas; de unas lo es de una manera
principal, como del Antiguo y Nuevo Testamento; de otras, secundariamente, como la
filosofia. Y ésta tal vez ha sido dada a los griegos antes de que el Sefior les llame también:
porque ella condujo a los griegos hacia Cristo, como la Ley a los hebreos” (Stromata 1,
5:28 [Patrologia, 1:316]).

*Apologia I, 63:4,5 (Padres apologistas griegos, 253).

“Ibid., 63:10.



48

confusa en algunos pasajes de sus escritos.

Os voy a presentar, joh amigos! -dije-, otro testimonio de las Escrituras sobre que
Dios engendrd, en el principio antes de todas las criaturas, cierta potencia racional
de si mismo, la cual es llamada también por el Espiritu Santo Gloria del Sefior, y
unas veces Hijo, otras Sabiduria; ora Angel, ora Dios; ya Sefior, ya Palabra; y ella
misma se llama a si misma Capitan General, cuando se aparece en forma de hombre
a Josué, hijo de Navé. Y es asi que todas esas denominaciones le vienen de estar al
servicio de la voluntad del Padre y de haber sido engendrada por querer del Padre.'

Porque ya he indicado, tal como por los Recuerdos® hemos aprendido, que El es el

unigénito del Padre del universo, particularmente nacido de éste como Verbo y

Potencia y luego, como hombre, nacido de la virgen.?

En sus esfuerzos por conectar la teologia ontologica del platonismo con la teologia
historica del Antiguo Testamento, Justino relaciona la filosofia pagana y el cristianismo y

los explica reinterpretando la doctrina del Logos juanino.* Esta inclinacion se debe en

parte a su trayectoria en la filosofia estoica’ o platonica y al enfrentarse a “uno de los

'Justino, Didlogo con Trifén, 61:1 (Padres apologistas griegos, 409).
*Justino se refiere al libro “Hechos de los apdstoles”.
*Ibid., 105:1 (Padres apologistas griegos, 486)

*Gonzalez, 74; Quasten, 1:202. Platon afirmaba que el agente creador del mundo
habia sido el Demiurgo, menor que Dios, pero mayor que las criaturas. Tal demiurgo le
habia dado forma a la materia (Platon, 7imeo 28-29). Ademas, sostenia “que solo era
posible comprender a Dios basandose en los ‘descendientes de Dios, y Jests habia dicho
algo similar al declarar que ‘nadie conoce quién es el Hijo sino el Padre; y quién es el
Padre sino el Hijo, y aquel a quién el Hijo se lo quiere revelar’. En consecuencia el
Demiurgo del Timeo de Platon era el Verbo creador que aparece en el relato del Génesis y
en el prologo del evangelio segun san Juan” para Justino (Jaroslav Pelikan, Jesus a través
de los siglos. Su lugar en la historia de la cultura [Barcelona: Herder, 1989], 61, 62).

>Aunque la mayoria de los estudiosos de los apologistas opinan que Justino concibe
este Logos divino desde una perspectiva estoica, Price asegura que el uso del término
A6yoc como favorito por Justino no proviene de su afinidad con la filosofia griega, sino de
su lectura de la LXX donde “palabra de Dios” es traducida por A6yog (R. M. Price,
“‘Hellenization’ and Logos Doctrine in Justin Martyr”, V'C 42 [1988]: 20). Por otra
parte, M. J. Edwards sugiere que el Logos de Justino se refiere a la Tora (M. J. Edwards,



49

problemas mas graves de la teologia de su época: el de la relacion del cristianismo con el
Antiguo Testamento y con la cultura pagana”.! No obstante, “al identificar al Logos con el
mediador ontologico a la manera en que era postulado por los filosofos, introduce una
concepcion que inevitablemente tendera al subordinacionismo y finalmente al arrianismo™.?
Posteriormente, el concepto del Logos de Justino repercutié en Clemente de
Alejandria (150-215)° y Origenes (185-254). Al igual que el mértir, ambos evidencian en

sus escritos el subordinacionismo y el entendimiento del Logos a la luz de la filosofia

“Justin’s Logos and the Word of God”, JECS 3 [1995]: 261-280). Estas podrian ser otras
importantes razones para explicar su predileccion por el término Adyog. Sin embargo, la
evidencia interna muestra que las tendencias filosoficas favorecieron la simpatia de Justino
con el término y la doctrina del Logos.

'José Vives, trad., Los Padres de la Iglesia, segunda edicion (Barcelona: Herder,
1982), 74.

**Cuando Justino afirma que el Dios supremo no podia aparecerse con su gloria
trascendente a Moisés y los profetas, sino solo su Logos, implicitamente afirma que el
Logos no participa en toda su plenitud de la gloria de Dios y que es en alguna manera
inferior a Dios” (Ibid).

*Clemente de Alejandria concibe al Logos como la sabiduria que lleva al hombre
hacia Dios. Venido el Logos ya no son necesarias Atenas o cualquier escuela filosofica
para conocer a Dios, porque el Logos es consejero, guia, maestro y sobre todo el
pedagogo. Toda la idea del Logos de Clemente, se resume a este concepto, el Logos
pedagogo (Clemente, Pedagogo 1, 1:1; Protréptico, 111).

*De acuerdo con el neoplatonismo, Origenes crefa que el Nous (la razén o
intelecto) procedia del Ser Divino. Asi, el Hijo procedia del Padre como la voluntad
procede del hombre (Origenes, De Principis 1, 2:6). La diferencia entre el
subordinacionismo de Origenes y el de Justino radica en la eternidad de la génesis del
Logos. Para el alejandrino, el Logos es la razon que procede del Padre como persona
desde siempre; es una hipostasis desde la eternidad (Ibid., 2:9; IV, 28; Against Celsus V,
37).



50

neoplatonica.'
En contraste con las concepciones subordinacionistas y neoplatonicas de la escuela
alejandrina, en Asia menor surge Ireneo que se caracteriza por el fundamento biblico de su

teologia.

Ireneo
En el marco de la crisis gnostica del segundo siglo que cuestionaba la humanidad
de Cristo, Ireneo, obispo de Lyon (140-202),? se dedic6 a la tarea de combatir las herejias

gnosticas® por medio de sus escritos. En este contexto, la encarnacion tiene una

"Bien critica Tertuliano, esta actitud de conciliar las Escrituras con la filosofia
griega, aun cuando ¢l mismo no puede evitarlo: “Una vez que estamos en posesion de
Cristo, no queremos participar en nuevas disputas o indagaciones curiosas, después de
disfrutar del evangelio. ;Qué tiene que ver Atenas con Jerusalén? (Tertuliano, Sobre la
prescripcion contra los herejes 7, citado en Pelikan, 88).

*Considerado como el tedlogo mas importante de su siglo, naci6 en Esmirna, Asia
Menor y siendo joven escuchd predicar al obispo Policarpo, que a su vez fue discipulo del
apostol Juan. Estudi6 y ensefié en Roma antes de ir a Lyon. Como anciano se dirigi6 al
obispo Eleuterio de Roma para pedir tolerancia con respecto a los adherentes del
montanismo en Asia Menor. Tras su regreso a Lyon fue hecho obispo (177) en reemplazo
de Fotino, quien habia muerto como martir (Ibid., 276; Mary T. Clark, “Irenaeus”,
Encyclopedia of Early Christianity, 2: 587).

*Este movimiento religioso que se desarrolld durante los siglos 11 y I1I plante6 un
desafio para la cristiandad ortodoxa. La mayoria de las sectas gndsticas provenian del
cristianismo. Para el gnosticismo la salvacion esta en el conocimiento (yv®oig) por el que
el hombre toma conciencia del elemento divino que lleva en si y logra liberarse de la
contaminacion de la materia y el mal. Por esta razén, también rechazaba al Dios del
Antiguo Testamento por haber sido creador de la materia (Jerald C. Brauer ed.,
“Gnosticism”, The Westminster Dictionary of the Church History [Philadelphia: The
Westminster Press, 1971], 361-363). “Estas ideas se mezclaban confusamente con muchos
elementos cristianos... Cristo aparecia como enviado del principio del bien para salvar al
hombre no tanto del pecado o mal moral, cuanto del mal cosmico y esencial del universo”
(Vives, 112).



51
importancia singular en los escritos de Ireneo en contraste con sus adversarios, los
gndsticos docetas y ebionitas.
Ireneo, aunque fue influenciado por los apologistas, reflejo mas la teologia de
Pablo y Juan." A diferencia de Justino, no hace especulaciones en cuanto a la generacion
del Logos y su relacion con el Padre.?
Nada absolutamente de lo que ha sido creado y esta bajo el dominio de Dios puede
compararse con el Verbo de Dios, por quien todo ha sido hecho (Jn. 1:1), que es
nuestro Seflor Jesucristo. En efecto, los dngeles y los arcangeles y los tronos y las
dominaciones han sido creados por el Dios que esta por encima de todos y, como
indica Juan, han sido hechos por medio del Verbo. Efectivamente, después de

decir del Verbo que “estaba en el Padre”, afiadi6: “Todas las cosas fueron hechas
por medio de él, y sin él nada se hizo” (Jn. 1:3).’

Por lo tanto, nada se puede decir en cuanto al modo de la generacion del Logos.
Basta saber que desde la eternidad ¢l ha sido con el Padre: “el Hijo, eternamente
s 4

coexistiendo con el Padre”.

Para Ireneo la clave del conocimiento de Dios es la revelacion de Dios el Padre a

'John Norman Davidson Kelly, Early Christian Doctrines, segunda edicion (New
York: Harper & Row, 1960), 147.

2Si alguno nos dijere: {Coémo, pues, fue producido el Hijo por el Padre?, le
diremos que esta produccion, o generacion, o pronunciacion o eclosion, o cualquiera que
sea el nombre con que se quiera llamar a esta generacion, que en realidad es inenarrable,
no la entiende nadie... sino solamente el Padre que engendr6, y el Hijo que fue
engendrado. Y supuesto que esta generacion es inenarrable, todos los que se afanan por
narrar generaciones y producciones no estan en su sano juicio, pues prometen explicar lo
que es inexplicable” (Ireneo, Adversus Haereses 11, 28:6 [Los Padres de la Iglesia, 129].

*Ibid., 111, 8:2 [Los Padres de la Iglesia, 129].

*Irenaeus, Against Heresies, 11, 30:9 (ed. Alexander Roberts y James Donaldson,
The Ante-Nicene Fathers [Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1957], I: 406).



52

través de su Palabra en la creacion y salvacion.' So6lo el Logos conoce y revela al Padre.

Nadie puede conocer al Padre sin el Verbo de Dios, es decir, sin que el Hijo se lo
revele; y nadie puede conocer al Hijo sin el beneplacito del Padre... Y el Padre,
aunque para nosotros es invisible e inexpresable, es conocido por su propio Verbo;
y aunque es inexplicable, el Verbo nos lo explica para nosotros (Jn. 1:18).
Reciprocamente, el Verbo s6lo es conocido de su Padre. Esta es la doble verdad
que nos manifestd el Sefior. Por esta razon, el Hijo, con su manifestacion, revela el
conocimiento del Padre, ya que la manifestacion del Hijo es conocimiento del
Padre, puesto que todas las cosas son manifestadas por el Verbo.?

De esta forma, Ireneo le da importancia en sus escritos a la funcion reveladora del
Hijo. “El Logos, pues, ha sido Dios desde la eternidad, asi como el Padre, por
determinacion de quien, junto a la suya, actiia como revelacion del Padre™.’

El obispo de Lyon deja en claro su perspectiva en cuanto al empleo juanino del

término AGyog cuando refuta las interpretaciones de los gnosticos valentinianos.*

Trwin W. Reist, “The Christology of Irenaeus”, JETS, 13 (1970): 245. Cf.
Clemente de Alejandria, Protréptico 1, 7:1-3.

*Ireneo, Adversus Haereses, IV, 6:3 (Los Padres de la Iglesia, 111).

*Reinhold Seeberg, Manual de Historia de las Doctrinas, 2 vols., Historia de
Doctrinas en la Iglesia Antigua, trad. José Miguez Bonino (El Paso, Texas: Casa Bautista
de Publicaciones, 1963), 1:132.

*Una de las sectas gnosticas mas importantes fundada por Valentin (siglo II d.C.).
“Su sistema refleja la influencia del platonismo y del dualismo oriental (zoroastrismo) tanto
como del cristianismo. Dio por sentada la existencia de un reino espiritual (pleroma), que
consiste en una sucesion de eones (del griego, ‘emanaciones’) que evolucionaban a partir
de un ser original divino. El edn Sofia (del griego, ‘sabiduria’) produce un demiurgo
(identificado con el Dios del Antiguo Testamento) creador del universo material, malo en
esencia, en el que las almas humanas, que en principio formaban parte del reino espiritual,
se encuentran encarceladas. El eon Cristo se uni6 con el hombre Jests para aportar el
conocimiento (gnosis) redentor del reino divino a la humanidad. Sélo los seres humanos
mas espirituales, los gnosticos, estan capacitados de una forma plena para recibir esta
revelacion y, por lo tanto, regresar al reino espiritual después de la muerte” (“Valentin”,
Enciclopedia Microsoft Encarta 99. [S/L: Microsoft Corporation: 1993-1998]).



53

They also maintain that there was another Saviour, and another Logos, the son of
Monogenes, and another Christ produced for the re-establishment of the Pleroma.
Thus it is that, wresting from the truth every one of the expressions which have
been cited, and taking a bad advantage of the names, they have transferred them
to their own system; so that, according to them, in all these terms John makes no
mention of the Lord Jesus Christ. For if he has named the Father, and Charis, and
Monogenes, and Aletheia, and Logos, and Zoe, and Anthropos, and Ecclesia,
according to their hypothesis, he has, by thus speaking, referred to the primary
Ogdoad, in which there was as yet no Jesus, and no Christ, the teacher of John. But
that the apostle did not speak concerning their conjunctions, but concerning our
Lord Jesus Christ, whom he also acknowledges as the Word of God, he himself has
made evident.'

De esta manera, Ireneco combate la herejia de Valentin, argumentando que el titulo

cristologico Logos aplicado a Jesus por Juan, fue transferido a las ensefianzas gnosticas.

Para ¢l esta claro que el apdstol no estaba pensando en términos de la filosofia

neoplatonica; y para demostrarlo acude a la doctrina cristiana de la encarnacion, lo que

representaba una herejia para el gnosticismo.

As it has been clearly demonstrated that the Word, who existed in the beginning
with God, by whom all things were made, who was also always present with
mankind, was in these last days, according to the time appointed by the Father,
united to His own workmanship, inasmuch as He became a man liable to suffering,
[it follows] that every objection is set aside of those who say, “If our Lord was
born at that time, Christ had therefore no previous existence.” For I have shown
that the Son of God did not then begin to exist, being with the Father from the
beginning.’

“El Logos eterno lleg6 a ser el Jesus historico mediante la encarnacion. Jesus era

el Cristo, hecho que se subrayaba en oposicion a los gnosticos”.* El Hijo de Dios es el

Trenaeus, Against Heresies, 1, 9:2 (The Ante-Nicene Fathers, 329) (énfasis

agregado).

’Ibid., 111, 18:1 (The Ante-Nicene Fathers, 446).

Seeberg, 132.



54

Hijo del Hombre.' “Jesucristo es vere homo, vere deus (IV, 6:7; cf. la ‘Palabra unida a la
carne’, IV, 34:4).> “Esta uni6n de Dios con la naturaleza humana es de la mayor
importancia religiosa para Ireneo. De esa manera, Dios mismo ha penetrado en la raza
humana y ha venido a ser una fuerza activa dentro de la misma. En cuanto el Logos
asumio carne de nuestra carne, ha unido toda la carne a Dios”.* Ireneo se refiere a la
encarnacion perfecta de Cristo hombre, no simplemente como “Verbo encarnado, sino
como Logos hecho imagen y similitud perfecta de Dios en la carne glorificada de Cristo”.*
A menudo, Ireneo se refiere a Cristo como el medio por el cual se redime al
hombre.
Since the Lord thus has redeemed us through His own blood, giving His soul for
our souls, and His flesh for our flesh, and has also poured out the Spirit of the
Father for the union and communion of God and man, imparting indeed God to
men by means of the Spirit, and, on the other hand, attaching man to God by His
own incarnation, and bestowing upon us at His coming immortality durably and
truly, by means of communion with God.’
De esta manera, la idea de encarnacion y redencion estan estrechamente ligadas.

Ya que ¢l entendia que “sélo si la Palabra divina entraba completamente en la vida humana

se podria lograr la redencion”.®

Trenaeus, 1V, 33:11, (The Ante-Nicene Fathers, 509).
*Seeberg, 132.
*Ibid., 133.

*Antonio Orbe, Introduccion a la teologia de los siglos II y III (Salamanca:
Ediciones Sigueme, 1988), 534.

’Irenaeus, V, 1:1, (The Ante-Nicene Fathers, 527).
Kelly, 147.



55

Con respecto a la encarnacion del Logos, Ireneo es mucho mas enfatico que
Justino. “Quién se reveld a si mismo en la creacion del mundo y en las teofanias del
Antiguo Testamento, actualmente se hizo hombre. La diferencia entre ellos es que,
mientras Justino acentda la distincion entre el Logos y el Padre, incluso llamando al Gltimo
un ‘segundo Dios’, para Ireneo... €l es la forma en la cual la Divinidad se manifiesta asi
misma”.! Para Ireneo el Hijo siempre existio con el Padre, siempre revelo al Padre, y
siempre fue Dios que se reveld a si mismo. El es verdadero Dios y no hay distincion de
esencia entre ¢l y Dios.?

El obispo de Lyon veia el Logos y su obra desde el punto de vista de la
encarnacion. Para €l Cristo es la completa revelacion del Padre, pero también, es el Logos
hecho hombre que vino a otorgar la salvacion que perdimos desde Adan.?

Asi como Ireneo fundament6 su cristologia en la Biblia haciendo frente a las
tendencias heréticas de sus dias, posteriormente Atanasio sostuvo la ortodoxia en el debate
sobre la naturaleza de Cristo.

Atanasio

En el intento de llevar el mensaje cristiano al mundo helénico, durante el siglo II y

IIT se habia presentado el conflicto entre las Escrituras y la filosofia. Este problema se

habia solucionado de dos formas. En primer lugar, Justino relaciono el Logos

'Tbid., 148. Ireneo se diferencia del subordinacionismo de los tedlogos del siglo 11
y IIT en que ¢l declara la igualdad de Jesus con el Padre sin entrar en especulaciones y
justificaciones. Cf. Tertuliano, Adversus Praxeam 8:5-7;

*Adolf Harnack, History of Dogma, 4 vols, trad. Neil Buchanan (New York:
Dover Publications, edicion 1961) 2:264.

*Irenacus, Against Heresies 111 18: 1 (Ibid., 446.)



56

intermediario de los griegos con el prologo del cuarto evangelio, intentando mostrar la
compatibilidad de la filosofia pagana con el cristianismo.' En segundo lugar, Clemente y
Origenes introdujeron en la iglesia el método alegorico de interpretacion de las Escrituras
que permitia leerlas a la luz de la filosofia griega.

Pero debido a la diferencia entre los presupuestos biblicos y filosoficos, en el siglo
IV se generaron controversias en cuanto a la naturaleza de la encarnacion de Jesus. Los
tedlogos de la escuela de Alejandria tendian a subrayar la divinidad de Jesus a expensas de
su humanidad, y sus numerosos oponentes de la escuela de Antioquia, subrayaban la

humanidad de Jesus a costa de su divinidad.’

'Para los griegos, Dios no se podia revelar al mundo, sino a través de un
intermediario. Los cristianos de origen pagano, comenzando por Justino, encontraron en
el Logos juanino la respuesta a la trascendencia de Dios, de acuerdo con sus
presuposiciones filoséficas (Gonzalez, 171).

*El énfasis alejandrino era “el lado divino de la persona de Cristo y la encarnacion
del Logos ensefiada por los maestros ortodoxos de la iglesia, que dio expresion doctrinal
en Atanasio” (Otto W. Heick, 4 History of Christian Thought, 2 vols. [Philadelphia:
Fortress Press, 1965], 1:177). En esta perspectiva surgio el apolinarismo. Conocida
como una de las primeras herejias, el apolinarismo en oposicion al arrianismo rechazaba la
completa humanidad de Jesus. Su originador fue Apolinario el Joven (310-390), amigo de
Atanasio y maestro de Jeronimo. En su empefo por asegurar la divinidad de Cristo lleg6 a
negar su completa humanidad. Argumentaba que el Logos divino tomo¢ el lugar del ser
humano en Jesus y que el cuerpo de Cristo era una forma espiritualizada y glorificada de la
humanidad. El apolinarismo fue condenado en el primer concilio de Constantinopla en el
afio 381 (Brauer, “Apollinarius”, 47). En Antioquia, los representantes mas destacados
fueron Diodoro de Tarso (m. 378), Teodoro de Mopsuestia (m. 428) y Nestorio (m. 451).
Esta escuela manifesto su rechazo a la especulacion metafisica y los elementos misticos del
cristianismo. Se opuso a la exégesis alegorica y utilizo el método histérico gramatical en
la interpretacion de las Escrituras (haciendo hincapié en el sentido literal y en el contexto
histérico). En su énfasis sobre la humanidad de Cristo rechazo el docetismo y el
apolinarismo (Heick, 1:175).



57

En este contexto, surge la persona de Atanasio (295-373).! Naci6 en la ciudad de
Alejandria, Egipto; que en este tiempo era “el centro de la vida intelectual” del
Mediterraneo.” Su cristologia difiere de sus antecesores Clemente y Origenes cuyos
pensamientos helenistas reflejan en sus escritos tendencias marcadamente neoplatdnicas
que los llevaron a un extremo subordinacionista.” En opinion de Trevor A. Hart, lo que
distinguid a Atanasio de sus predecesores de la escuela de Alejandria y de la tradicion
apologética “fue un profundo reconocimiento de la bancarrota del pensamiento helénico
como marco de referencia dentro del cual proclamar y exponer la llegada de Dios en la

encarnacién”.* En forma similar, Robert A. Case sefiala que no hay elementos que

'Naci6 en Alejandria donde recibié formacion teologica. En el afio 319 fue
ordenado diacono por su obispo Alejandro, a quien acompafid como secretario al concilio
de Nicea en el 325. Adquirié fama en este concilio por su enérgica oposicion frente al
arrianismo. Tres afios mas tarde sucedia a Alejandro como obispo de Alejandria. En los
préximos cuarenta y cinco afos fue exiliado en cinco ocasiones por su ortodoxia nicena en
la lucha politica entre el Imperio y la iglesia (Brauer, “Athanasius”, 68).

?Alejandria fue una de las ciudades mas importantes de los primeros siglos de la era
cristiana. Debido al progreso de la intensa actividad comercial que generaba su posicion
estratégica, era una ciudad rica. La ciudad estaba habitada principalmente por griegos,
judios y egipcios y por tanto, “se mezclaban y confundian toda suerte de doctrinas”. Con
antecedentes como la traduccion del Antiguo Testamento al griego (Septuaginta) y la
famosa biblioteca que a principios del siglo III a.C. contaba con casi 500.000 volimenes
(la mayor coleccion de libros del mundo antiguo), se constituia en la sede de distinguidos
pensadores (Gonzalez, 1:92; Birger A. Pearson, “Alexandria”, AB, 1:152-157).

*Kelly, 126-132. Aunque su cristologia es eminentemente biblica, también fue
influenciado por el platonismo. Por ejemplo, presenta la doctrina de Dios citando el Timeo
de Platon (On The Incarnation Of The Word 2:3 [Schaff, St. Athanasius: Select Works
and Letters, 37]).

*Trevor H. Hart, “The Two Soteriological Traditions of Alexandria”, EQ, 61
(1989): 258.



58

procedan de Origenes en la teologia de Atanasio." No obstante, tiene una distintiva
influencia patristica del siglo II en la doctrina del Logos. Case asegura que existen
multiples paralelos entre los escritos de Ireneo y Atanasio, en especial, en lo que respecta a
la naturaleza y encarnacion del Logos.?

El error de presentar a Cristo en términos de la filosofia griega, especificamente
como Logos mediador, trajo como consecuencia la confusion en cuanto a su verdadera
divinidad.> De este modo, surgié en Alejandria una serie de desacuerdos teologicos entre
Alejandro (obispo) y Arrio (anciano).* La controversia puede resumirse a la cuestion de si
el Verbo era coeterno con el Padre o no. Este debate tuvo su desenlace en el Concilio de
Nicea (325), convocado por el emperador romano Constantino I el Grande para procurar

reafirmar la unidad de la Iglesia seriamente quebrantada por la disputa surgida en torno a

'Robert A. Case, “Will the Real Athanasius Please Stand Up”, JETS, 19 (1976):
293.

’Ibid., 294, 295.
’Gonzalez, 171.

*Arrio naci6 en Libia en el 256 y muri6 en Constantinopla en el 336. Estudié en la
escuela teologica de Luciano de Antioquia. El eje fundamental de su cristologia era que
s6lo el Padre era eterno y, en consecuencia Dios. El Hijo era engendrado, y por esto, tenia
principio. Por lo tanto no era Dios. La finalidad de la produccion del Hijo era que sirviera
de intermediario entre Dios y el mundo y de instrumento en la creacion de los demas seres.
También el Espiritu Santo era a su vez una criatura del Hijo. Arrio reelabor6 el demiurgo
platonico: cercano al Padre por su santidad, alejado por naturaleza de ¢l y cercano al
mundo por constitucion, estaba distanciado de este por la excelencia de su vida. “Si para
Platon el demiurgo no era ni Dios ni hombre y, para los cristianos, Cristo era Dios y
hombre, Arrio lo colocaba a medio camino, aunque mas cercano a lo primero” (Francesco
Trisoglio, Cristo en los Padres de la Iglesia [Barcelona: Editorial Herder, 1986], 35-37).



59

la naturaleza de Jesucristo.' Atanasio asisti6 como secretario de Alejandro. Es entonces
cuando comenzd a ocupar una posicion relevante en la gran lucha teoldgica. En Nicea, se
opuso firmemente a la doctrina de Arrio.> “Toda la teologia de Atanasio casi puede
reducirse a un esfuerzo por defender la verdadera divinidad del Verbo”.> “Y de hecho, ha
expuesto de manera mas clara que los tedlogos precedentes la naturaleza y generacion del
Verbo”.* Arrio habia llevado hasta los limites la idea del subordinacionismo del Logos.
Por esto Atanasio, “defendera ardorosamente que la mediacion reveladora y salvadora del
Verbo no implica distincion sustancial con respecto al Padre, sino que el Verbo es de la
misma esencia y sustancia del Padre y constituye con ¢l una misma y Unica divinidad,

aunque como Verbo engendrado se distinga de él verdaderamente”.’

"Harnack, 3: 12.

*Philip Schaff, History of the Christian Church, vol. 2, Ante-Nicene Christianity
(Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, reimpreso 1962),
886.

*Vives, 439.

*Berthold Altaner, Patrologia, trad. Ursicino Dominguez-Del Val, quinta edicion
revisada y ampliada (Madrid: Espasa Calpe, 1962), 262.

’Ibid., 440. Una postura moderada entre el radicalismo arriano y la ortodoxia de
Atanasio en Nicea esta conformada por los que intentaban suavizar la discusion
cristoldgica con “elasticas admisiones parciales”. El representante modelo de esta faccion
se encuentra en Eusebio de Cesarea que rechazaba la divinidad del Logos por temor del
Sabelianismo y consideraba al Hijo como un segundo Dios y al Espiritu Santo como un
tercero. “Fue subordinacionista como los arrianos, pero rechazo su idea de que Cristo
procediera de la nada y tendi6 a considerarlo como eternamente generado por el Padre”
(Trisoglio, 75). Cf. Eusebio, De laudibus Constantini, 1:26-29.



60

Atanasio demostro el error de la cristologia de Arrio al exponer las derivaciones a
las que conducia. Si Arrio estaba en lo cierto, no solo la eternidad de Cristo estaba en
peligro, sino también la divinidad misma del Padre, puesto que habia necesitado un
intermediario para crear el mundo.

Dios existe desde la eternidad: y si el Padre existe desde la eternidad, también
existe desde la eternidad lo que es su resplandor, es decir, su Verbo (A6yog).
Ademas, Dios, “el que es”, tiene de si mismo el que es su Verbo: el Verbo no es
algo que antes no existia y luego vino a la existencia, ni hubo un tiempo en que el
Padre estuviera sin Logos (&A6yoc). La audacia dirigida contra el Hijo llega a
tocar con su blasfemia al mismo Padre, ya que lo concibe sin Sabiduria, sin Logos,
sin Hijo... Mas, decidnos vosotros, los arrianos...: (El que es, tuvo necesidad del
que no era para crear todas las cosas, o necesitd de ¢l cuando ya era? Porque esta
en vuestros dichos que el Padre se hizo para si al Hijo de la nada, como
instrumento para crear con ¢l todas las cosas. Ahora bien, ;Quién es superior, el
que tiene necesidad de algo o el que viene a colmar esta necesidad? ;O es que
ambos se satisfacen mutuamente en sus respectivas necesidades? Si decis esto,
mostrais la debilidad de aquel que hubo de buscarse un instrumento por no poder
por si mismo hacer todas las cosas... Este es el colmo de la impiedad.'

Por otro lado, s6lo se puede hablar de un Dios trino si tanto el Padre como el Hijo
y el Espiritu Santo participan de la misma naturaleza y substancia. De no ser asi, el
arrianismo estaria impulsando un politeismo analogo al pagano. O en palabras de
Atanasio: “Se ven obligados a hablar de dos dioses, uno el Creador y el otro creado, y
adoran a dos sefiores”.” Pero Atanasio ataca otra de las debilidades de Arrio en cuanto a
las incoherencias de dos naturalezas distintas entre el Padre y el Hijo. Si el Logos puede

cambiar de un estado a otro, ;como puede revelar al Padre que no cambia?

' Atanasio, Orationes contra Arianos 1: 25-26 (Vives, 445). También otros
contemporaneos de Atanasio defendian la preexistencia del Logos (Gregorio Nacianceno,
Oraciones teologicas 3:17; Agustin, Confesiones 11:3, 5-11; 9:11).

’Ibid., I11:15,16.



61
For if the Word be alterable and changing, where will He stay, and what will be the
end of His development? how shall the alterable possibly be like the Unalterable?
How should he who has seen the alterable, be considered to have seen the
Unalterable? At what state must He arrive, for us to be able to behold in Him the
Father? for it is plain that not at all times shall we see the Father in the Son,
because the Son is ever altering, and is of changing nature. For the Father is
unalterable and unchangeable, and is always in the same state and the same; but if,
as they hold, the Son is alterable, and not always the same, but of an ever-changing
nature, how can such a one be the Father's Image, not having the likeness of His
unalterableness?'

De este modo, Atanasio se opuso a la negacion de la divinidad del Logos. Sin
embargo, también reconocio la completa humanidad de Cristo. Su entendimiento de la
encarnacion del Logos es claramente influenciado por el prologo del cuarto evangelio:

0 Adyoc capé €yéveto, ok abTOV OOV cdikpo vooduev Tov Adyov, GAAG
cdxpa ¢vducduevov, kal yevéuevov &vOpwrov.?

Porque, como dice Juan: “El Verbo se hizo carne” (Jn. 1:14), y la Escritura
acostumbra a llamar “carne” (cdxpa) al “hombre” (&vOpwnov).’

En su enfrentamiento con el arrianismo, Atanasio fue el te6logo que profundizé
por primera vez en la historia de la iglesia cristiana las distintas concepciones que se habian
suscitado en cuanto a la persona de Cristo. En el concilio de Nicea, se condend el
arrianismo y se difundi6 el credo niceno: el Hijo preexistente fue declarado como “Dios de

Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado no creado, de una sola

' Athanasius, Discourses Against The Arians 1: 35 (Philip Schaff and Henry Wace
ed., Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church, vol. 4, St. Athanasius:
Select Works and Letters (Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1957), 326,327.

*Athanasius, Contra Arianos 11, 47, en John R. Meyer, “Athanasius’ Use of Paul in
his Doctrine of Salvation”, V'C, 52 (1998): 157.

3 Atanasio, Orationes contra Arianos 111: 30 (Vives, 450).



62

9 1

sustancia (opoouvctog, de sustancia idéntica) con el Padre”.! Atanasio enfatizo en todos

sus escritos el concepto de 6poovotoc.” De esta forma lo expresa en su explicacion de Jn.
14:10 (“’Yo en el Padre y el Padre en mi”):

El Hijo esta en el Padre, en cuanto podemos comprenderlo, porque todo el ser del
Hijo es cosa propia de la naturaleza del Padre (0poototog)... De esta suerte, el
que contempla al Hijo contempla lo que es propio de la naturaleza del Padre
(0pootioloc), y piensa que el Padre estd en el Hijo. Porque la forma y la divinidad
del Padre es el ser del Hijo, y, por tanto, el Hijo esta en el Padre, y el Padre en el
Hijo. Por esto con razon habiendo dicho primero “Yo y el Padre somos uno” (Jn.
10:30), afiadio: “Yo en el Padre y el Padre en mi”: asi manifesto la identidad de la
divinidad y la unidad de su naturaleza (6poovctoc).?

Debido a este énfasis en la unidad de Dios, algunos* han sospechado la influencia
del monarquianismo modalista.” No obstante, es claro que él rechazo este punto de vista.

Sin embargo, son uno pero no a la manera con que una cosa se divide luego en
dos, que no son en realidad mas que una; ni tampoco como una cosa que tiene dos
nombres, como si la misma realidad en un momento fuera Padre y en otro
momento Hijo. Esto es lo que pensaba Sabelio, y fue condenado como hereje. Se
trata de dos realidades, de suerte que el Padre es Padre, y no es Hijo; y el Hijo es
Hijo, y no es Padre.°

"Earl Richard, Jesis: One and Many, (Wilmington, Delaware: Michael Glazier,
1988), 455.

*La expresion 0pooUo1og no se registra en Alejandro (Harnack, 3:23). Esto sefiala
la peculiaridad e influencia de Atanasio en el empleo de esta designacion.

3 Atanasio, Orationes contra Arianos 111: 3-4 (Vives, 441).
*Seeberg, 212; Brauer, 69.

*Los modalistas o patripasianos crefan en la divinidad de Cristo, pero consideraban
la Trinidad como las tres manifestaciones, o0 modos, de un tnico ser divino. Proclamaban
que el Padre habia venido a la Tierra y habia sufrido y muerto bajo la apariencia del Hijo;
de ahi su nombre (patris, padre; passus, sufrir). Esta doctrina fue predicada por el obispo
Sabelio entre otros (Walker, 73, 74).

SAtanasio, Orationes contra Arianos 111: 4 (Vives, 441).



63

En opinion de Seeberg,

Atanasio comienza con la concepcion de un Ser divino unico, pero este Dios lleva
una vida doble. Como quien engendra y quien es engendrado, como Hijo y Padre,
estas dos vidas se confrontan mutuamente como dos personas, pero no como dos
dioses. Son una sola naturaleza (ufo ovoia), la misma naturaleza (0pooUG10Q)...
Atanasio dio a la iglesia algo realmente nuevo: redujo las multiples
representaciones de Cristo a una formula simple y establecié firmemente la
necesidad de esa formula mostrando su relacion con la doctrina de la redencion.'

La singularidad de la cristologia de Atanasio se halla en que concibi6 a Cristo
como Redentor y definié su naturaleza de acuerdo con su obra salvadora.’

Vio el Verbo que no podia ser destruida la corrupcion del hombre sino pasando
absolutamente por la muerte; por otra parte, era imposible que el Verbo muriera,
siendo inmortal e Hijo del Padre. Por esto tomo un cuerpo que fuera capaz de
morir en lugar de todos y al mismo tiempo permaneciera inmortal a causa del
Verbo que en él moraba.’ Asi se imponia fin para adelante a la corrupcion por la
gracia de la resurreccion. Asi, ¢l mismo tomo para si un cuerpo y lo ofreci6 a la
muerte como hostia y victima libre de toda mancha, y al punto, con esta ofrenda
ofrecida por los otros, hizo desaparecer la muerte de todos aquellos que eran
semejantes a ¢l. Porque el Verbo de Dios estaba sobre todos, y era natural que al
ofrecer su propio templo y el instrumento de su cuerpo por la vida de todos, pago
plenamente la deuda de la muerte. Y asi, el Hijo incorruptible de Dios, al
compartir la suerte comin mediante un cuerpo semejante al de todos, les impuso a
todos la inmortalidad con la promesa de la resurreccion.*

La funcion soteriologica del Logos es destacada en todos los escritos de Atanasio,
por el “mismo hecho de que este al asumir la carne humana, la diviniza, liberandola asi de

la sujecion al pecado, a la muerte y a la corrupcion”.” O en sus propias palabras: “Dios se

'Seeberg, 214.
’Ibid., 210.

’ Atanasio reconoce que en Cristo no muri6 la divinidad sino solo la carne. Cf.,
Novaciano, De Trinitate 25:3-9.

*Atanasio, De Incarnatione Verbi 9 (Vives, 459- 460).

’Altaner, 262.



64

hizo hombre para endiosar a los hombres, es decir, para hacerlos hijos adoptivos de
Dios”.! El obispo de Alejandria emplea el tema de la salvacion para afirmar que el Logos
es el sujeto ejecutor de redencion, a través de la verdadera humanidad de Cristo.> Por
esto, Atanasio cree que el motivo de la encarnacion del Logos no es solamente revelarse,
sino traer la salvacion a la humanidad caida.
The Word, then, visited that earth in which He was yet always present; and saw all
these evils. He takes a body of our Nature, and that of a spotless Virgin, in whose
womb He makes it His own, wherein to reveal Himself, conquer death, and restore
life... Not simply will to become embodied, or will merely to appear. For if He
willed merely to appear, He was able to effect His divine appearance by some other
and higher means as well... And thus taking from our bodies one of like nature,
because all were under penalty of the corruption of death He gave 'it over to death
in the stead of all, and offered it to the Father--doing this, moreover, of His loving-
kindness.’
A juzgar por sus escritos y la opinion de los eruditos en general, la doctrina de la
redencion, que se remonta hasta la tradicion del cuarto evangelio en Asia Menor, es el
elemento mas importante en la teologia de Atanasio. Los Padres de la Iglesia que le

sucedieron, reemplazaron progresivamente la doctrina filoséfica del Logos, en la

interpretacion de la persona de Cristo, por la concepcion de Hijo.* La experiencia habia

'Atanasio, Or. C. Arianos 1, 39 (Sigfrido Huber, Los santos padres, 2 vols.
[Buenos Aires: Descleé de Brouwer, 1946], 2: 390).

*Meyer, 147.

3 Athanasius, On The Incarnation Of The Word 8:1, 3-4 (Schaff, St. Athanasius:
Select Works and Letters, 40).

*Ya en el Credo niceno se reemplaza la designacion de Logos por la de Hijo.



65
ensefiado que el término A6yog era facilmente entrelazado con las teorias cosmologicas del
helenismo y se lo confundia con un ser mediador, distinto de Dios.'
Después de estudiar la referencia a Cristo como Logos en los escritos de Justino,

Ireneo y Atanasio, puede arribarse a las siguientes conclusiones.

Conclusiones

La iglesia cristiana de los primeros siglos adopto el término Adyog como titulo
cristologico tomado del prélogo del cuarto evangelio. Debido a los antecedentes en la
filosofia pagana, algunos tedlogos cristianos entendieron al Logos de acuerdo con estas
especulaciones. Esta actitud encuentra su representante modelo en Justino martir.

Justino entendi6 al Logos de acuerdo con las caracteristicas del mediador
neoplaténico. Visto desde esta perspectiva, el Logos no podia ser igual al Padre, por lo
que lo consider6 subordinado al Padre. El objetivo del apologista es defender la fe
cristiana y demostrar que el cristianismo, el judaismo y la filosofia pagana armonizan, dado
que tienen un eje comun, el Logos.

Por otro lado, Ireneo, en la lucha contra los gnosticos, argumenta que ellos han
transferido el término Adyog del cuarto evangelio para aplicarlo al Demiurgo de su sistema
neoplatonico. Segun Ireneo, el Logos es el revelador de Dios a través de la creacion y la
encarnacion. Es perfectamente hombre y Dios, no hay subordinacion.

De la misma manera, Atanasio rechaza toda doctrina de subordinacién en la

Trinidad. Cristo, el Logos de Dios es de la misma naturaleza que el Padre. El Logos

'H. R. Mackintosh, The Doctrine of the Person of Jestis Christ (Edinburgh: T & T
Clark, reimpreso 1972), 187.



66

encarnado no es otra cosa que Dios mismo. Pero también Jesucristo es Dios, que se hizo
hombre en favor del hombre. Es el redentor que se hizo carne para morir por los pecados

de la humanidad. La cristologia del Logos en Atanasio tiene su centro en la redencion.



CAPITULO IV
UN ESTUDIO DE LAS PRINCIPALES INTERPRETACIONES

MODERNAS DEL LOGOS JUANINO

La evolucion del significado del término Adyog, sus distintas connotaciones
religiosas y la creciente discusion sobre las fuentes del evangelio, han multiplicado las
interpretaciones modernas del vocablo. Es el propdsito de este capitulo revisar las
principales interpretaciones contemporaneas del uso juanino del término A6yog en el
prologo del cuarto evangelio. Esto no serd posible, sin antes presentar los argumentos
basados en los antecedentes del vocablo y del evangelio, que subyacen en dichas
interpretaciones.

El contenido del capitulo ha sido organizado en seis secciones de acuerdo a las
categorias de interpretacion encontradas: 1) los que interpretan el uso juanino del vocablo
a partir del trasfondo biblico; 2) los que lo hacen desde el estudio historico de las
religiones; 3) los que lo conciben como una innovacion cristiana; 4) los que consideran el
uso del término por una razon evangelistica; 5) o antiherética; y 6) los que, en base al

Logos juanino, fundamentan el pluralismo religioso.

Interpretaciones del Logos Juanino segun el Trasfondo Biblico

Algunos intérpretes consideran que Juan utiliza el término A6yog en el prologo del

67



68

cuarto evangelio, evocando el concepto veterotestamentario de la Palabra de Dios.'

Asi, Eric May sefiala que el uso juanino del vocablo expresa la idea de la palabra
creadora y reveladora de Dios.” Karl Kertelge reconoce que el uso juanino de Adyog es
una “prolongacion de la teologia del Antiguo Testamento sobre la palabra de Dios”.> En
forma similar, D. H. Johnson afirma que Juan emplea A6yog porque es la palabra natural

para expresar el significado del vocablo hebreo 127 (“palabra”) cuando se la usa en el

contexto de la revelacion de Dios.* Henri Van den Bussche concluye que “Jests es la
ultima, la mas alta, la definitiva revelacion de Dios, la realizacion y el cumplimiento de la
9 5

palabra de Dios en el Antiguo Testamento”.

Algunos comentadores entienden que el término A6yog, usado como titulo

'Sobre el trasfondo veterotestamentario de AGyog véase pag. 15-18.
*Eric May, “The Logos in the Old Testament”, CBQ 8 (1946): 438-447.
*Kertelge, 2:152.

*Johnson, 484.

*Henri Van den Bussche, 88. Otros autores comparten la idea de que el apdstol
quiere destacar la suprema revelacion de Dios en Jesucristo. Véase, W. F. Howard, The
Gospel according to John (New York: Abingdon Press, 1952), 47; R. C. H. Lenski, The
Interpretation of St. John’s Gospel (Minneapolis, Minesota: Augsburg Publishing House,
1963) 4: 29-30; M. E. Boismard, El prologo de San Juan (Madrid: Ediciones Fax, 1967),
130; J. A. T. Robinson, 120-129; Léon-Dufour, 668; Lovelady; Freed, 269; Edwards, 3-
15; Hendricksen, 73-74; Manson, 148; Manuel de Tuya, Biblia Comentada, Profesores de
Salamanca ed., tercera edicion (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1977), 5:258;
Herschel H. Hobbs, An Exposition of the Four Gospels, The Gospel of John (Grand
Rapids: Baker Book House, reimpreso 1978), 25; Sinclair B. Ferguson, David F. Writht y
J. Packer, “Logos”, Nuevo dicionario de teologia, primera edicion, trad. Hiram Duffer (EI
Paso: Casa Bautista de Publicaciones, 1992), 575; Mario Veloso, Comentario del
evangelio de Juan (Idaho: Pacific Press Publishing Association, 1997), 47; J. Ramsey
Michaels, New International Biblical Commentary: John (Peabody, Massachusetts:
Hendrickson, 1984), 21.



69

cristologico en el prologo, no so6lo refiere a la palabra creadora y profética del Antiguo
Testamento sino también a la Tora (Deut.4:2; 9:5)." De todos modos, el uso del vocablo
evocaria la revelacion de Dios.

Segun J. Suggit, Juan hace un paralelismo entre Jests y la Toré en el prélogo. De
acuerdo con esto, el cuarto evangelio refleja la controversia entre la sinagoga y la iglesia
sobre el foco de la revelacion, el contraste entre la Palabra de Dios en Cristo y la Tora.?
La Tora revela la naturaleza y divinidad de Dios, pero la completa revelacion de Dios sélo
es visible en Jests, la Palabra, la Tor4, hecha carne.® Asi, el verdadero significado de la
Tora se encuentra en Jestis.* Alan Richardson, agrega que Juan sigue la linea de
pensamiento rabinico que equipara la Ley o Tora con la sabiduria.” De manera similar,
Raymond Brown destaca que en el Antiguo Testamento, especialmente en la literatura
rabinica, se identificaba a la sabiduria con la Tora (Is. 2:3; Sir. 24:23; Bar. 4:1).° De
acuerdo con esto, el vocablo Aéyog refiere a la persona de Jesus en la figura de dos

conceptos esenciales del judaismo del primer siglo: la sabiduria y la Tora. Este hecho seria

'"El pensamiento rabinico consideraba la Tora como un intermediario entre Dios y
el mundo. Dentro de esta categorizacion, la Tora habia sido creada antes de la fundacion
del mundo. Ademas se creia que a través de la Tord Dios habia creado al mundo.

*Suggit, 112.
’Ibid., 115.

*Ibid., 115-116. De la misma manera, William Barclay fundamenta este uso del
vocablo argumentando que el evangelio de Juan esté dirigido a judios; y aunque fuera
orientado a gentiles, presenta a Jesus como la consumacion del judaismo (Barclay, 141,
150).

Richardson ,161.

SBrown, 523.



70
otra razon por la cual el autor del evangelio decidi6 utilizar el término AGyog.'

Por otro lado, Raymond F. Collins, aunque reconoce el énfasis en la revelacion de
Dios en el prologo, distingue que el término Adyog no sélo hace referencia a la Tora, sino
también al templo, debido a que en el Antiguo Testamento el sitio de la autorrevelacion de
Dios se da en el taberndculo.” Segun él, Juan intenta identificar a Jesus como el verdadero
tabernaculo de reunidn, el templo real, la suprema revelacion de Dios (1:14).° “Eles el
modo escatologico de la presencia de Dios entre los hombres, el sitio de revelacion y el
lugar de salvacion. En ¢l todos los hombres pueden contemplar la gloria del Sefior”.*

De modo que, de acuerdo a los autores citados, se usaria el término Adyog en el
prélogo juanino en armonia con el Antiguo Testamento para referirse principalmente a la
revelacion de Dios en Jesucristo.

La siguiente seccion, expone las explicaciones del Logos juanino ofrecidas por el
estudio comparado de las religiones a través del método historico-critico.

Interpretaciones del Logos Juanino segun el
Estudio Historico de las Religiones

Dentro de esta categoria, un grupo de eruditos considera el uso juanino del

'Tbid.

*Raymond F. Collins, These Things Have been Written: Studies on the Fourth
Gospel (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1991), 205.

*Ibid.

‘Ibid., 216.



71

vocablo de acuerdo con la literatura sapiencial del periodo intertestamentario.'

El Logos Juanino de acuerdo al Judaismo Helénico

De acuerdo con esta caracterizacion, se reconocen tres subcategorias de
interpretacion. La primera considera que el autor del evangelio fue influenciado por los
escritos de Filon de Alejandria.> De este modo, E. F. Scott sostiene que aunque Juan ha
modificado en el evangelio el concepto del Logos, su origen estd en el pensamiento
filonico.’

La segunda, admite que el autor del cuarto evangelio estuvo influenciado por los
mismos mitos helénicos que Filon de Alejandria, aunque no dependié de éL.*

La tercera, es la de mayor consenso entre los eruditos. De acuerdo con esta
interpretacion, el proélogo de Juan refleja las ideas corrientes del pensamiento judio
helenizado respecto al mito de la sabiduria personificada, tal como aparece en la literatura
sapiencial. De este modo, J. Rendel Harris, relaciona el prologo del evangelio con la

literatura sapiencial, afirmando que el significado del Logos juanino debia buscarse en las

'Véase pag. 18.
*Véase pag. 18-20.

’E. F. Scott, The Fourth Gospel, its Purpose and Theology (Edimburg: T. & T.
Clark, 1908), citado en Guthrie, 328. Véase también, Alan Richardson y John Bowden,
“Logos”, The Westminster Dictionary of Christian Theology (Philadelphia: The
Westminster Press, 1983), 340; Klappert, 274-75; Birdsall, 826; Zahn, 3: 314.

*John P. Lange, The Gospel according to John, trad. y ed. Philip Schaff (Grand
Rapids: Zondervan Publishing House, reimpreso 1976), 55; Schelkle, 2: 231; Jean
Daniélou, Ensayo sobre Filon de Alejandria (Madrid: Taurus, 1962), 214..



72
especulaciones del judaismo helénico acerca de la sabiduria.'

Otros eruditos, comparten que en el periodo intertestamentario el concepto
judeohelénico de la sabiduria personificada alcanz6 tal influencia que dio origen a la
literatura sapiencial. En dicha literatura se reconoce a la sabiduria como el agente creador
del mundo y se la identifica con la Tora (Is. 2:3; Sir. 24:23; Bar. 4:1). De acuerdo a estos
intérpretes, el autor del evangelio presenta la persona de Jesus en el prologo como la
sabiduria encarnada y utiliza el término Adyog por su similitud conceptual con el vocablo
codio (“sabiduria™).?

En forma similar, Ernst Haenchen sostiene un empleo mitologico del concepto.
Afirma que la Sabiduria era representada como la compafiera femenina de Dios. Pero
como el término codia es femenino, el autor del himno eligié su contraparte masculino
AOy0G. Sostiene que

el himnologo cristiano fue habil para superar el antiguo mito de Sabiduria. De

acuerdo a la tradicion judaica, sabiduria retornaba al cielo como un resultado de su
desesperanza y miraba su lugar entre los dngeles; el himno de alabanza de la

'J. Rendel Harris, The Origin of the Prologue to St. John'’s Gospel (Cambridge:
University Press, 1917), citado en Collins, 203; “Athena, Sophia and the Logos”, Bulletin
of the John Ryland’s Library, (1922): 56.

*Ernst Kiisemann, The Testament of Jesus: Acording to John 17, trad. Gerhard
Krodel (Philadelphia: Fortress Press, reimpreso 1978), 54; “The Structure and Purpose of
the Prologue to John’s Gospel”, New Testament Questions of Today (1969), 138-167;
Brown, LXIV; Eduard Lohse, Teologia del Nuevo Testamento (Madrid: Ediciones
Cristiandad, 1978), 217; Ritt, 359; Piet Schoonenberg, “A Sapiential reading of John’s
Prologue: Some Reflections on Views of Reginald Fuller and James Dunn”, 7D 33 (1986):
403, 406; Thomas Tobin, “The prologue of John and Hellenistic Jewish Speculation”,
CBQ 52 (1990): 252-269; Josef Blank, El evangelio segun San Juan, trad. Claudio
Gancho (Barcelona: Editorial Herder, 1991), 1:83; W. Leonard, Verbum Dei: comentario
a la Sagrada Escritura, B. Orchard y otros eds. (Barcelona: Editorial Herder, 1957),
3:674.



73

comunidad cristiana puede proclamar un diferente y feliz giro de los eventos: el

Logos llego a ser carne y como hombre encontr6 la comunidad que ahora le da

gracias como el emisario de la revelacion de Dios.'

John Painter cree que el término A6yog pertenece a un himno a la Sabiduria-Tora
de una comunidad judia sectaria.”

Finalmente, Oscar Cullmann afirma que el Logos es una concepcion pre-cristiana
corriente en el judaismo tardio acerca de la sabiduria.” Las “concepciones filosoficas y
mitologicas han ayudado al autor a comprender y hacer comprender el misterio de la
persona de Jesus”, que concibe como el centro de la revelacion de la verdad divina.* Sin
embargo, Cullmann agrega que la utilizacién de especulaciones contemporaneas no
significa un “universalismo sincretista, sino uno propiamente cristiano”.”> En resumen,

concluye que el autor del evangelio “se vale de este vocablo para expresar el universalismo

cristologico™.°

"Haenchen, 1: 139.

*John Painter, “Christology and the History of the Johannine Community in the
Prologue of the Fourth Gospel”, NTS 30 (1984): 460. De igual manera John Ashton
considera el prologo como un himno a la Sabiduria compuesto por una comunidad judeo-
cristiana (John Ashton, “The Transformation of Wisdom, a Study of the Prologue of
John’s Gospel”, NTS 32 [1986]: 161-186). Dentro de esta tercera postura hermenéutica,
hay consenso general en cuanto a la composicion del evangelio por parte de una
“comunidad juanina”. Para un panorama de esta hipotesis, véase: E. L. Allen, “The
Jewish Christian Church in the Fourth Gospel”, JBL 74 (1955): 88-92; Fernando Segovia,
“The Significance of Social Location in Reading John’s Story”, In 49 (1995): 378; Urban
C. von Wahlde, “Community in Conflict”, In 49 (1995): 379-389.

*Cullmann, 289, 295.
*Ibid., 302, 299.
’Ibid., 309.

*Ibid., 289.



74

En general, estas interpretaciones entienden que el autor usa el término A6yog en el
prélogo de acuerdo a conceptos helénicos para expresar el fendmeno de la revelacion de
Dios, ya sea en un himno a la Sabiduria adaptado a Jesucristo, o por considerar a Jesus
como la encarnacion de la Sabiduria.

Por otra parte, en base a los estudios de la literatura y costumbres rabinicas, se

presenta una teoria del uso juanino del vocablo Adyoc.

El Logos Juanino y el Uso Rabinico de Memra
Martin McNamara argumenta que aunque los targumes son posteriores al primer
siglo, el autor del evangelio pudo haber sido influido por el uso del vocablo memra como
sustituto del nombre divino en la sinagoga, y que por eso eligié su equivalente griego
(AGyog) en la composicion del prologo.' Otros comentadores consideran esta
interpretacion como un posible elemento en la eleccion del vocablo por el autor de

evangelio.’

El Logos Juanino como Concepto Mitolégico
Hay quienes interpretan el término Adyog del prologo juanino a partir de los mitos

y teorias del Logos del primer siglo.

'Martin McNamara, “Logos of the Fourth Gospel and Memra of the Palestinian
Targum (Ex 12:42)”, ExT 79 (1968): 115-117. Su hipétesis original ha sido seguida por
pocos. Véase, C. T. R. Hayward, “The Holy Name of the God of Moses and the Prologue
of St. John’s Gospel”, NTS 25, N° 1 (1978): 16-32; Peder Borgen, “Observations on the
Targumic Character of the Prologue of John”, NTS 16 (1969-70): 288-295.

*Brown, por ejemplo, la menciona como una posible causa para el uso juanino de
A6y0G, suponiendo que Juan no tuvo acceso al texto hebreo del Antiguo Testamento ni a
la LXX (Brown, 523); Crossan, 968.



75

Johann David Michaelis, Wilhelm Wrede, Richard Reitzenstein y Wilhelm Bousset
interpretan el cuarto evangelio de acuerdo a supuestos gnosticos. Pero Rudolf Bultmann
da un impulso decisivo a la teoria del origen gnostico de Juan.! Bultmann explica que el
significado del término Adyog del prologo no se puede entender sobre la base del Antiguo
Testamento, ni de la filosofia griega, sino en el contexto de la mitologia gndstica.> Asi, el
Logos juanino al igual que el evangelio, no representa una realidad historica, sino un mito.’
De acuerdo con esto, la comunidad juanina entendia que Jesus era el Logos, un
intermediario entre Dios y los hombres cuya funcion soterioldgica consistia en la
revelacion.*

En forma similar, Karl Barth sugiere en su comentario del prélogo, que el uso
juanino del término debe entenderse de acuerdo al “concepto helenistico del Aieros logos,
de las deidades mandeas portadoras de revelacion o las especulaciones y mitos de los
griegos y egipcios. En consecuencia, el Logos es el principio de revelacion.’

Por otra parte, Kittel sostiene que las especulaciones de la “Palabra” en el mundo

'Alfonso de la Fuente, “Trasfondo cultural del cuarto evangelio, sobre el ocaso del
dilema judaismo/gnosticismo”, EB 56 (1998): 493.

*Bultmann, 21. Declara que el evangelio de Juan fue escrito por un gnostico
convertido al cristianismo (Ibid., 6-11).

’Ibid., 23.

*Ibid., 28. En el gnosticismo (como en el neoplatonismo) la salvacion viene a
través del conocimiento y este por medio del Logos (Ibid., 16, 18, 51). Aunque su
hipétesis no tiene la adhesion de los eruditos, motivo la elaboracion de numerosos estudios
al respecto. Para una revision del desarrollo de la hipotesis de Bultmann, véase: William
E. Hull, “The Gnostic Library from Nag Hammadi”, Rex 58 (1961): 200-218.

’Bath, 25.



76

circundante tuvieron su influencia en el prologo. Es asi como “los mitos del Adyoc y las
teorias de su tiempo” dieron origen a este eslogan de Jn. 1:1 con el “vocabulario de la
Biblia y del cristianismo primitivo”. Para Kittel el prologo refleja los “valores religiosos
tradicionales en la persona y el evento de Jesucristo en una forma nueva y personal”.’

David Hill propone que “el autor del cuarto evangelio eligio la idea del Logos
como la mejor disponible para decir lo que para ¢l era el significado de Jesucristo”. En
este tema se conjugan las ideas filosoficas helénicas y las expresiones teoldgicas judias.’
Hill agrega que a partir de las fuentes hay que reexpresar y reinterpretar el Logos en un
modo significativo para hoy. Para el Antiguo Testamento es la palabra creadora y
reveladora y para los griegos era el principio racional, la mente eterna que encuentra
expresion y se incorpora en la vida de Jesus. El Logos es el hombre ideal tal cual Dios
quiere que llegue a ser el ser humano.’

Ademas, se han ofrecido explicaciones que intentan demostrar la independencia de
antecedentes en el uso del término Adyog como titulo cristologico.

Interpretaciones del Logos Juanino
como un Concepto Cristiano
E. Miller argumenta que primero se escribié el cuerpo del evangelio (1:6-20:30),

luego la primera epistola y por tltimo el prélogo (1:1-5). Con estos presupuestos, rastrea

'Kittel, 4: 134, 136. Igualmente, Werner G. Kiimmel expresa que el evangelio
presenta a Jests en lenguaje mitologico (Werner G. Kiimmel, The Theology of the New
Testament [Nashville, New York: Abingdon Press, 1973], 282).

*Hill, 138.

*Ibid., 139.



77
el empleo de Adyog desde un uso escaso en el evangelio, hasta un titulo cristologico
acabado como se presenta en el prologo.' Primero, en el evangelio se dice que Jesus habla
palabras de vida (6:63). Segundo, en la primera epistola el autor se refiere a Cristo como
el “Logos de vida”. Y tercero, en el prologo del evangelio se alcanza la maduracion del
concepto al emplearlo para referir la preexistencia, divinidad, agencia creadora, vida, luz,
salvacion, encarnacion y por ultimo la identificacion con Jesucristo.” La hipdtesis de
Miller concluye declarando que el origen y uso del titulo Logos en el prologo radica en la
“relativa independencia y originalidad de este evangelio™.?

Otros eruditos sostienen que el uso del término A6yog en el prologo del cuarto
evangelio se debe a que era un concepto cristiano difundido a fines del primer siglo para
referirse a Jesus y su mensaje evangélico. Por ejemplo, G. B. Caird advierte que “el
evangelista escribe con un trasfondo de 60 afios de teologia cristiana. El trasfondo

cristiano es decisivo para el entendimiento juanino”.* Por lo tanto, Juan emplea la

terminologia de la iglesia cristiana (A&yoc) y luego la utiliza como un titulo cristologico.’

'Ed. L. Miller, “The Johannine Origins of the Johannine Logos”, JBL 112 (1993):
445.

’Ibid., 455.

*Ibid., 457. Una suposicion semejante presenta William D. Davies (William D.
Davies, Invitation to the New Testament [ Garden City, New York: Doubleday &
Company, 1966 ], 397-399, 425).

*G. B. Caird y L. D. Hurst, New Testament Theology (Oxford: Clarendon Press,
1995), 331-332.

’Ibid. Interpretaciones similares han sido presentadas por diferentes tedlogos.
Hans Conzelmann, por ejemplo, sugiere que el término Adyog en el prologo no depende
del Antiguo Testamento ni de los mitos de la época. Es un titulo cristiano (Conzelmann,
336). Igualmente, D. George Vanderlip sefala que “emerge del kerigma de la iglesia



78

Mientras tanto, distintos intérpretes observan en el uso juanino del término Adyog un
motivo evangelistico.
Interpretaciones del Logos Juanino en base
al Proposito Evangelistico

Debido al proposito evangelistico de Juan (20:30-31), otros comentadores
sostienen que se usa el término Adyog en el prologo como un titulo cristologico para atraer
la atencion de las personas del mundo griego.

Charles K. Barret considera que el vocablo Adyog representaba un concepto
conocido tanto para judios como para griegos. Para los judios era el poder creador de
Dios y para los griegos era el principio universal creador del mundo. De este modo, el
evangelista quiere expresar la revelacion de Dios en Jesucristo que se hace accesible a

todos los hombres.!

primitiva arraigada en la experiencia de los primeros discipulos de Jesus” (Vanderlip, 56).
Ridderbos explica que A6yoc refiere a la preexistencia de Jesus y que “tiene un unico,
especifico y limitado caracter que esta condicionado por el resto del evangelio, de tal
forma que solamente puede ser descrito como tipicamente juanino” (Herman N.
Ridderbos, The Gospel of John, trad. John Vriend (Grand Rapids, Michigan: W.
Eerdmans Publishing Company, 1997), 36). Véase también, Garcia-Moreno, 417; Nichol,
872.

'Charles K. Barrett, Essays on John (Philadelphia: The Westminster Press, 1982),
78. Otros exégetas apoyan la misma afirmacién. Véase, James Montgomery Boice, The
Gospel of John: An Expositional Commentary (Grand Rapids: Zondervan Publishing
House, 1975), 1:37-40; Lesslie Newbigin, The Light has Come (Grand Rapids: William B.
Eerdmans Publishing Company, reimpreso 1987), 29; Walls, 646; Garret, 13; Vincent
Taylor, The Person of Christ (New York: MacMillan, 1966), 108-109; Morris, The
Gospel According to John, 1:123-125; Juan Leal, Severiano Paramo y José Alonso, dirs.,
La Sagrada Escritura, 9 vols., texto y comentario por profesores de la Compaifiia de Jesus
(Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1961) 7:802; J.H. Bernard, The International
Critical Commentary: A Critical and Exegetical Commentary on St. John’s Gospel
(Edinburgh: T. &.T. Clark Limited, reimpreso, 1985), 1: cxlvi; Ramos, 403.



79

E. C. Hoskyns presenta una postura mas radical al afirmar que Juan
“concientemente adopta la fraseologia de la filosofia griega para interpretar el cristianismo
en términos de pensamiento griego y recomendarlo al mundo gentil como una filosofia
respetable”.’ F. F. Bruce sefiala que el término AGyog es una palabra puente que utiliza
Juan para acercarse a la gente familiarizada con la filosofia griega, igual que lo hizo Justino
Martir en el siglo 1.7

En forma similar, Charles H. Dodd interpreta que “el prologo se transforma en la
primera introduccion a la fe cristiana” del lector del mundo helénico, debido a la
familiaridad de éste con los conceptos presentados.’ No obstante, justifica el uso de AGyoc
como fruto del sincretismo del Antiguo Testamento y el helenismo.* D. Moody Smith
afirma que al igual que Filon, Juan era un judio helenista mediador entre la filosofia griega
y la religion biblica.’

Por otra parte, distintos comentadores ven en el Logos juanino una intencion

antiherética.

'E. C. Hoskyns, The Fourth Gospel (London: F. N. Davey, 1947),157, citado en
Barclay, 151.

Bruce, 29.
’Dodd, 285.
“Ibid., 283.

*Smith, 12. Diferentes comentadores sugieren una interpretacion semejante.
Véase, D. M. Crossan, “Logos”, New Catholic Encyclopedia, 17 vols., (Washington: The
University Catholic of America, reimpreso 1981), 7: 968-969; Vanderlip, 54, 56; Barth,
23; Harris, 191; Beasley-Murray, 9-10.



80

Interpretaciones del Logos Juanino en base
al Proposito Antiherético

Los intérpretes que consideran el empleo del término Adyog en forma antiherética
argumentan que el concepto del Logos no sélo era conocido para los destinatarios del
evangelio, sino también que estos relacionaban a Cristo con las ideas religiosas del mundo
helénico.

Por un lado, Gordon H. Clark sostiene que Juan utiliza Adyog basado en el
concepto de palabra de Dios del Antiguo Testamento para advertir a los cristianos gentiles
contra las falsas doctrinas griegas del Logos." Asimismo, Archibald T. Robertson agrega
que con este término Juan rebatia a los gnosticos que negaban la verdadera humanidad de
Cristo (los gnosticos docetistas) o que separaban al edn Cristo del hombre Jests (los
gnosticos seguidores de Cerinto).?

Por otro lado, Rudolf Schnackenburg enfatiza el caracter antigndstico del término
A6v0G en el prologo, debido a que hablar de la encarnacion del Logos era derrumbar la
cristologia docetista.” Del mismo modo, G. [ammarrone asegura que la comunidad que
compuso el himno al Logos fue influida por su contexto cultural helénico; tomo el
concepto desde la perspectiva filonica y la especulacion sapiencial judia para expresarlo en

una forma distinta, y con objetivos antigndsticos.*

'Clark, 18.

*Archibald T. Robertson, Imdgenes verbales del Nuevo Testamento: Juan y
Hebreos (Terrasa, Barcelona: CLIE, 1990), 30.

*Schnackenburg, 1: 231, 239, 268.

*lanmarrone, 578. Otros comentadores comparten la interpretacion antiherética
del término A6yoc. Véase, Donald Guthrie, New Testament Theology (Downers Grove,



81

Ademas de las explicaciones presentadas, otros proponen una interpretacion

pluralista del Logos juanino.

Interpretaciones Pluralistas del Logos Juanino
El pluralismo religioso,' basandose en el prologo del cuarto evangelio, ensefia la
presencia universal del Logos en todas las religiones. Esta teoria permite grados de
revelacion divina en las religiones no cristianas. El principio fundamental es que “la
revelacion esta presente en todas las religiones”.” Dios permite a todas las naciones
caminar en su propia cultura y religion.” Dentro de esta teologia del Logos se distinguen
dos corrientes.

Corriente Pluralista Moderada

En esta corriente se encuentran los te6logos que sostienen que en la persona y la

[llinois: Inter-Varsity Press, 1981), 329-330; C.F.D. Moule, Theology 76, (1973): 562-
572, citado en Guthrie, 329; Ben Witherington, 111, John’s wisdom: a Commentary on the
Fourth Gospel (Louisville, Kentucky, 1995), 53; Ramos, 401; Ladd, 241-242; Franz J.
Schierse, Cristologia (Barcelona: Herder, 1983), 122.

'Sostiene que “las grandes religiones mundiales constituyen concepciones y
contestaciones variantes a una ultima realidad divina”. Sus principales opositores son el
exclusivismo y el inclusivismo. El primero sostiene que no hay salvacion fuera de
determinada iglesia cristiana; el segundo, admite que las personas de otras religiones
pueden alcanzar la salvacion a través de Jests. El pluralismo pretende ampliar el alcance
del inclusivismo, afirmando que todas las religiones son verdaderas y que sus fieles
alcanzaran la salvacion de acuerdo a sus creencias sin necesidad de la mediacion salvadora
de Jesucristo (Seena Fazel, “Religious Pluralism” [http://www.bahai-
library.org/enciclopedia/pluralism.html], noviembre de 2000).

*George W. Peters, “Current Theological Issues in World Missions”, BSac 135
[1978]: 154.

*Ibid., 155.



82

vida de Jesucristo se “revela de la manera mas clara y decisiva, el amor de Dios por los
hombres™.! Jests es “el paradigma para los otros mediadores”.> Desde esta perspectiva se
presentan paralelismos del Logos juanino en las diferentes religiones mundiales.

Ninian Smart, por ejemplo, fundamenta la teologia del Logos comparando los
paralelos entre el prélogo juanino y la literatura sagrada del hinduismo, budismo y
taoismo.> Por un lado, encuentra semejanzas entre Brahman® y el Logos del prélogo.” Por
el otro, describe analogias entre el concepto del Logos de Juan y el budismo. En primer
lugar, sefiala un paralelo en el aparente modo de presentarse el Absoluto en diferentes
formas. En segundo lugar, afirma que la encarnacion del Logos juanino encuentra su
paralelo, por excelencia, en la figura de Buda.

Por ultimo, Smart menciona algunas asociaciones con el taoismo, donde el Tao es

el principio subyacente en el universo, la fuente creadora y el medio para lograr la vida

'Comision Teoldgica Internacional, “El cristianismo y las religiones” (Roma:
1997), 19, citado en Vergauwen, 4.

’Ibid., 12.

*Ninian Smart, “The Logos Doctrine and Eastern Beliefs”, ExT 78 (1967): 168.
Smart reconoce que el término Adyog del prologo juanino es el resultado del misticismo
contemplativo de la doctrina filonica del Logos (Ibid., 169).

*En el Vedanta (una de las seis filosofias ortodoxas del hinduismo), Brahman es lo
Absoluto y de forma simultdnea, la realidad omnipresente concebida como aquello que
llena todo. Es el fundamento del universo.

’Ibid., 168-169.

*Ibid., 170.



83

eterna.' Sin embargo, reconoce que con el taoismo es més dificil trazar paralelos.?

Por otra parte, Joseph Cahill observa que todas las religiones tienen su “centro”,
hecho que se revela por el estudio de sus literaturas sagradas.” Ahora bien, él descubre en
el evangelio de Juan y especificamente en el término Aéyoc,* un “centro” cosmoldgico,
religioso y antropolégico.’

Cahill expresa que “todas las caracteristicas de los centros en las tradiciones
religiosas clasicas estan presentes en el Logos”. No obstante, admite que Juan en su
prélogo, coloca un centro absoluto que supera y reemplaza todos los otros centros. En
consecuencia, cree que esto puede contribuir al didlogo con otras religiones, ya que toda

literatura religiosa tiene su centro y en el Logos del cuarto evangelio se observa esto en

'Tbid., 171. Es importante destacar que el vocablo chino “tao” es un equivalente de
los términos griegos Adyog (“palabra”) y 0d0g (“camino”). La traduccion china del
evangelio de Juan utiliza el vocablo “Tao” para traducir A6yog (Lukito, 119).

’Ibid. Asociaciones similares a la de Smart han sido presentadas por otros autores,
pero utilizando los mismos argumentos y llegando a conclusiones analogas. Véase, Khoo
Kay-keng, “The Tao and the Logos: Lao Tzu and the Gospel of John”, CF 38 (1995):
271-286; “Logos, Tao and Wisdom”, CF 40 (1997): 149-172.

*Joseph Cahill, “The Johannine Logos as Center”, CBQ 38 (1976): 67.

*Cahill explica que Logos no aparece como titulo cristologico en el resto del
evangelio porque el “autor puede conceder el centro para generar nuevo entendimiento y
nuevos términos una vez que ¢l establece el centro, porque el centro es precisamente, un
centro en términos de significado... los versiculos 1 y 14 proveen el centro, o mas
sencillamente, el Logos es el centro del evangelio juanino” (Ibid., 68).

’Ibid., 67. El Logos como simbolo cosmolégico, presentado como una fuente de
energia portadora de vida, luz y creadora del mundo, segiin Cahill es presentado en
lenguaje “mitopoético” (Ibid., 66). El aspecto antropoldgico aparece en la encarnacion del
Logos (Ibid., 67). Sin embargo, esto representa un simbolismo religioso (Ibid., 68).



84

una forma acabada.'

De este modo, ha habido algunos intentos pluralistas moderados de relacionar el
concepto del Logos juanino con las religiones orientales, especialmente el budismo,
hinduismo y taoismo; aunque también han sido propuestas religiones como el behaismo.>

Sin embargo, la corriente pluralista radical va més alla de trazar paralelos con las

escrituras sagradas de las religiones orientales.

Corriente Pluralista Radical
Esta corriente surge a consecuencia de la influencia de la teologia pluralista
mencionada anteriormente. En esta postura, “Jesus es considerado como una de las
manifestaciones de la trascendencia divina... no hay mediador unico y exclusivo”.’ Afirmar
el rol salvifico tnico de Jesucristo, seria negar el rol salvifico de otros fundadores
religiosos como Buda o Mahoma.* Esta corriente rechaza los Concilios de Nicea y

Calcedonia. “La encarnacion no es sino una expresion metaforica, poética y mitologica.

Esta es solo ‘el amor de Dios que se encarna en los hombres y las mujeres cuyas vidas

"Entre esas religiones menciona al budismo, €l hinduismo y el taoismo (Ibid., 71,
72).

*Curtotti afirma que el behaismo es una de las religiones actuales mas inclinadas al
pluralismo. En consecuencia, encuentra ciertos paralelos en el sistema de creencias del
behaismo y el pensamiento cristiano primitivo; especialmente con el Logos juanino.
Michael Curtotti, “The Divine Logos and Redemption: A Comparison of Baha’i and Early
Christian Perspectives”, JES 30 (1993): 227-244.

*Vergauwen, 4.

*J. A. Dinoia, “Christian Universalism: The Nonexclusive Particularity of Salvation
in Christ”, en Either/or: the Gospel or Neopaganism, ed. Carl E. Braaten y Robert W.
Jenson (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1995), 37.



85

999 1

reflejan la accion de Dios’”.

Solamente para los cristianos El es la forma humana de Dios, haciendo
adecuadamente posible el encuentro del hombre con Dios, aunque sin exclusividad.
El es fotus Dei, porque es el amor activo de Dios sobre esta tierra, pero no totum
Dei, ya que no agota en si el amor de Dios... Totum Verbum, sed non totum Verbi.
Al ser el Logos mayor que Jesus, puede encarnarse igualmente en los fundadores
de otras religiones.’

De acuerdo a A. C. Bouquet, todos los hombres tienen una continuidad basica con
el Logos divino, y por creacion son dotados con una “semilla” (sperma) del Logos.?
Ademas, sostiene que el Logos “mientras ciertamente es apo tou theou, su operacion no
esta confinada al Jesus histdrico, sino que funciona también, aunque en menor grado, en
todos los lideres religiosos, cuya obra es comparada a la de Jesus”.*

En otras palabras el Logos divino trabaja en todas las culturas y en todas las

religiones porque El es la ‘luz verdadera que alumbra a todo hombre’ (Jn. 1:9).

Este Logos universal o principio de razén divina llega a ser personal y es manifiesto

supremamente en Jesucristo, pero también es encontrado en otros hombres y en

otras religiones. Asi, el principio abstracto, o la realidad metafisica impersonal

existe antes de la existencia historica personal en el sentido que es el Logos
universal que se encarnd en Jesucristo (asi como en otros hombres tales como

'Comision Teoldgica Internacional, “El cristianismo y las religiones”, 20, citado en
Vergauwen, 4.

’Ibid., 21.

A. C. Bouquet, The Christian Faith and Non-Christian Religions (New York:
Harper & Brothers, 1958), 152, citado en Daniel Lucas Lukito, “Logos Christology: an
Interaction between Early Christian Beliefs and Modern Scholars' Attempts to Relate them
to the Asian Context”, STJ 1 (1993): 118. También Hans Kiing presenta la teoria del
A6Y0G omepuatikog para validar a Mahoma como medio de la revelacion divina (Hans
Kiing y otros, El cristianismo y las grandes religiones [Madrid: Libros Europa, 1987],
51).

*Ibid., 155 (énfasis en el original). Bouquet cita a Justino Martir.



86

Sankara, Lao-tzu, etc).’
Bouquet “concluye que el evangelio de Juan fue escrito con el uso griego de Logos

en mente, es decir, ve la Razon Divina inmanente en toda la creacion que llego a ser

encarnada en Jesucristo”.

En forma similar, Paul Tillich presenta el Logos del cuarto evangelio como un
“simbolo conceptual”, tal como aparece en el estoicismo o en Filon de Alejandria.’

De la afirmacion del cuarto evangelio de que el “Logos se hizo carne” deberia
inferirse una interpretacion distinta del término “encarnacion”. El “Logos” es el
principio segun el cual se da la automanifestacion divina en Dios lo mismo que en
el universo, en la naturaleza lo mismo que en la historia. El término “carne” no
significa una substancia material, sino que designa la existencia historica.*

A menudo, el término “encarnacion” se entiende errdneamente de este modo, y
algunas expresiones pictdricas o artisticas del simbolismo trinitario abonan esta
remitologizacion al identificar el principio universal de la automanifestacion divina

'Tbid., 138, en Lukito, 118. Declaraciones similares a la de Bouquet son
encontradas en los escritos de William Temple (1881-1944) donde, impresionado por los
elementos en comin de las religiones afirma: “By the Word of God (that is to say by Jesus
Christ) Isaiah and Plato, Zoroaster, Buddha, and Confucius uttered and wrote such truths
as they declared. There is only one Divine Light, and every man in his own measure is
enlightened by it” (citado en N. Anderson, Christianity and World Religions: The
Challenge of Pluralism (Downers Grove: IVP, 1984), 170.

*Richard M. Pope, “Logos Christology And The Non-Christian Religions: Some
Notes On A Type Of Anglican Theology”, LTQ 1, n° 1 (1966): 35. “Esto lleva a Bouquet
a encontrar una justificacion en el Nuevo Testamento y en los Padres de la Iglesia para la
interpretacion actual que todas la busquedas religiosas de la humanidad son llevadas a
cabo a través del Logos, lo divino, actividad inmanente que testifica la actividad de Dios
entre todos los hombres™ (Ibid., 35).

*Paul Tillich, Teologia Sistemdtica, 3 vols., trad., Damidn Sanchez-Bustamante
(Barcelona: Ediciones Ariel, 1973), 2:151.

*Ibid., 130 (énfasis agregado). Respecto al término “encarnacion” agrega que
“quizés sea desaconsejable su uso, ya que es practicamente imposible preservar este
concepto de connotaciones supersticiosas” (Ibid., 131).



87

con la figura historica de Jesus de Nazaret... Contra tales absurdos se ha iniciado
ya -y tiene que proseguir- una desmitologizacion del simbolo del Logos."

En resumen, de acuerdo a la interpretacion de Tillich, el Logos del cuarto evangelio
es “la presencia del principio eterno de la automanifestacion divina en Jesus de Nazaret”,;
lo que no significa que el Logos sea personal, ni que se lo pueda identificar como
Jesucristo. Ante todo, el Logos es un simbolo conceptual.”

Segun Kevin J. Vanhoozer, el impulso de las interpretaciones pluralistas del Logos
se difunde a causa de la obra de John B. Cobb en la década del 70'.> Cobb considera que
el uso del término Adyog en el prologo del cuarto evangelio “designa la realidad divina que
entra al mundo decisivamente en Jesus, y asi la idea del Logos fue un puente para el
pensamiento helénico de la deidad como el principio universal de orden y significado™.*
Sin embargo, aunque reconoce que Jesus es el Logos presentado en Juan, menciona que
existe una relacion entre el Logos y Jesus, dejando en claro la diferenciacion de personas.’
De este modo, Cobb afirma que su interpretacion “de la encarnacion del Logos en Jesus la

describe en términos de un entendimiento contemporaneo del Logos, una ontologia

'Tbid., 152 (énfasis agregado).
’Ibid., 211.

*Kevin J. Vanhoozer, “The Three-in-One and the Many”, en The Trinity in a
Pluralistic Age, ed. Kevin J. Vanhoozer (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1997), x.

*John B. Cobb, Christ in a Pluralistic Age (Philadelphia: The Westminster Press,
1975), 72.

’Ibid., 132.



88

moderna de los eventos y el resultado de la reciente erudicion histérica”.! Cobb llega a la
conclusion de que el Logos encarnado en Jesus “es verdadero pero insuficiente”. “El
Logos estéa encarnado en todos los seres humanos, y de hecho en toda la creacion”.” Jesus
es el paradigma de la encarnacion,’ “porque €l estaba abierto al Logos™.*

Para Cobb, el que Jests sea la palabra, tiene que “ser interpretado en forma
puramente psicologica, en el sentido de que Jests estaba completamente poseido de la
esperanza del reino™.’

La obra de Cobb trata de sacar de escena al hombre Jesus porque la figura y
ensenanzas de Jesus difieren y son incompatibles con las otras religiones. Pero del Logos
juanino como tal, s6lo se sabe que era Dios y se revela a los hombres. Este Logos, si tiene
paralelo en las otras religiones.® De manera que el Logos esta presente en todas las
tradiciones religiosas.’

En suma, la interpretacion de Cobb afirma que si bien el Logos estaba en Jesus,

'Tbid., 147.
’Ibid., 138, 171.
*Ibid., 138.

“Ibid., 146. “This should not mean an identification of God as Jesus. Immanence
is not identity” (ibid., 168).

’Ibid. Cobb afiade que cada ser humano puede estar lleno del Logos como lo
estuvo Jesus, sin perder su identidad humana. Esto contribuye a la vida psiquica para
superar emociones de dolor y péanico (Ibid., 140).

Cobb compara el budismo con el cristianismo, diciendo que tienen muchas cosas
en comun. Pero a diferencia del cristianismo, el budismo no pretende tener en la figura de
Gautama el salvador universal (Ibid., 205-207).

’Ibid., 203.



&9

éste era solo un ser humano abierto a la inmanencia de la divinidad como lo pueden hacer
todos los seres humanos. Por esto, es posible hallar manifestaciones del Logos en otras
religiones. De este modo, la obra de Cobb inicia un cambio de paradigma en la cristologia
tradicional. Actualmente, esta interpretacion encuentra su principal exponente en John
Hick a quien se reconoce como uno de los mas destacados referentes de esta corriente
pluralista.'

Entre los argumentos que fundamentan su hipotesis pluralista,” se encuentra su
interpretacion del Logos juanino. Segun é€l, “el Logos interviene a través de varias
mediaciones histdricas concretas. Como figura categorial, historica, Jesus no es el inico
mediador. Pero es la misma realidad trascendente la que esta en el origen de las diferentes
mediaciones™.?

Toda salvacion es obra de Dios. Las diferentes religiones tienen designaciones

diferentes para Dios y su obrar salvifico en favor de los hombres. Si elegimos un

concepto de nuestra conceptualizacion cristiana y si llamamos a Dios, cuando se
refiere a su relacion con los hombres, el Logos, entonces debemos decir que toda
salvacion en los hombres es obra del Logos, y que los hombres de las diferentes

culturas y confesiones de fe encuentran este Logos bajo diferentes imagenes y

simbolos y pueden encontrar en El la salvacion. Lo que no podemos decir, es que

todos los que son salvados, hacen la experiencia de esa salvacion a través de Jests
de Nazaret. La vida de Jests fue un punto en el cual el Logos, es decir, Dios en su

'Vergauwen, 5; Klaas Runia, “Why Christianity of All Religions”, ERT 22 (1998):
251.

*La “hipotesis pluralista”de Hick sostiene que todas las religiones son respuestas
culturales a la misma Realidad. Véase, John Hick, God Has Many Names (London:
Macmillan, 1980); An Interpretation of Religion (New Haven, Conn.: Yale University
Press, 1989); Keith E. Johnson, “John Hick's Pluralistic Hypothesis and the Problem of
Conflicting Truth-Claims” (http://web.bu.edu/STH/BTI/colloquium/btshaigh.htm),
noviembre de 2000).

*Ibid.



90

relacion con los hombres, ha obrado. No somos llamados y no tenemos el derecho
de hacer la constatacion negativa que el Logos no ha obrado o no obra en todas
partes en la vida humana. Al contrario, debemos reconocer con alegria, que la
Realidad' ultima ha tocado la conciencia humana en su liberacion o en su salvacion
de las maneras mas diversas en las formas indias, semiticas, chinas, africanas...>
Esta declaracion deja en claro que este tipo de pluralismo concibe a Jesiis como
una de las manifestaciones del Logos. Por lo tanto, el Logos es Jesus, pero Jesus no es el
Logos.’
Hick esta abiertamente en contra de la cristologia tradicional. Para €I, la reflexion

teoldgica debe centrarse en Dios y no en Cristo (teocentrismo), puesto que niega la

divinidad de Jesucristo.* El evento de la encarnacion debe entenderse como la presencia

'“En vista de la connotacion exclusivamente teista de ‘divino’, prefiero hablar
generalmente de ‘Realidad’ (John Hick, “Religious Pluralism and the Divine: A Response
to Paul Eddy”, RS 31 [1995]: 417).

*John Hick, citado en Vergauwen, 5.

*Esta afirmacion es un principio en el pluralismo moderno. Raimundo Panikkar,
uno de los principales tedlogos pluralistas asiaticos, afirma: “while we may truly say as
Christians that, ‘Jesus is the Christ’, we may not say, ‘The Christ is Jesus’. Similary for
‘Lord’ and other christological titles. In Jesus we make a Christian identification of an
identity larger than the location given to it in Jesus. Jesus is simply one among other
concrete historical names for the ‘Supername’- that is, the Christ, which is always ‘the
name about every name’ (Phil. 2:9)” (Vinoth Ramachandra, The Recovery of Mission:
Beyond the Pluralist Paradigm [Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1995],81). En forma similar, T. N. Hart sostiene: “The reality of God is larger
than the reality of Jesus” (T. N. Hart, To Know and Follow Jesus [New York: Paulist
Press, 1984], 139.

*The question... is wether it makes coherent sense to hold that Jesus Christ had
both all essential divine and all essential human attributes, so as to be both fully God and
fully man. On the face of it, this does not make sense. For how cold anyone have both
divine omniscience and human ignorance, divine omnipotence and human weakness, divine
goodness and human temptability, divine omnipresence and finite human body” (John
Hick, citado en Vergauwen, 9).



91

de Dios en la historia humana.! Por lo tanto, Jests es un modelo ejemplar de la realidad de
Dios en los hombres.”> “Es necesario desmitologizar, es decir deshelenizar esta doctrina y
volver mas alld de la doctrina de Nicea y Calcedonia hacia la persona historica de Jesus de
Nazareth y su evangelio del amor de Dios”.?

Para Hick Jesus es el hombre perfecto, porque esta abierto a Dios, lleno del
Espiritu Santo y de su amor. Es la encarnacion del amor de Dios. De este modo, la
doctrina biblica de la encarnacion es interpretada en forma simbdlica y metaforica. “Es
leida desde la categoria de relacion y no de substancia”.*

La intencion de Hick es eliminar las diferencias entre el cristianismo y las demas
religiones.” En su propdsito, recurre a un cambio en la cristologia, igualando a Jesus con

los lideres de las distintas religiones mundiales y encontrando en ellos distintas

'El significado de la encarnacion, en esta perspectiva, no es objetivo, sino
metaforico, poético y mitoldgico. Sélo intenta expresar el amor de Dios que es encarnado
en los hombres y mujeres cuyas vidas reflejan la accion de Dios. Pueden explicarse
aserciones del significado salvifico exclusivo de Jesucristo en términos del contexto
histérico-cultural (John Hick, “The Latest Vatican Statement on Christianity and Other
Religions” [http://astro.ocis.temple.edu/~arcc/hick.html], noviembre de 2000).

*“A Christian theology can be incarnational in the sense of declaring not only that
God is always involved in human life, but also that in the life of Jesus God was involved in
a particular and specially powerful and efective way. In other words, Jesus was not just an
ordinary man , but one whose relationship to God has a universal significance (John Hick
citado en Vergauwen, 9).

*Vergauwen, 9.
*“Ibid.

*Para Hick, las religiones son fendmenos culturales e historicos. Ellas encuentran
su origen en experiencias interpretadas segun los contextos culturales de las distintas
comunidades (John Hick, An Interpretation of Religion, 246, 247 citado en Kelly James
Clark, “Perils of Pluralism”, FP 14 [1997]: 305).



92

manifestaciones del mismo Logos.' De acuerdo con esto, queda superada la exclusividad,
unicidad e identidad de Jestis como el Logos encarnado, revelador del Padre y Salvador
del hombre .

Habiendo presentado las principales explicaciones modernas del Logos juanino, es

posible ofrecer las conclusiones del capitulo.

Conclusiones

En primer lugar, entre los intérpretes que consideran el uso juanino del término
A6yog de acuerdo al Antiguo Testamento, los argumentos varian, pero hay consenso
general de que este titulo alude la suprema revelacion de Dios en la persona de Jesucristo.

En segundo lugar, los comentadores que interpretan el prélogo de acuerdo al
estudio historico de la religiones, admiten mayormente que el concepto del Logos juanino
refleja los mitos y teorias de la época referidos a la sabiduria personificada en el ambiente
judeohelénico, el Logos mediador del estoicismo o un sincretismo de diversas
concepciones filosoficas y religiosas. De acuerdo con esto, la identificacion del Logos con
Jesus no es una realidad histdrica, sino el producto de una obra literaria y mitologica que
refleja las creencias de la comunidad juanina. Sin embargo, para esta comunidad el Logos
es el portador de la revelacion que se hace efectiva en Jesus de Nazaret.

En tercer lugar, algunos comentadores manifiestan que el empleo juanino del
vocablo A6yog como titulo cristologico es independiente de las concepciones similares

judias o griegas. Su uso corresponde a una innovacion de la iglesia cristiana, o en todo

'John Hick, An Interpretation of Religion, 362, citado en Johnson.



93

caso juanina.

En cuarto lugar, se argumenta que la referencia a Jesiis como Logos se debe a la
intencion del autor de presentar su evangelio en las categorias del pensamiento griego.

En quinto lugar, otros sugieren un propdsito antiherético del término Adyog al
sefialar que el evangelista estaria refiriendo y combatiendo las ensefianzas del gnosticismo
incipiente del primer siglo.

Por ultimo, dentro de las interpretaciones pluralistas, la corriente moderada
concibe el Logos juanino como la mas clara (no la unica) revelacion de Dios a la
humanidad a través de Jesucristo. Aunque sea posible encontrar semejanzas entre el
cristianismo y otras religiones, Jests es el mediador modelo. No obstante, la corriente
pluralista radical sostiene que la encarnacion del Logos en Jesus es una expresion
metaforica y mitoldgica de la vida de Dios en la humanidad. Asimismo, sugiere que el
Logos es una realidad que no sélo se manifesto en Jesus sino también en los fundadores de
las otras religiones. Por lo tanto, el Logos es superior a Jesus. En suma, no existe
exclusividad y unicidad de salvacion y revelacion en Jesucristo, tal como aparece en el
prologo del cuarto evangelio.

Como se ha visto, las interpretaciones sobre las fuentes y el uso juanino del término
A6yoc se multiplican y diferencian. Por este motivo, en el proximo capitulo se lleva a cabo

una evaluacién comparativa de las interpretaciones presentadas.



CAPITULO V
EVALUACION COMPARATIVA DE LAS INTERPRETACIONES

DEL LOGOS JUANINO

Los capitulos precedentes mostraron que existen multiples diferencias entre los
comentadores en los presupuestos, argumentos y la comprension del Logos juanino. Por
tal motivo, el proposito de este capitulo es evaluar las interpretaciones presentadas,
comparandolas con el uso juanino del término A6yog en el prologo del cuarto evangelio.

El capitulo se divide en dos secciones: en primer lugar se evaluaran las

interpretaciones patristicas y en segundo lugar, las modernas.

Interpretaciones Patristicas
Justino
Desde su conversion, Justino encontr6 que la filosofia mas sublime se hallaba en el
cristianismo, porque en ¢l habia descubierto que el Logos se habia manifestado plenamente
en Cristo. Este hecho contrastaba al cristianismo con todas las escuelas filosoficas por las
que Justino habia transitado. Cristo era el Logos completo, la encarnacion definitiva del
Logos seminal (logos spermatikos) presente en todas las personas.

El concepto de Logos de Justino tiene semejanzas con el evangelio de Juan:

94



95

reconoce al Logos como agente creador y ordenador del universo,' preexistente y
encarnado. Asi, sostiene firmemente la plena realidad de su existencia corporal.” “Se hizo
hombre, verdaderamente sujeto a sufrimiento, encarnado”. > Por ultimo, Justino reconoce
al Logos como revelador de la verdad y redentor de los hombres.* Estos atributos estén
presentes en el Logos juanino. No obstante, pueden advertirse ciertas diferencias.

Si bien tanto Juan como Justino afirman la divinidad del Logos, esta adquiere
caracteristicas diferentes en los dos autores. Justino entendid al Logos de acuerdo con las
caracteristicas del mediador neoplatonico. Por este motivo, el Logos esté subordinado al
Padre, aunque no en esencia, sino en origen.” Para él, “Dios engendro, en el principio
antes de todas las criaturas, cierta potencia racional de si mismo, la cual es llamada

también... Palabra”.® Asi, entiende que el Logos “existié como la razon divina (nous) en

Dios, justo como el pensamiento existe en el hombre antes de su pronunciacion”.” De este
modo, con el trasfondo del logos endiathetos y proforikos de los fildsofos estoicos y Filon,

Justino explica que el Logos es distinto de Dios sin dejar de ser divino.® Esta emanacion

del Logos, lleva al martir a un explicito subordinacionismo al declarar que “sélo el Padre es

'Apologia I, 59; 64:5; 11, 6:3.

’Ibib., 1, 21; 11, 10; Didlogo, 85, 99.

*Didlogo con Trifén 70:6 (Seeberg, 1: 123). Véase también Apologia I, 76:5.
*Ibid., 36; 63: 2, 3, 10; Apologia 11, 10:1; Didlogo 56; 75:6; etc.

*Apologia I, 129.

SJustino, Didlogo con Trifén, 61:1 (Padres apologistas griegos, 409).
"Heick, 1: 60.

*Ibid.



96

el Dios real, €l Logos es sélo un ser divino de segundo rango”.!

La primera diferencia significativa es que el apostol Juan no hace mencion de
alguna emanacion del Logos como una palabra expresada. Ni siquiera ofrece
especulaciones acerca de su origen. El s6lo dice que en el “principio era la Palabra y la
Palabra era con Dios”. Ademads, tampoco lo considera como un ser impersonal, tal como
aparece en los escritos de Justino (“potencia racional”, etc.). Juan declara abiertamente
que el Logos era Dios. No una emanacion platonica, sino un ser que estaba con Dios y era
Dios.

La segunda diferencia, radica en la teoria del logos seminal (logos spermatikos).
Dado el concepto impersonal del Logos, Justino sostiene que una semilla de este, estaba
presente en todos los hombres antes de Cristo (por ejemplo: Heraclito, Socrates, Platon).
Sin embargo, admite que en Cristo se manifesto la plenitud del Logos. De acuerdo con
esto, sugiere la revelacion del Logos en otras culturas, aparte de la tradicion judeocristiana,
tales como la romana o la griega.’

En la identidad del Logos con Jesucristo y en la exclusividad de su encarnacion
estaria la mayor discrepancia entre Justino y el prologo de Juan. En primer lugar, el cuarto
evangelio no alude a ninguna manifestacion del logos seminal; al contrario, presenta la
encarnacion como la transformacion del Logos en un ser humano (1:14), no la presencia de

un ser divino en un hombre. En segundo lugar, la encarnacion aparece como un evento

Tbid., 61.
*Justino, Apologia II, 7:3; 10:1-3.

*Wright, 83.



97

singular y extraordinario. Para el evangelista, el Logos vino al mundo en un momento
especifico, desconociendo previas manifestaciones dispersas.

De este modo, la diferencia entre Justino y Juan reside en el trasfondo y significado
del concepto de Logos. Mientras el martir lo interpreta de acuerdo a las categorias
filosoficas, como una emanacion divina de la voluntad de Dios que se manifestod
plenamente en Cristo, el evangelista, en la comprension del Antiguo Testamento, lo
presenta como la Palabra divina, preexistente y creadora que se hizo hombre para revelar a
Dios y redimir la humanidad. Por otra parte, la intencion del apologista era transmitir el
mensaje cristiano al mundo gentil de acuerdo a los modelos filos6ficos contemporaneos,

anunciando el evento de la mayor encarnacion del Logos en un hombre, Jesucristo.'

Ireneo
El obispo Ireneo también estaba familiarizado con los poetas (Homero, Hesiodo,
Pindaro, Sofocles) y filosofos griegos (Pitagoras, Platon) a quienes cita ocasionalmente.
Ademas, demuestra buen conocimiento de la LXX y de los primeros escritores cristianos
como Clemente de Roma, Policarpo, Papias, Ignacio, Hermas, Justino y Taciano.> Sin
embargo, a diferencia de Justino fundamenta su teologia en la Biblia. Segun Philip Schaff,
ademas de ser el padre anteniceno mas ortodoxo, es el primer escritor patristico que hace

un uso completo del Nuevo Testamento.’

'Tbid., 86, 87.
*Schaff, History of the Christian Church, 2: 750.

*Ibid., 751.



98

Su teologia del Logos no se diferencia del prélogo juanino. Escapando a las
tendencias subordinacionistas, reconoce al Logos como preexistente, divino, creador y
encarnado. Asimismo, sus escritos demuestran que es consciente de la actividad redentora
y reveladora de Cristo.

Por ultimo, es necesario destacar que el uso del término Adyog como titulo
cristologico en Ireneo, no guarda relacion con las doctrinas neoplatonicas; antes bien, esta
en contra de la falsa interpretacion de este vocablo conforme a las teorias gnosticas de la
época. En este sentido, para el obispo de Lyon es claro que los gnosticos estaban usando
el término Adyog del prologo y lo “han transferido a su propio sistema”, confiriéndole las
caracteristicas de “su hipotesis™.!

En este punto se nota una diferencia con Justino, ya que Ireneo no trata de
conciliar la fe cristiana con la filosofia griega, sino que en todo momento demuestra la
superioridad de la revelacion biblica. Tampoco intenta presentar a Cristo en el vehiculo de
la filosofia especulativa. Por el contrario, se apoya en la ensefianza biblica de Cristo como

el Logos hecho carne, quien era con Dios y quien era Dios.”

Atanasio

Finalmente Atanasio, simbolo de la ortodoxia del tercer siglo, mantiene una

'Trenaeus, Against Heresies, 1, 9:2 (The Ante-Nicene Fathers, 329) (énfasis
agregado).

*Lukito, 114; Irenaeus, Against Heresies,, 111, 18:1 (The Ante-Nicene Fathers,
446).



99

cristologia similar a la de Ireneo basandose en el Nuevo Testamento y evitando la
interpretacion alegorica de sus precursores en Alejandria. Por este motivo, su doctrina del
Logos no difiere del prologo juanino. Por el contrario defiende la literalidad de éste
afirmando la preexistencia, divinidad y encarnacion del Logos. Logra imponerse asi, a la
tendencia subordinacionista de Clemente, Origenes y sobre todo a la herejia arriana.

Segtin E. P. Meijering, si bien Atanasio fue influenciado por la ontologia platdnica,
hace claro que “el Hijo como el Logos es ontoldgicamente igual al Padre y no es inferior”.!
De este modo, aunque es influenciado por el helenismo, no accede a elaborar su cristologia
o0 a presentar a Jests en base a los presupuestos filosoficos griegos. Mas bien, se dedica a
reparar los errores de los que habian concebido al Logos en términos del demiurgo
platdnico.

En general, su cristologia no difiere de la de Ireneo o Juan. Al contrario, el énfasis

en la cualidad redentora del Logos armoniza con el objetivo del cuarto evangelio (20:31).

Interpretaciones Modernas
Las interpretacion moderna del Logos juanino tiene tres aspectos fundamentales.
Primero, se han propuesto distintas explicaciones dependiendo de los antecedentes del
evangelio. Segundo, los intérpretes han tratado de explorar el uso juanino del vocablo de
acuerdo a la intencion del evangelista. Y tercero, se han concentrado en las connotaciones
ecuménicas del término, fundamentando en el concepto del Logos juanino el pluralismo

religioso. A continuacion se evaluard el primer grupo de interpretaciones teniendo en

'E. P. Meijering, Ortodoxy and Platonism in Athanasius: Synthesis or Antithesis
(Leiden: E. J. Brill, 1968), 117.



100

cuenta el problema del trasfondo.

El Problema del Trasfondo

El uso juanino del término A6yog presenta una multiplicidad de soluciones,
dependiendo de las fuentes que los comentadores creen que Juan esta empleando. A su
vez, los intérpretes fundamentan las distintas hipdtesis del trasfondo apoyados en el uso de
este vocablo. Esta tautologia argumentativa se produce por la compleja historia del
término y por la discusion de las fuentes del evangelio.

Sin embargo, es posible evaluar las distintas interpretaciones basadas en los
antecedentes del evangelio considerando comparativamente las distintas posibilidades que
han sido propuestas. Como ya fue presentado, un grupo de eruditos estudia el uso juanino

del término A6yog de acuerdo al trasfondo del Antiguo Testamento.

Antiguo Testamento

En general, los intérpretes que sugieren un antecedente veterotestamentario para el
vocablo A6yog en el prologo, consideran que el apostol esta haciendo referencia al
concepto de la palabra y sabiduria creadora del Antiguo Testamento o a la Tora.! En todo
caso, enfatizan el caracter revelador del Logos juanino. Para esto argumentan que Juan
dirige su evangelio a una audiencia judia o cristiana, conocedora del concepto y la
terminologia empleada en el prélogo. Los destinatarios necesitan conocer o rememorar la
suprema revelacion de Dios en el Mesias, Jesucristo. De acuerdo a estos intérpretes, el

Logos del cuarto evangelio, es el cumplimiento de la promesa mesianica del Antiguo

'Véase pag. 69-71.



101
Testamento, que se presenta como preexistente, creador y encarnado para traer la
revelacion y redencion a los hombres.

Las interpretaciones presentadas por este grupo de comentadores no se diferencian
del uso juanino del término A6yog. Varios indicios demuestran que el Logos juanino tiene
un trasfondo veterotestamentario. En primer lugar, el lenguaje del evangelio. J. B.
Lightfoot dice que con excepcion del Apocalipsis el cuarto evangelio es el mas judio del
Nuevo Testamento.' La presentacion de Jestus como “el buen pastor”, “la vid”, “el
Mesias”, “el Siervo de Jehova”, “el Rey de Israel”, “el profeta”, etc., sugeriria que el
pensamiento teologico de Juan procede eminentemente del Antiguo Testamento.” Lo
mismo puede decirse de los dichos “Yo Soy” y la presentacion de figuras claves para el
judaismo como Abraham y Moisés.” “Por otro lado, del uso que Jesus y el autor del
evangelio hacen del Antiguo Testamento se asume que todas las Escrituras sefialan a

Cristo. El es el cumplimiento del Antiguo Testamento, y este hecho guia la interpretacion

de los conceptos del evangelio”.*

Judeohelenismo
Los autores que tratan de explicar el Logos juanino a partir de los antecedentes

judeohelénicos del evangelio argumentan: 1) el empleo filénico del término, 2) la

'J. B. Lightfoot, Biblical Essays, 135, citado en Barclay, 137.
’Brown, LX.

*Para evidencias adicionales sobre el lugar del Antiguo Testamento en el evangelio,
véase: Pereyra, Introduccion general a los evangelios, 143, 144.

‘Ibid., 144.



102

referencia al concepto de sabiduria de la literatura sapiencial, y 3) los mitos y teorias de la
época respecto al Logos. Sin embargo, ciertas caracteristicas del Logos juanino y del
evangelio en general, permiten establecer diferencias con el uso helénico del término.'

En primer lugar, se advierte que el uso filonico del término Adyog difiere del
juanino. Por lo menos cinco razones pueden ofrecerse. Primero, Filon de Alejandria es
contemporaneo del autor del evangelio y por lo tanto, seria dificil que el apdstol hubiera
conocido sus escritos. Segundo, existe consenso entre los eruditos que el concepto
filonico del Logos procede del estoicismo, a diferencia del juanino derivado del Antiguo
Testamento.” Tercero, aunque Filon consideraba mayormente el Logos como un ser
intermedio, es dificil establecer un significado definido y puntual del Logos como en el
cuarto evangelio.” Cuarto, si bien en los escritos del alejandrino se presenta cierta
personificacion del Logos, nunca se lo hace en los términos del evangelio, donde el Logos
se encarna, vive y muere por la humanidad.* Quinto, Filon no declara la preexistencia del
Logos;’ y, por Giltimo, en el evangelio no existe ninguna referencia o alusion a los escritos
filonicos (excepcion hecha de esta aparente mencion del Logos). Dadas estas diferencias

no es posible interpretar el Logos juanino a partir de la concepcion filonica.

'Véase pag. 71-77.
*Moreno, 418.

*H. Bavinck, The Doctrine of God (Grand Rapids: William B. Eerdmans
Publishing Company, 1951), 260-264; W. F. Howard, Christianity According to John
(Filadelfia: S/E, 1946), 34-56, citados en Hendricksen, 73.

“Bernard, cxl.

*Ibid.



103

En segundo lugar, la hipotesis de que el uso del término Adyog en el prologo de
Juan refiere al mito judeohelenistico de la sabiduria personificada tiene ciertas fortalezas y
debilidades. Dos elementos pueden citarse en favor de esta teoria. 1) El concepto de la
sabiduria personificada se hallaba bastante extendido en el primer siglo. Asi lo demuestran
los escritos sapienciales, en los que la sabiduria adquiere un papel preponderante. 2)
Tanto en la literatura sapiencial como en el prologo, la sabiduria o el Logos aparece como
preexistente, creador y revelador.

Sin embargo, es posible notar ciertas diferencias. Primero, para Juan la palabra es
personal y llega a ser encarnada, siendo identificada con Jesucristo. “Sabiduria, si bien es
personificada, permanece como un concepto abstracto. Esta presente en el mundo pero no
es identificada con la humanidad a través de un acto de encarnacién”.! De acuerdo a
Cullmann, “aGnicamente en el campo del Alejandrinismo en el judaismo helenista, es que
encontramos al Logos o a la sabiduria convertidos en hipdstasis”.> Ademas, “las
personificaciones de la Sabiduria en la literatura sapiencial tienen un caracter poético que
no es igualado con el modo de existencia del Logos en Jn. 17.°

Segundo, el lenguaje del libro de Sabiduria, al igual que el de Filon, refleja tanto la

influencia del estoicismo como la del Antiguo Testamento. Por lo tanto, no se puede

asegurar la dependencia juanina de esta literatura, sino mas bien, un trasfondo

'Vanderlip, 53.
?Cullmann, 295.

Ridderbos, 34.



104

veterotestamentario comun.! Ademas, si bien es cierto que el concepto de la sabiduria
personificada estuvo difundido en el primer siglo, no significa necesariamente que hubiera
tenido que ser usado por Juan.

Tercero, la mayoria de los comentadores que interpretan el Logos juanino de
acuerdo al trasfondo judeohelénico, defienden la composicion del evangelio por parte de
una escuela o comunidad juanina influenciada por los mitos contemporaneos acerca de la
sabiduria.> Aunque se han presentado distintos argumentos para esta afirmacion, la
hipdtesis de una autoria corporativa carece de fundamentos historicos y exegéticos serios.
Ademas, desde tiempos muy remotos la tradicion cristiana atribuye la paternidad literaria
uninimemente a Juan, hijo de Zebedeo, el discipulo amado.> Por este motivo, la teoria de
Haenchen, por ejemplo, de una comunidad que exalta en el prélogo la encarnacion de la
sabiduria discrepa tanto con el evangelio (21:24) como con el testimonio histdrico de la
tradicion.

Cuarto, la propuesta de un mito como trasfondo y base para el Logos juanino
elimina toda literalidad del evangelio en cuanto a sus caracteristicas como ser preexistente,
divino, creador, encarnado, revelador y salvador. El tratamiento del Logos como un
concepto tal, declara al evangelio como una obra sincrética producto de la religiosidad

popular del primer siglo.*

"Bernard, cxxxix.
*Véase pag. 74 , nota 2.
*Nichol, 5: 674.

*Kiimmel, 282.



105

Quinto, el caracter helénico del término A6yog es insostenible debido a la
presentacion esencialmente judia de Jesus en el cuerpo del evangelio.'

Tomando en cuenta estas discrepancias, se puede concluir que la interpretacion del
término Adyog segln el trasfondo judeohelénico se diferencia en multiples aspectos del uso
juanino del vocablo.

La singularidad del Logos juanino como titulo cristolégico en el Nuevo

Testamento ha generado la busqueda de un trasfondo cristiano para la expresion.

Cristianismo

Por un lado, Miller defiende que el término A6yog aplicado a Cristo es producto
del desarrollo del concepto por parte del autor.” Esta interpretacion secciona el evangelio
en tres partes: el prologo, el cuerpo del libro y el capitulo 21. Aunque novedosa, no tiene
en cuenta el lenguaje y estilo uniforme del evangelio que ha llevado a consensuar la unidad
del evangelio entre los eruditos.’ Por lo demds, la hipdtesis carece de fundamento
historico.

Por otro lado, algunos exégetas consideran que el término pertenece al vocabulario
corriente de la iglesia o al himno que contiene el prologo.* Otros creen que el empleo del

vocablo AGyog en sentido cristologico es una originalidad juanina.’

'Guthrie, 328.

*Ver pag. 78.

’Bultmann, 13.

*G. B. Caird, 331-332; Vanderlip, 56; Garcia-Moreno, 417.

’Conzelmann, 336; Ridderbos, 36; Nichol, 872.



106

Con respecto a la primera afirmacion, no existe evidencia historica anterior al
evangelio que acredite el uso del término AGyog como titulo cristologico.! También es una
hipdtesis aun no comprobada, que el autor tomara un himno de la liturgia cristiana como
base para el prologo. Ademads, la evidencia lingiiistica y estilistica indica que el mismo
autor del prologo es el autor del resto del evangelio.

Sin embargo, seria apropiado admitir que el vocablo Adyog tenia cierta resonancia
en la iglesia cristiana del primer siglo. El Nuevo Testamento pareciera sugerir el uso de
este término indicando la “Palabra de Dios” o el mensaje cristiano.’

En relacion a la segunda interpretacion, el hecho que Juan es el unico escritor del
Nuevo Testamento que utiliza el titulo Logos en sentido cristologico, y que también
emplea el vocablo en la primera epistola (1:1) y el Apocalipsis (19:13) para referirse a
Cristo, sugiere que se trata de un titulo eminentemente juanino, considerando que en estas
dos ocurrencias el apostol no utiliza un himno. Por consiguiente, la teoria de un uso
original, propiamente juanino del término A6yog, no presenta contradicciones importantes.

Por otra parte, es necesario evaluar la hipotesis gndstica del Logos juanino.

Gnosticismo

Se han propuesto ciertos paralelismos entre el gnosticismo y el cuarto evangelio.*

"Lenski, 4: 29.
*Vanderlip, 57.
*Véase pag. 20-23.

*Especialmente por Bultmann en su comentario. También Ernst Kéisemann, para
quien el evangelista era practicamente un gnostico (Ernst Kdsemann, Jesu letzter Wille



107

Por ejemplo, la existencia de un dualismo en declaraciones juaninas tales como “luz” y
“tinieblas”, “verdad” y “mentira”, mundo de “arriba” y mundo de “abajo’; expresiones
como “luz del mundo”, “pan de vida”, “agua de vida”. También, el empleo del término
A6yog para indicar un ser portador de la revelacion divina. En este ultimo aspecto, se
enfatiza la semejanza en la funcién reveladora y salvadora del Logos juanino y gnostico.'

No obstante, también existen numerosas diferencias. En primer lugar, “Bultmann
presupone que en este evangelio hay un trasfondo gnostico, y luego intenta reconstruir ese
hipotético trasfondo apoyandose principalmente en el mismo evangelio. Se ha sefalado
repetidas veces que ese modo de proceder se mueve en un circulo vicioso”.”> Ademads, no
hay indicios de que la literatura con la que compara el evangelio sea anterior a éste; las
evidencias indican todo lo contrario, siendo mas factible que el evangelio haya influenciado
tales obras.’

En segundo lugar, si bien no esta excluida la posibilidad de un gnosticismo

precristiano, la teologia del evangelio es radicalmente distinta. Todos los paralelos que se

nach Johannes 17, 3 [Tubingen 1971], citado en De la Fuente, 496).

'Sin embargo, los conceptos de salvacion y redencion difieren entre el cristianismo
y el gnosticismo.

*De la Fuente, 502. “Bultmann no coment6 propiamente el evangelio de Juan, sino
el que ¢l mismo intentd reconstruir” (Ibid., 506).

*Tanto las Odas de Salomon como los escritos mandeos son posteriores a Juan. El
sistema mandeo se origind en el Iraq meridional hacia el siglo V dC. bajo el influjo de
doctrinas docetistas, marcionitas y maniqueas. Es posterior al cristianismo (Albright, 288).
“El intento de derivar el cuarto evangelio de fuentes mandeas es ya una curiosidad de la
investigacion” (H.E.W. Turner, The Pattern of Christian Truth [London: S/E, 1954], 113,
citado en Beasley-Murray, CLVII).



108

han argumentado, encuentran su lugar en el Antiguo Testamento.'

Por ultimo, las caracteristicas juaninas del Logos no concuerdan con las del
mediador gnostico. El ser preexistente, divino y encarnado contrasta con la creacion,
cuasidivinidad y naturaleza impersonal del Logos gndstico. De este modo, la explicacion
del Logos juanino de acuerdo al gnosticismo se diferencia en multiples aspectos con el
evangelio.

Para concluir con las interpretaciones que entienden el uso juanino del vocablo
A6yoc en base a su trasfondo, es necesario considerar las semejanzas y diferencias con los

targumes rabinicos.

Targumes

Esta teoria, que por un tiempo se consider6 la solucion al problema del concepto
juanino del Logos, ya no tiene defensores. Varios son los argumentos que se proponen en
su contra. Primero, aunque exponen tradiciones orales antiguas, la composicion de los
targumes se remonta al siglo III o IV. Por lo tanto, no es seguro que el autor del
evangelio haya conocido la practica de suplantar el nombre Yahvé por el término memra
en la lectura de las escrituras de la sinagoga.” Segundo, el uso del vocablo memra “es s6lo
una paréfrasis del nombre divino para evitar irreverencia”.’ Si como ya fue presentado, el

autor del evangelio estd haciendo referencia al concepto de la Palabra de Dios del Antiguo

"Para un panorama detallado de las diferencias entre el gnosticismo y el
cristianismo, véase, Brown LII-LVI; De la Fuente, 591-506.

2Tobin, ABD, 4:352, 353).

’Schnackenburg, 485.



109

Testamento, el término memra no refiere este concepto.' Por lo tanto, entre el Memra
targimico y el Logos juanino existe una similaridad seméntica, no conceptual.?
Por otra parte, se ha interpretado el Logos juanino en base al proposito del

evangelio.

El Problema del Propdsito

Como se ha visto en el capitulo anterior, ciertos comentadores interpretan el uso
juanino del término Adyog en relacion con el propoésito del evangelio. Sin embargo, como
John A. T. Robinson ha expresado, “la cuestion del destino y propdsito del evangelio esta
tan ampliamente abierto como ha estado siempre”.> No es posible ni es el propdsito de
esta investigacion exponer las distintas interpretaciones en cuanto al proposito y los
destinatarios del evangelio. No obstante, en la evaluacion de las interpretaciones del
Logos juanino sera necesario referir las diferentes hipotesis y compararlas con las

evidencias internas y externas del evangelio.

Proposito Evangelistico
La presuposicion principal de esta interpretacion es que el término Adyog era un
concepto ampliamente conocido tanto para judios como para gentiles, y que para ambos

evocaba un concepto religioso importante. Otra suposicion es que el autor del evangelio

'Los vocablos arameos para expresar el concepto de la “palabra de Yahweh” son
“pitgama’ y ocasionalmente “milla” (Manson, 147).

*Tobin, ABD, 4: 352.

*John A. T. Robinson, “The Destination and Purpose of St. John’ Gospel”, NTS 6
(1959-1960): 117.



110
quiere presentar a Jesus en términos helénicos para ganar la simpatia del mundo griego y
recomendar al cristianismo como una “filosofia respetable™.’!

Por un lado, existen ciertos indicios que avalan esta interpretacion. Primero, el
concepto griego del Logos estaba ampliamente difundido en el ambiente del primer siglo.
Asi lo indica el ejemplo de Filon de Alejandria, que utiliz6 ampliamente la idea del Logos
griego. Ademas, ya en el siglo 11, los apologistas también lo emplearon en este sentido.
Segundo, el propdsito evangelistico de Juan, pareciera afianzar la hipétesis del uso del
término A&yog con un objetivo misionero.

Por otro lado, las evidencias a las que se enfrenta esta teoria son multiples.
Primero, en los ultimos afios se ha incrementado el numero de eruditos que a partir del
destacado trasfondo veterotestamentario del evangelio subrayan una audiencia
principalmente judia.” Segundo, si bien el sentido de 20:31 parece confuso debido al
problema textual, diversos trabajos exegéticos defienden un proposito evangelistico
dirigido al pueblo judio, para que aceptara que “Jesus es el Cristo (Mesias), el Hijo de
Dios”.> Tercero, aunque continie en discusion el propdsito y los destinatarios del

evangelio, el apostol Juan utiliza el término A6yog en la introduccion de la primera epistola

y en el Apocalipsis. Teniendo en cuenta que estos escritos eran dirigidos a la iglesia

'Ver pag. 80-81.
’Edwards, “Xarin Anti Xaritos...”, 10.

*Véase, D. A. Carson, “The Purpose of the Fourth Gospel: John 20:31
Reconsidered”, JBL 106, (1987): 640; K. Bornhaiiser, Das Johannesevangelium eine
Missionsschrift fiir Israel (Giitersloh: Bertelsmann, 1928), citado por Robinson, “The
Destination and Purpose of St. John’ Gospel”, 126; T. C. Smith, Jesus in the Gospel of
John. Study of the Evangelist’s purpose and meaning (Nashville: Abingdon Press, 1959),
citado en Veloso, Comentario del evangelio de Juan, 28.



111

cristiana, no existe apoyo para suponer que trataran de atraer la atencion del mundo griego
al emplear el vocablo. Cuarto, si el proposito de la expresion era referir el Logos griego
para identificarlo con Jesus, el evangelio aunque bien intencionado no dejaria de ser
sincrético, como fue planteado. Por el contrario, la evidencia interna no indica el intento
de conciliar creencias diferentes. Ademas, no existe en el evangelio ninguna alusion al
estoicismo o a las demds doctrinas filosoficas griegas excepto si se considera el uso de
A6yoc en este sentido. De ser asi, las interpretaciones de Justino y la teologia pluralista no
harian més que repetir la propuesta del evangelista. Quinto, si el autor hubiera tenido la
intencion de cautivar la atencion de su audiencia helénica, resultaria extraio que utilizase
la expresion év &py 1) en referencia al comienzo del Antiguo Testamento. Por el contrario,
el empleo de estas palabras pareciera indicar que la audiencia era judia o cristiana,
considerando que tanto unos como otros usaban la LXX. Por ultimo, no sélo 1:14 donde
se describe la encarnacion del Logos hubiese resultado negativo para captar el interés de
los destinatarios, sino también la declaracion de preexistencia y divinidad de 1:1;
reconociendo que en los sistemas filosoficos griegos el Logos era un ser creado

cuasidivino.

Proposito Antiherético
En forma similar a la interpretacion anterior, los comentadores que defienden una
razon antiherética en el uso del término Adyog argumentan que el autor quiere refutar las

herejias cristologicas derivadas del sincretismo del cristianismo con los distintos sistemas



112

religiosos de la época.’

Por una parte, esta teoria posee algunos elementos dignos de considerar. Primero,
el testimonio de varios Padres de la Iglesia parece corroborar el origen apologético del
evangelio. El primer testimonio se halla en Ireneo, quién declara que Juan “al anunciar su
Evangelio queria rebatir la herejia propagada entre los hombres de Cerinto y, mucho antes
que ¢l, por los llamados nicolaitas, una ramificacion de aquella que, con falso nombre, se
llama gnosis”.> Segundo, en las primeras dos epistolas el apostol enfrenté ciertas ideas
erroneas en cuanto a la naturaleza de Cristo. Segln Juan, los disidentes negaban el
mesianismo de Jesus (1 Jn. 2:22-23) y su encarnacion (2 Jn. 7).

Por otra parte, hay evidencias que parecieran negar el caracter antiherético del
término A6yog y del evangelio en general. Primero, si bien es cierto que existio un
gnosticismo incipiente a fines del primer siglo, las diferentes sectas heréticas se
diseminaron recién en el segundo siglo, después de la muerte del apostol. Segundo, en
palabras de M. Veloso,

si el evangelio es una discusion contra los cristianos heréticos, Juan no habria

producido una obra muy destructora para sus creencias: poco habla contra las ideas

del hereje Cerinto que algunos presentaban como el objetivo del ataque de Juan.

Aunque podrian encontrarse mas referencias en Juan que parezcan una refutacion a

los ebionitas o a los docetistas, no parecen ser suficientes como para justificar la

tesis de que un motivo tal haya sido especialmente importante en la mente del
evangelista.’

'Véase pag. 81, 82.

*Ireneo, Adversus Haereses 111, 11:1, citado en Pereyra, Introduccion general a los
evangelios, 153.

*Veloso, Comentario del evangelio de Juan, 26.



113

Tercero, ni siquiera en la primera epistola el término Adyog parece ser usado en forma
antiherética. En el prologo (1 Jn. 1:1-1) se lo describe como la “Palabra de Vida” (BJ).
Segun H. van den Bussche, esta expresion refiere la palabra de Dios del Antiguo
Testamento." En forma similar, el Apocalipsis no tiene un propdsito apologético y no
obstante designa a Jestis como Logos. Cuarto, Victorino de Pettau (m. 305) menciona a
Valentin, Cerinto y Ebidon como responsables de las herejias que aparentemente combate
Juan; sin embargo, tanto los cismas de Valentin como Ebion tuvieron lugar en el segundo
siglo.” Es importante considerar que los testimonios de Ireneo, Victorino de Pettau y
otros estdn en el contexto de la lucha cristologica de los siglos [T al V.

En vista de las consideraciones precedentes, resulta dificil afirmar el uso juanino de
A6yog con un propoésito antiherético. Sin embargo, es posible admitir que el evangelio
conduciria a los cristianos a una cotrrecta interpretacion de la naturaleza y mision de Jesus.

En resumen, el apostol escribio para “preservar la historia de Jesus y su verdadera
comprension teoldgica ... aunque estaba consciente de la necesidad de fortalecer a los
cristianos”.> En este sentido, la declaracion de Clemente de Alejandria en cuanto a la
naturaleza del evangelio pareciera ser la mas acertada: “Juan, percibiendo que los hechos

corporales habian sido claros en el evangelio... compuso un evangelio espiritual”.*

'Van den Bussche, 90.

*Victorino de Pettau, en su comentario de Ap. 11:1. También Jerénimo ofrece una
declaracion similar. Véase, Pereyra, Introduccion general a los evangelios, 154.

*Veloso, Comentario del evangelio de Juan, 26.

*Eusebio, Historia Eclesidstica, V1, 14:7, citado en Morris, 1: 26.



114

Finalmente, es necesario evaluar las interpretaciones pluralistas del Logos juanino.

La Interpretacion Pluralista del Logos Juanino

Desde principios del siglo XX, el cristianismo ha experimentado un cambio
progresivo de paradigma eclesiologico. Las distintas iglesias protestantes, iniciaron
acciones en busca de la cooperacion y unidad mundial del cristianismo.! Al mismo tiempo,
la aceptacion del método historico-critico a través de la enciclica Divino afflante spiritu
(1943) por un lado, y el Concilio Vaticano II (1962-5) por el otro, produjeron un cambio
historico en la eclesiologia catolica.” Este proceso de unidad ha sido denominado
ecumenismo.

Pero el movimiento ecuménico, no solo intenta abrir el didlogo y buscar la unién

"Entre los eventos destacados en el proceso ecuménico se encuentra la Conferencia
Misionera Mundial de 1910, celebrada en Edinburgh, que marcé el principio del
ecumenismo moderno. En 1948 se constituy6 el Consejo Mundial de Iglesias. La
preocupacion evangélica del ecumenismo moderno dio lugar, en 1921, a la formacion del
Consejo Misionero Internacional. El movimiento hacia el ecumenismo doctrinal llevo, en
1927, a la convocatoria de la Primera Conferencia Mundial de la Fe y el Orden. La
Segunda Conferencia Mundial de la Fe y el Orden se celebré en Edinburgh en 1937
(“Movimiento ecuménico”, Enciclopedia Microsoft Encarta 99).

*Entre los documentos destacados se encuentran: la Lumen gentium, Unitatis
Redintegratio, y sobre todo la Gaudium et spes que impulsaron el movimiento ecuménico
(Rufino Velasco, La iglesia de Jesuis: Proceso historico de la conciencia eclesial,
[Estella: Editorial Verbo Divino, 1992], 233). El decreto sobre el ecumenismo,
promulgado en 1964, no hablaba ya de confesiones y creencias “cismaticas” sino de
“hermanos separados” y deploré los pecados en contra de la unidad cometidos durante
afios tanto por catolicos como por protestantes. En la clausura del Concilio Vaticano 11, se
cred un grupo de trabajo conjunto entre el Vaticano y el Consejo Mundial de las Iglesias y
fueron constantes las conversaciones oficiales entre catdlicos y protestantes. De modo
significativo, el grupo de trabajo conjunto declar6é en 1967 que no existian dos
movimientos ecuménicos sino s6lo uno (“Movimiento ecuménico”, Enciclopedia
Microsoft Encarta 99).



115

entre las iglesias cristianas, sino también entre todas las religiones del mundo."'

Dentro de este movimiento, se han desarrollado diferentes teorias como el
universalismo,” el naturalismo teista’ y la completa inclusividad de los hombres en Cristo,
entre otras.* Sin embargo, la tendencia ecuménica que adquiere cada vez mayor
importancia en la teologia moderna es el pluralismo religioso. G. Occhipinti afiade, que
ademas de la aceptacion del método historico-critico y el Concilio Vaticano II que
favorecieron el desarrollo del ecumenismo y del pluralismo, es importante destacar como
sus causas, el afan por asimilar las instancias del pensamiento filos6fico contemporaneo, la
apertura ecuménica de las confesiones no cristianas, la secularizacion, la influencia del

marxismo, la conciencia del cambio de situacion pastoral y el problema hermenéutico.’

'Bert Beverly Beach, Ecumenism: Boon or Bane? (Washington: Review and
Herald Publishing Association, 1974), 155, 156.

*El universalismo proclama la victoria absoluta de Dios sobre todo lo creado. Por
lo tanto, ninguna persona escapara de la salvacion. No existe el castigo para el pecado,
salvo las consecuencias de esta vida. La afirmacion de que todos los hombres serdn salvos
aparece a lo largo de toda la historia del cristianismo, sin embargo es un principio
subyacente en la teologia moderna (“Universalimo”, Enciclopedia Microsoft Encarta 99).

*El naturalismo teista, mientras no niega la existencia de Dios, ve el universo total,
incluido el hombre, sujeto a leyes naturales. La religion es vista como una parte de la
evolucion social del hombre. De acuerdo a esto, las religiones pueden diferir en
manifestaciones y grados de desarrollo, pero son todas semejantes en clase y calidad
(Peters, 3).

‘Esta corriente asegura la salvacion de toda la humanidad en Cristo, sin distincion
de religiones. No es necesario creer en ¢l ni arrepentirse, pues Cristo es “el Cordero de
Dios que quita el pecado del mundo”’(Ibid).

>G. Occhipinti, “Pluralismo teologico”, Diccionario teoldgico enciclopédico, ed.
Luciano Pancomio y Vito Mancuso (Estella: Editorial Verbo Divino, 1995), 773.
Ademas, el origen de la teologia pluralista se halla en algunos presupuestos de naturaleza
filosofica y teologica. Entre ellos pueden mencionarse “la actitud relativista con relacion a



116

La interpretacion pluralista trabaja con dos presuposiciones basicas. En primer
lugar, las religiones son fendmenos culturales que atienden a una realidad divina comtn o
bien, que responden a la necesidad religiosa del ser humano. En segundo lugar, el empleo
del método historico-critico posibilita una aproximacion a los libros sagrados de las
distintas religiones, los cuales son considerados como textos literarios que no
necesariamente reflejan una realidad historica.' Paul Tillich se referia a las virtudes del
criticismo historico de esta manera:

A la critica historica le debemos en gran parte nuestra actual comprension de la

evolucion experimentada por los simbolos cristologicos. Ahora, la teologia puede

usar de nuevo tales simbolos, porque han sido liberados de las connotaciones

literalistas que los hicieron impropios para la teologia y los convirtieron en una

innecesaria piedra de escandalo para quienes deseaban comprender el sentido de

los simbolos cristianos. Esta es una de las grandes aportaciones con que la
investigacion cientifica ha contribuido al desarrollo de la teologia y a la inteligencia

la verdad, en virtud de lo cual aquello que es verdad para algunos no lo es para otros; la
contraposicion radical entre la mentalidad 16gica atribuida a Occidente y la mentalidad
simbolica atribuida a Oriente; el subjetivismo de quien, considerando la razén como unica
fuente de conocimiento, se hace “incapaz de levantar la mirada hacia lo alto para atreverse
a alcanzar la verdad del ser”; la dificultad de comprender y acoger en la historia la
presencia de eventos definitivos y escatoldgicos; el vaciamiento metafisico del evento de la
encarnacion historica del Logos eterno, reducido a un mero aparecer de Dios en la historia;
el eclecticismo de quien, en la busqueda teologica, asume ideas derivadas de diferentes
contextos filosoficos y religiosos, sin preocuparse de su coherencia y conexion sistematica,
ni de su compatibilidad con la verdad cristiana” (Congregacion para la Doctrina de la Fe,
“Declaracion Dominus Iesus, Sobre la unicidad y la universalidad salvifica de Jesucristo y
de la Iglesia”, [http://www.aica.org], noviembre de 2000).

'"Patrick Henry, New Directions in New Testament Study (Philadelphia: The
Westminster Press, 1979), 23. En este sentido, bien se ha reflexionado de que esta
hermenéutica también es el resultado de las corrientes de pensamiento modernas. Aunque
se justifica en proseguir la rigurosidad cientifica y objetiva, en realidad no deja de ser una
ideologia teoldgica humanista. Véase, Eta Linnemann, Historical Criticism of the Bible:
Methodology or Ideology? Trad. Robert W. Yarbrough (Grand Rapids: Baker Book
House, 1990).



117

de la fe. Tales concepciones cientificas no constituyen el fundamento de la teologia
ni de la fe, pero protegen a ambas contra la supersticion y lo absurdo.'

En base a estos presupuestos, las declaraciones biblicas del prélogo en cuanto a la
naturaleza y actividad del Logos son consideradas mitologicas.” De acuerdo con esto, el
pluralismo religioso propone que el Logos esta presente en todas las religiones. El Logos
juanino es s6lo una muestra de que la revelacion se da en todas las religiones. En este
sentido, el Logos se manifestd en Jesus, pero Jesus no es la totalidad del Logos.

Dentro de la interpretacion pluralista, una posicion moderada sostiene que Jesus es
el modelo, pero no el unico mediador de la salvacion. Mientras tanto, una corriente mas
radical defiende que no existen diferencias entre ¢l y los otros mediadores.

Es posible advertir algunas semejanzas con el prélogo del cuarto evangelio como la
trascendencia del Logos y su revelacion a los hombres. Sin embargo, también surgen
claras diferencias que no s6lo contrastan con la teologia juanina sino también en la
neotestamentaria.’

En primer lugar, en lo que respecta a la naturaleza e identidad del Logos, el
prologo declara que era Dios y hombre (1:1,14). El autor identifica al Logos como
Jesucristo (1:18). En todo el evangelio no aparece una division entre la humanidad y

divinidad del Logos o entre este y la persona de Jesucristo. Para el evangelista, Jesus es

'Tillich, 2: 152 (énfasis agregado).

*George V. Reyes, “El evangelio de Juan: historia o literatura”, RB 61 (1999): 1;
M. C. de Boer, “Narrative Criticism, Historical Criticism, and the Gospel of John”, JSNT
47 (1992): 35, 47.

“Es contrario a la fe cristiana introducir cualquier separacion entre el Verbo y
Cristo” (Congregacion para la Doctrina de la Fe, 10).



118

totalmente Dios y totalmente hombre.'

La interpretacion pluralista de que el Logos habitd en el ser humano Jesus es
extrafia a la cristologia del evangelio. El prologo declara que el Logos se hizo carne, se
hizo un ser humano; no que habité en un hombre.> Juan no describe al Mesias como un
ser abierto a la inmanencia, sino como un ser preexistente (8:58; 17:5, 24), divino (20:28),
creador (1:3) y encarnado (1:14). Jesus es “el Mesias, el Cristo”, “el Hijo del Dios” que
ha “venido al mundo” (4:25; 6:69; 11:27), el “Hijo del Hombre” anunciado por Daniel.?
La totalidad del Logos es Jesus. Asimismo, en distintas afirmaciones, Jests el Logos,
manifiesta proceder del cielo* y ser enviado por Dios.” Ademds,

es significativo que todo el Nuevo Testamento no contenga ninguna afirmacion de

Jesus que diera a entender una realizacion personal de la relacion entre el

hombre Jesus y el Logos divino, asi como tampoco una polaridad entre el Logos
divino y el hombre Jests... El Nuevo Testamento no conoce otra polaridad que la

'Asi parecieran sugerirlo multiples declaraciones, entre ellas: “también decia que
Dios era su propio Padre, haciéndose igual a Dios” (5:18); “Yo y el Padre uno somos”
(10:30); “Yo soy en el Padre y el Padre en mi” (14:10; cf. 17:21, 22 ); “Sefior mio y Dios
mio” (20:28); “Jesus es el Cristo, el Hijo de Dios” (20:31).

*“Jesus es el Hijo unigénito del Padre; hay una identidad personal entre el Verbo
que en el principio estaba con Dios y el que se hizo carne (Jn.1:1, 14). Asi pues, no hay
muchos rostros del Logos en los que este se manifieste, sino uno solo, Jesus de Nazareth”
(Luis Landaria, S.J., “Reflexiones sobre la declaracion ‘Dominus Iesus’ de la
Congregacion para la Doctrina de la Fe: El Logos encarnado y el Espiritu Santo en la obra
de la salvacion”, L ’Osservatore Romano, 29 de septiembre de 2000, 7).

3In. 1:51; 3:13, 14, 31, 34; 5:27; 6:27, 62; 8:28; 12:23, 34; 13:31. Cf. Dn. 7:13,
14.

*Porque he descendido del cielo” (Jn. 6:38; cf. 3:13, 31, 34; 6:33-35); “Yo sali de
Dios” (16:27); “Sali del Padre, y he venido al mundo; otra vez dejo el mundo, y voy al
Padre” (16:28).

*Jn. 6:29, 39, 40; 7:16, 18, 28, 33; 8:16, 18; 12:44-46, 49; 17:18, 25; 20:21.



119

del Padre y Cristo.'

Teniendo en cuenta estas declaraciones, la pretension pluralista de separar al hombre Jesus
del Logos divino no encuentra lugar en la teologia neotestamentaria

En segundo lugar, es posible advertir diferencias en relacion a la mision del Logos.
Con el objetivo de equiparar el cristianismo con otras religiones, las interpretaciones
pluralistas anulan la universalidad salvifica y reveladora de Jests argumentando que ¢l es el
modelo, o bien que es igual a los fundadores de las demads religiones. Sin embargo, las
declaraciones del prologo se oponen a esta reduccion de su mision. Desde el inicio mismo
del evangelio se enfatiza la universalidad de accion en el mundo. Dado que ¢l es Dios,
“todas las cosas por ¢l fueron hechas” (1:3). “En ¢l estaba la vida y la vida era la luz de
los hombres™ (1:4). “Aquella luz verdadera, que alumbra a todo hombre, venia a este
mundo” (1:9).

La presentacion cosmoldgica y universal de Jestis como el Logos divino se opone a
la parcializacion pluralista. Asimismo, en el resto del evangelio se presenta a Jestis como
el Salvador del mundo, “he aqui el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo”
(1:29). Jesus es visto desde una perspectiva soteriolégica mundial. No intenta el
evangelio presentar a Jesus como una de las manifestaciones del Logos, mas bien dice:
“Porque tanto am6 Dios al mundo que dio a su Hijo tnico, para que todo el que crea en €l
no perezca, sino que tenga vida eterna” (3:16, BJ). Juan anuncia a Jesus como “la luz”

(8:12; 9:5; 12:46) y “el salvador del mundo™ (4:42). Jests mismo dice: “yo soy la puerta;

'D. Wiederkehr, Esbozo de cristologia sistematica (Madrid: 1980), 530, citado en
Andrés Torres Queiruga, Repensar la cristologia, segunda edicion (Estela, Navarra:
Verbo Divino, 1996), 245.



120

el que por mi entrare, serd salvo” (10:7, 9). Porque s6lo ¢l puede dar “vida eterna”
(10:28), dado que el Padre “todas las cosas ha entregado en su mano” (3:35; cf. 13:3).

Jesus no es un fundador religioso como otros; ni siquiera es el modelo o la mejor
manifestacion del amor de Dios. El es el tinico mediador de la salvaciéon de los hombres;
no hay otros sacrificios redentores, pues ¢l es el tinico sumo y eterno sacerdote. “[Dios]
quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad. Porque
hay un solo Dios, y un solo mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo hombre, el cual
se dio a si mismo en rescate por todos” (1 Tm 2:4-6; cf. Heb. 6:20; 9:11; 10:12-14).
También Pablo dirigiéndose a los corintios, escribe: “Pues aunque se les dé el nombre de
dioses, bien en el cielo bien en la tierra, de forma que hay multitud de dioses y de sefores,
para nosotros no hay mas que un solo Dios, el Padre, del cual proceden todas las cosas y
para el cual somos; y un solo Sefior, Jesucristo, por quien son todas las cosas y por el cual
somos nosotros” (1 Co 8: 5-6, BJ).

Robert Cook sostiene que “la tesis pluralista de Hick es viable solamente si la
doctrina de la encarnacion es falsa. Relativizar a Jests es negarlo. Si los cristianos estan
en lo correcto afirmando al Sefor, entonces ¢l es el Senor de todos, cualquiera sean sus
religiones™.!

De modo que, la posibilidad de otros salvadores o reveladores queda excluida. “A
Dios nadie le vio jamas; Dios unigénito, que esta en el seno del Padre, ése le ha dado a

conocer” (Jn. 1:18, Version Nacar-Colunga). Las religiones no cristianas deben saber que

"Robert Cook, “Postmodernism, Pluralism and John Hick”, Them 19, n° 1 (1993):
11.



121

Jests es “la puerta”. Elmismo dice: “También tengo otras ovejas que no son de este
redil; aquéllas también debo traer, y oirdn mi voz; y habréa un rebafo y un pastor” (10:16).
Por otro lado, Juan no presenta al Logos conforme al modelo helénico de un principio
universal;' sino que de acuerdo al Antiguo Testamento reconoce en todo el evangelio el
caracter mesidnico de la persona de Jestis. De esta manera es consciente que Jesus es el
cumplimiento de la promesa que Dios habia hecho a Israel en las Escrituras.”

La interpretacion pluralista pareciera reafirmar el pensamiento de Nicodemo quién
veia en Jesus s6lo un maestro enviado de Dios (3:2); o el de los demads fariseos que
reflexionaban: “;No es éste Jesus, el hijo de José, cuyo padre y madre nosotros
conocemos? ;Como, pues, dice este: del cielo he descendido? (6:42). Sin embargo, el
Nuevo Testamento afirma que “en ningtin otro hay salvacion; porque no hay otro nombre
bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos”(Hch. 4:12). Sélo a Jesus se
le dio “toda potestad en el cielo y en la tierra” (Mt. 28:18). “Porque en ¢l habita
corporalmente toda la plenitud de la Deidad” (Col. 2:9).

El es el “Salvador del mundo” (4:42), “el camino, la verdad y la vida” (14:6) y
nadie va al Padre si no es por él. Jesucristo no es el paradigma, sino el inico “mediador
entre Dios y los hombres” (1 Tim. 2:5) y “la gracia y la verdad” vienen por €l (Jn. 1:18).

En vista de las consideraciones precedentes, pueden presentarse las conclusiones

de esta evaluacion.

'Cobb, 72.

Jn. 12:13-16; 41; 13:18; 19:24, 36.



122

Conclusiones

El estudio sobre el concepto del Logos juanino en los Padres de la Iglesia
comparado con el cuarto evangelio demostré que existen semejanzas y diferencias.

En primer lugar, el Logos de Justino se diferencia del juanino en el trasfondo y
significado del concepto. Asi, el apologista lo interpreta de acuerdo a las categorias
filosoficas, como una emanacion divina de la voluntad de Dios que se manifestod
plenamente en Cristo, mientras el evangelista, de acuerdo al Antiguo Testamento, lo
presenta como la Palabra divina, preexistente y creadora que se hizo hombre para revelar
al Padre y salvar al mundo. Ademads, Justino reconoce la presencia del Logos en otros
hombres, negando la identidad del Logos con Jesucristo y la exclusividad de su
encarnacion, tal como lo afirma el prologo del cuarto evangelio.

En segundo lugar, la concepciones del Logos de Ireneo y Atanasio son semejantes
a la juanina. Estos Padres consideraban al Logos preexistente, divino, creador y encarnado
con las funciones de revelador y redentor. Estas caracterizaciones diferencian a Ireneo y
Atanasio de Justino y a su vez armonizan con el evangelio de Juan.

Por otra parte, la evaluacidn comparativa de los distintos trasfondos propuestos
por los exégetas modernos manifestd que las interpretaciones que entienden el uso juanino
del término A6yog a partir del trasfondo helénico, gnostico o targiimico no armonizan con
la evidencia interna y externa del evangelio. Mientras tanto, las interpretaciones que
estudian el vocablo a partir del trasfondo veterotestamentario no presentan diferencias con
el uso juanino, como tampoco las que conciben el Logos como un concepto tipicamente

juanino.



123

Muy relacionada al problema del trasfondo esté la cuestion del propdsito. Por un
lado, aunque no puede asegurarse el proposito o los destinatarios del evangelio, puede
percibirse que la hipdtesis del uso misionero del término A6yog posee serias dificultades.
Por el otro, si bien existen algunos indicios que favorecen la teoria del empleo antiherético
del vocablo, resulta dificil avalar esta hipdtesis en base a la evidencia exegética e historica.

Finalmente, la interpretacion pluralista del Logos juanino se diferencia en multiples
aspectos con el cuarto evangelio. Por un lado, anula la identificacion del Logos con
Jesucristo. Solo reconoce que Jesus estuvo abierto al Logos. De este modo, niega la
encarnacion exclusiva que describe el evangelio. Por el otro, al no reconocer a Jesucristo
como el Logos total discrepa con la caracterizacion de que este fuese “preexistente”,
“divino”, “creador”, unico “revelador” y “redentor” del mundo tal como lo presenta el
cuarto evangelio.

En consecuencia, la concepcion juanina y la biblica sobre Jesucristo contrastan

radicalmente con la teologia pluralista.



CAPITULO VI

CONCLUSION

Al comienzo de esta investigacion se planted la propuesta de hacer un estudio
historico de las principales interpretaciones del término Aéyog del prologo del cuarto
evangelio. Para poder comparar las distintas explicaciones que fueron dadas, se realiz6 un
estudio del significado, trasfondo y uso del Logos juanino.

Este estudio mostrd que las fuentes del Logos juanino no se encuentran en la
filosofia griega ni en el judaismo helénico. Su trasfondo pertenece al Antiguo Testamento
donde la Palabra de Dios y la Sabiduria divina son el medio de revelacion, creacion,
sustentacion y salvacion. También encuentra antecedentes en el cristianismo primitivo,
donde la predicacion de la palabra de Dios esté centrada en la revelacion de Jesus, el Cristo.

El evangelista caracteriza al Logos en el prélogo del cuarto evangelio como el ser
preexistente, divino, creador y encarnado, cuyas funciones son la de revelar a Dios y redimir
la humanidad del pecado. Juan identifica al Logos como Jesucristo.

No obstante, la Iglesia Primitiva adopt6 el término como un titulo corriente para
dirigirse a Jesus. Justino Martir, el apologista mas importante del segundo siglo, concibi6
el Logos juanino en los términos de la filosofia estoica. Este marco facilité que el
apologista se diferenciara del evangelista en su caracterizacion del Logos. Asi, para
Justino el Logos, como una emanacion de la voluntad del Padre, era un ser subordinado a
¢éste. Este Logos se habia manifestado en distintas personas antes de Cristo; sin embargo,

124



125

hizo su manifestacion plena en Jesus. Justino encontr6 en el Logos juanino un elemento en
comun entre el cristianismo, el judaismo y los sistemas filos6ficos griegos por los que él
habia transitado. Por este motivo, utiliz6 el concepto del Logos como un vehiculo para
transmitir su fe y demostrar que el cristianismo no anula las demas filosofias. Este
proceder, condujo a la sincretizacion del Logos juanino.

Mas tarde, Ireneo de Lyon defendi6 la ortodoxia del cristianismo con una teologia
basada en las Escrituras. A diferencia de Justino, observé la incompatibilidad entre el
Logos cristiano y el de los distintos sistemas filosoficos griegos. Ireneo era consciente de
que el gnosticismo, valiéndose del paralelo lingiiistico, habia tomado el término A6yoc del
cuarto evangelio y lo habia aplicado al Demiurgo neoplatonico, transfiriendo asi las
caracteristicas de este ultimo a Jesucristo.

En forma similar, en el marco de la lucha cristologica del siglo IV, Atanasio se
opuso a la doctrina arriana de la subordinacion del Logos. Si bien, sus antepasados
alejandrinos Clemente y Origenes subordinaban al Logos por influencia del neoplatonismo,
y ¢l mismo asumi6 ciertas nociones platonicas, Atanasio no utiliza este trasfondo en su
concepcidn del Logos. El obispo de Alejandria no se diferencia del evangelista al sostener
que el Logos es de la misma naturaleza que Dios y que se encarno para redimir la
humanidad. Para él, Jesucristo y el Logos es una y la misma persona.

Por otra parte, las interpretaciones modernas del Logos juanino estan enmarcadas
en una etapa de grandes cambios para la teologia.

Por un lado, con la intencidon de encontrar al Jesus historico, los exégetas se

aproximan al estudio del Nuevo Testamento adoptando el método historico-critico. Desde



126

esta hermenéutica, el cuarto evangelio se constituye simplemente en una creacion literaria,
carente de informacion historica objetiva y de inspiracion divina.

Por otro lado, en el siglo XX se impulsaron distintos emprendimientos ecuménicos
con el objetivo de lograr acercamientos entre las distintas religiones del mundo. En
consecuencia, las interpretaciones modernas del término Adyog del prologo del cuarto
evangelio, reflejan en alguna medida las corrientes teoldgicas de la época.

Algunos presentan sus explicaciones a partir del trasfondo del concepto; otros, a
partir del propdsito de su uso, y un tercer grupo estudia el vocablo desde las
presuposiciones del pluralismo religioso.

Los exégetas que estudian el término A6yog a partir del trasfondo presentan
distintas posibilidades como el Antiguo Testamento, el judeohelenismo, el cristianismo, el
gnosticismo y la literatura targumica.

La evaluacion comparativa de estas interpretaciones pareciera sugerir que existen
multiples diferencias lingliisticas, teoldgicas e historicas que impiden entender el uso
juanino del vocablo Adyog a partir de esos variados trasfondos.

Por el contrario, las explicaciones del Logos juanino en base al Antiguo
Testamento encuentran semejanzas literarias y conceptuales que permiten encontrar su
antecedente en la personificacion veterotestamentaria de la Palabra o la Sabiduria,
resaltando asi la revelacion de Dios en Jesucristo.

Ademas, dentro de las propuestas para un trasfondo cristiano de la expresion, se
adecua al contexto literario e historico la afirmacion de que el apdstol emplea el término

A6yog del vocabulario de la iglesia cristiana para referir el “mensaje”, la “palabra de Dios”



127

en Cristo y lo utiliza como un titulo cristologico, constituyéndose en una originalidad
Jjuanina.

Muchos intérpretes rechazan las teorias del trasfondo gnostico o helénico del
cuarto evangelio. Sin embargo, algunos admiten que Juan utiliza el término Adyog en
referencia a algin concepto filosofico. Para esto, encuentran dos soluciones posibles: o es
empleado con un objetivo misional refiriendo al Logos griego y asi ganando la simpatia de
los lectores helénicos, o bien, para contrarrestar las doctrinas heréticas del gnosticismo.
La evaluacion de estas interpretaciones en contraste con el cuarto evangelio, indicaria que
no existe base para suposiciones tales, ademas del hecho de que resultan ser
contradictorias entre si.

Finalmente, la consideracion del Logos juanino como un concepto mitoldgico
desde la perspectiva del estudio histdrico de las religiones y el criticismo biblico, sumado a
las corrientes ecuménicas del siglo XX, dan como resultado una aproximacion al evangelio
desde el pluralismo religioso.

La evaluacion de las interpretaciones pluralistas del Logos juanino sugeriria
importantes discrepancias con la cristologia del evangelio y del Nuevo Testamento en
general. El pluralismo niega la preexistencia, divinidad y encarnacion del Logos. Soélo
reconoce en ¢l un simbolo religioso o un principio universal que esta presente en todos los
grandes lideres religiosos. Jesus tuvo al Logos, pero no es el Logos.

En suma, para el pluralismo no existe exclusividad y singularidad de salvacion y
revelacion en Jesucristo, tal como afirma el apostol Juan y los demas escritores

neotestamentarios.



128

Como se ha visto, si se considerara el Logos juanino como un concepto mitologico,
cuyos antecedentes se hallan en cualquier cultura menos la judeocristiana, se perderia toda
historicidad del anuncio evangélico. Ademas, si se admitiera que el vocablo A6yog refleja
algin concepto helenistico, aunque solo fuera con un proposito misional, se podria admitir
que el propio evangelista era consciente de una rudimentaria teologia pluralista. O de otro
modo, que el cuarto evangelio seria parte de un sincretismo religioso que dio origen al
cristianismo.

Por lo tanto, no existe razon para buscar en una palabra comun a distintos sistemas
y creencias, un justificativo para una teologia que difiere atin del propio evangelio que
contiene el vocablo.

El pluralismo religioso reincide asi en las equivocaciones de Justino, al tratar de
armonizar las religiones sobre la base del Logos juanino. Por otro lado, reduce a
Jesucristo, el Hijo de Dios y Logos divino a un Jesiis meramente historico, tan s6lo a un
hombre. Tanto el Logos pluralista como el asi llamado “Jesus historico” parecieran ser
figuras inventadas por sus propios intérpretes.

Ademas, la interpretacion pluralista del Logos elimina la unicidad de la revelacion
biblica a la vez que neutraliza la actividad misionera. Si existieran otros medios de
revelacion o salvacion, la conversion a Jesucristo como tnico Salvador seria innecesaria.
La iglesia se veria disminuida a una simple institucion religiosa como tantas otras, y su
mision careceria de fundamentos y motivacion. El resultado inevitable de este tipo de

teologia es el sincretismo religioso y el compromiso ecuménico.



129

Por lo tanto, la interpretacion pluralista del Logos juanino no so6lo se diferencia del
prélogo del cuarto evangelio, sino que es opuesta a la teologia del Nuevo Testamento.

Finalmente, esta investigacion indicaria que hubo un alejamiento cronolégico
progresivo en las interpretaciones del uso juanino del término A6yoc. Esta distorsion que
comenzaria a partir del periodo patristico con Justino, continuando con interpretaciones

exegéticas modernas, alcanzaria sus mayores diferencias en el pluralismo religioso.

Recomendaciones Para Otras Investigaciones

Durante el transcurso del estudio historico de las interpretaciones del término
A6yog del prologo del cuarto evangelio, surgieron otras cuestiones que requeririan una
investigacion particular adicional.

En el campo juanino, si bien este estudio podria contribuir en reafirmar la
paternidad literaria compartida del evangelio, las epistolas y el Apocalipsis, seria
importante reconocer otros conceptos que corroboren exegéticamente la autoria del
discipulo amado.

A parte del Logos juanino, a menudo suele utilizarse el capitulo 17 del evangelio
para justificar el ecumenismo. En este caso, seria necesario llevar a cabo una revision de
las corrientes interpretativas y posteriormente una comparacion con el significado
exegético del texto en cuestion.

En el area del pluralismo religioso, seria provechoso investigar y evaluar su
soteriologia y pneumatologia, ya que los conceptos de salvacion y pecado, como asi

también el entendimiento de la persona y la obra del Espiritu Santo difieren notablemente



130

del pensamiento biblico y minan la mision e identidad cristiana.
Podria examinarse la relacion entre ideologias modernas, su impacto en la

cristologia neotestamentaria y sus implicaciones en la mision de la iglesia.



BIBLIOGRAFIA

Aguirre, Rafael. “Estado actual de los estudios sobre el Jests historico después de
Bultmann”. Estudios Biblicos 54 (1996): 433-463.

Aland, Kurt y otros. The Greek New Testament. 4 ed. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft, 1994.

Albright, William Foxwell. De la edad de piedra al cristianismo. Trad. Compaiiia de
Jesus. Santander: Editorial Sal Terrae, 1959.

Altaner, Berthold. Patrologia. Trad. Ursicino Dominguez-Del Val. Quinta edicion
revisada y ampliada. Madrid: Espasa Calpe, 1962.

Allen, E. L. “The Jewish Christian Church in the Fourth Gospel”. Journal of Biblical
Literature 74 (1955): 88-92.

Anderson, N. Christianity and World Religions: The Challenge of Pluralism. Downers
Grove: Inter-Varsity Press, 1984.

Ashton, John. “The Transformation of Wisdom, a Study of the Prologue of John’s
Gospel”. New Testament Studies 32 (1986): 161-186.

Atanasio. Orationes Contra Arianos. Los santos padres, Sigfrido Huber, 2:388-405.
Buenos Aires: Descleé de Brouwer, 1946.

Aune, David E. Word Biblical Commentary: Revelation 17-22. Vol. 52c. Nashville:
Thomas Nelson Publishers, 1984.

Ausejo, Serafin de. “Es un himno a Cristo el prologo de San Juan”. Estudios Biblicos 15
(1956): 223-277, 281-427. Citado en Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos
teologicos del prologo de S. Juan”, 411. Scripta Theologica 21, (1989).

. “El concepto de ‘carne’ aplicado a Cristo en el IV Evangelio”.
Estudios Biblicos 17, (1958): 411-427.

Bavinck, H. The Doctrine of God. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1951.

131



132

Barclay, William. Introduction to John and Acts of the Apostles. Philadelphia: The
Westminster Press, 1976.

. Palabras griegas del Nuevo Testamento. Sexta edicion. Trad. Javier
José Marin. El Paso, Texas: Casa Bautista de Publicaciones, 1996.

Barrett, Charles K. Essays on John. Philadelphia: The Westminster Press, 1982.

Barth, Karl. Witness to the Word: A Commentary on John 1. Ed. Walther Fiirst. Trad.
Geoffrey W. Bromiley. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1986.

Beach, Bert Beverly. Ecumenism: Boon or Bane? Washington: Review and Herald
Publishing Association, 1974.

Beasley-Murray, George R. Word Biblical Commentary: John. Waco, Texas: Word
Books, 1987.

Bernard, J.H. The International Critical Commentary: A Critical and Exegetical
Commentary on the Gospel According to St. John. Ed. A.H. McNeile.
Edinburgh: T & T Clark, 1985.

Bellinzoni, A. J. The Sayings of Jesus in the writings of Justin Martyr. Leiden: E. J. Brill,
1967.

Blank, Josef. El evangelio segun San Juan. Trad. Claudio Gancho. Barcelona: Editorial
Herder, 1991.

Boer, M. C. de. “Narrative Criticism, Historical Criticism, and the Gospel of John”.
Journal of Study of New Testament 47 (1992): 35-48.

Boice Montgomery, James. The Gospel of John. 2 vols. Grand Rapids, Michigan:
Zondervan Publishing House, 1975.

Boismard, M. E. El prologo de San Juan. Madrid: Ediciones Fax, 1967.

Borgen, Peder. “Observations on the Targumic Character of the Prologue of John”. New
Testament Studies 16 (1969-70): 288-295.

Bornhaiiser, K. Das Johannesevangelium eine Missionsschrift fiir Israel. Giitersloh:
Bertelsmann, 1928, citado por John A. T. Robinson. “The Destination and Purpose
of St. John’ Gospel”, 126. New Testament Studies 6 (1959-1960): 117-132.



133

Bouquet, A. C. The Christian Faith and Non-Christian Religions. New York: Harper &
Brothers, 1958. En Daniel Lucas Lukito, “Logos Christology: an Interaction
between Early Christian Beliefs and Modern Scholars' Attempts to Relate them to
the Asian Context”, 118. Stulos Theological Journal 1 (1993): 105-121.

Brown, Raymond Bryan. “The Prologue of the Gospel of John”. Review and Expositor
62 (1965): 429-439.

Brown, Raymond E. The Anchor Bible: The Gospel of John. Segunda Edicion. Garden
City, New York: Doubleday & Company, 1978, duodécima impresion.

. An Introduction to the New Testament. Primera edicion New York:
Doubleday, 1997.

Bruce, F.F. The Gospel of John. Grand Rapids, Michigan: W. Eerdmans Publishing
Company, 1984.

Bultmann, Rudolf. Teologia del Nuevo Testamento. Salamanca: Sigueme, 1981.

. The Gospel of John. Trad. G. Beasley-Murray, R Hoare y J. Riches.
Philadelphia: The Westminster Press, 1971.

Caird G. B. y L. D. Hurst. New Testament Theology. Oxford: Clarendon Press, 1995.

Cahill, P. J. “The Johannine Logos As Center”. Catholic Biblical Quarterly 38, (1976):
54-72.

Carson, D. A. “The Purpose of the Fourth Gospel: John 20:31 Reconsidered”. Journal of
Biblical Literature 106 (1987): 639-651.

Carter, Warren. “The Prologue and John’s Gospel: Function, Symbol and the Definitive
Word”. Journal for the Study of the New Testament 39 (1990): 35-58.

Case, Robert A. “Will the Real Athanasius Please Stand Up”. Journal of Evangelical
Theological Society, 19 (1976): 283-295.

Casselli, Stephen J. “Jesus as Eschatological Torah™. Trinity Journal 18 [1997]: 38-41.

Charlesworth, James H. ed. John and the Dead Sea Scrolls. New York: Crossroad,
1990.

Clark, Gordon H. The Johanine Logos. Chicago: Presbyterian and Reformed Publishing
Company, 1972.



134

Clark,. Kelly James. “Perils of Pluralism”. Faith and Philosophy 14 (1997): 303-320.
Cobb, John B. Christ in a Pluralistic Age. Philadelphia: The Westminster Press, 1975.

Collins, Raymond F. These Things Have been Written: Studies on the Fourth Gospel.
Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1991.

Comision Teoldgica Internacional. “El cristianismo y las religiones”. Roma: 1997. En
Guido Vergauwen, “El rol de Jesucristo en la teologia pluralista de las religiones”,
4. Studium Filosofia y Teologia 2, n° 3 (1999): 3-35.

Congregacion para la Doctrina de la Fe. “Declaracion Dominus Iesus, Sobre la unicidad y
la universalidad salvifica de Jesucristo y de la Iglesia”.

http://www.aica.org. Noviembre de 2000.

Conzelmann, Hans. An Qutline of the theology of the New Testament. Trad. John
Bowden. New York: Harper & Row Publishers, 1969.

Cook, Robert. “Postmodernism, Pluralism and John Hick”. Themelios 19, n° 1 (1993):
10-17.

Cross, F. L. y E. A. Livingstone ed.. The Oxford Dictionary of the Christian Church.
Oxford: Oxford University Press, 1978.

Crossan, D. M. “Logos”. New Catholic Encyclopedia. Washington: The University
Catholic of America, reimpreso 1981, 7: 968-969.

Cullmann, Oscar. Cristologia del Nuevo Testamento. Trad. Carlos T. Gattinoni Buenos
Aires: Methopress, 1965.

Culpepper, R. Alan. “The Pivot of John’s Prologue”. New Testament Studies 27, (1980):
1-31.

Curtotti, Michael. “The Divine Logos and Redemption: A Comparison of Baha'i and
Early Christian Perspectives”. Journal of Ecumenical Studies 30 (1993): 227-
244,

Daniélou, Jean. Ensayo sobre Filon de Alejandria. Madrid: Taurus, 1962.

Davies, William D. [nvitation to the New Testament. Garden City, New York:

Doubleday & Company, 1966.

Pancomio, Luciano y Vito Mancuso, eds.. Diccionario teologico enciclopédico. Estella,



135

Navarra: Editorial Verbo Divino, 1995.

Dinoia, J. A. “Christian Universalism: The Nonexclusive Particularity of Salvation in
Christ”. En Either/or: the Gospel or Neopaganism. Carl E. Braaten y Robert W.
Jenson eds., 37. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1995.

Dodd, C.H. Interpretacion del cuarto evangelio. Trad. J. Alonso Asenjo. Madrid:
Ediciones Cristiandad, 1978.

Edwards, M. J. “Justin's Logos and the Word of God”. Journal of Early Christian
Studies 3 (1995): 261-280.

Enciclopedia Microsoft Encarta 99. S/L: Microsoft Corporation, 1993-1998.

Edersheim, Alfred. The Life and the Time of Jesus the Messiah. 2 vols. New York:
Longmans, Green & Company, 1986.

Edwards, Ruth B. “Xarin Anti Xaritos (John 1:16): Grace and the Law in the Johannine
Prologue”. Journal for the Study of New Testament 32 (1988): 3-15.

Eichrodt, Walter. Teologia del Antiguo Testamento. Trad. Daniel Romero. Madrid:
Ediciones Cristiandad, 1975.

Ferguson, Everett, ed. Encyclopedia of Early Christianity. Segunda edicion. 2 vols.
New York: Garland Publishing, 1997.

Ferguson, Sinclair, B. David F. Writht y J. Packer, “Logos”. Nuevo dicionario de
teologia. Primera edicion. Trad. Hiram Duffer. El Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1992.

Francis D. Nichol, ed. Comentario biblico adventista. Trad. Victor Ampuero Matta.
Florida, Buenos Aires: Asociacion Casa Editora Sudamericana, 1996.

Freedman, David Noel. The Anchor Bible Dictionary. ed. 4 vols. New York: Doubleday,
1992.

Freed, Edwin D. “Theological Prelude to the Prologue of John’s Gospel”. Scotish
Journal of Theology 32 (1979): 257-269.

. “Variations in the Language and Thought of John”. Zeitschrift fiir die
Neutestamentliche Wissenschaft 55, (1964): 167-197.

Fuente, Alfonso de la. “Trasfondo cultural del cuarto evangelio, sobre el ocaso del dilema
judaismo/gnosticismo”. Estudios Biblicos 56 (1998): 491-506.




136

Garcia-Moreno, Antonio. “Aspectos teologicos del prologo de S. Juan”, Scripta
Theologica 21, (1989): 411-429.

Garret, Ricardo. Comentario al evangelio de Juan. Terrasa, Barcelona: Clie, 1997.
Gonzalez, Justo L. Historia del Cristianismo. 2 vols. Miami: Editorial Unilit, 1994.

Guthrie, Donald. New Testament Theology. Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity
Press, 1981.

Hénchen, Ernst. “Problem des Johanneischen Prologs”. Zeitschrift Theologische und
Kirche 60 (1963): 305-334. Citado en Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos
teologicos del prologo de S. Juan”, 411-421. Scripta Theologica 21, (1989).

. A Commentary on the Gospel of John. 2 vols. Trad. Robert W. Funk.
Philadelphia: Fortress Press, 1980.

Harnack, Adolf. History of Dogma. 4 vols. Trad. Neil Buchanan. New York: Dover
Publications, edicion 1961.

Harris, J. Rendel. The Origin of the Prologue to St. John’s Gospel. Cambridge:
University Press, 1917. En Raymond F. Collins. These Things Have been
Written: Studies on the Fourth Gospel, 203. Grand Rapids: William B. Eerdmans
Publishing Company, 1991.

. “Athena, Sophia and the Logos”, Bulletin of the John Ryland’s Library,
(1922): 56.

Harris, W. Hall. “A Biblical Theology of the New Testament”. En A Biblical Theology
of the New Testament, ed. Roy B. Zuck, 191-192. Chicago: Moody Press, 1994.

Hart, Trevor H. “The Two Soteriological Traditions of Alexandria”. Evangelical
Quarterly, 61 (1989): 239-259.

Hart, T. N. To Know and Follow Jesus. New York: Paulist Press, 1984.
Hastings, Edward. The Speakers Bible: The Gospel According to St. John. Grand

Rapids, Michigan: Baker Book House, reimpreso 1978.

Hayward, C. T. R. “The Holy Name of the God of Moses and the Prologue of St. John’s
Gospel”. New Testament Studies 25, (1978): 16-32.



137

Head, Peter M. “The Self-Offering and Death of Christ as a Sacrifice in the Gospels and
the Acts of the Apostles”. En Sacrifice in the Bible, ed. Roger T. Beckwith y
Martin J. Selman, 121. Grand Rapids: Baker Book House, 1995).

Heick, Otto W. A History of Christian Thought. 2 vols. Philadelphia: Fortress Press,
1965.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento, evangelio segun San Juan.
Grand Rapids, Michigan: Libros Desafio, 1981.

Henry, Patrick. New Directions in New Testament Study. Philadelphia: The Westminster
Press, 1979.

Hick, John. God Has Many Names. London: Macmillan, 1980.

. An Interpretation of Religion. New Haven, Conn.: Yale University
Press, 1989.

. “Religious Pluralism and the Divine: A Response to Paul Eddy”.
Religious Studies 31 (1995): 417-420.

. “The Latest Vatican Statement on Christianity and Other Religions”
http://astro.ocis.temple.edu/~arcc/hick.html. Noviembre de 2000.

Hill, David. “The Relevance of the Logos Christology”. The Expository Times 78
(1967): 136-139.

Hobbs, Herschel H. An Exposition of the Four Gospels, The Gospel of John. Grand
Rapids: Baker Book House, reimpreso 1978.

Hooker, Morna. “John the Baptist and the Johannine Prologue”. New Testament Studies
16 (1970): 354-358.

Horn, Siegfried H.. “Palabra”. Diccionario biblico adventista. Trads., Rolando A. Itin,
Gaston Clouzet, Aldo D. Orrego. Florida, Buenos Aires: Asociacion Casa
Editora Sudamericana, primera edicion, 1996.

Hoskyns, E. C. The Fourth Gospel. London: F. N. Davey, 1947. Citado en William
Barclay, Introduction to John and Acts of the Apostles, 151. Philadelphia: The
Westminster Press, 1976.

Howard, W. F. Christianity According to John. Filadelfia: S/E, 1946.

Howard, W. F. The Gospel according to John (New York: Abingdon Press, 1952)



138

. The Fourth Gospel in Recent Criticism and Interpretation. Edicion
revisada por C. K. Barrett. Londres: Epworth Press, 1955.

Huber, Sigfrido. Los santos padres. 2 vols. Buenos Aires: Descle¢ de Brouwer, 1946.

Hull, William E. “The Gnostic Library from Nag Hammadi”. Review and Expositor 58
(1961): 200-218.

Irenaeus. Against Heresies IlI. The Ante-Nicene Fathers. Vol. 1. Alexander Roberts and
James Donaldson, 446-460. Grad Rapids, Michigan: William B. Eerdmans
Publishing Company, 1957.

Jacob, Edmond. Teologia del Antiguo Testamento. Trad. Daniel Vidal. Madrid:
Ediciones Marova, 1969.

Johnson, D. H. “Logos”. Dictionary of Jesus and the Gospels. Eds. Joel B. Green ,Scot
McKnight y Howard Marshall. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1992.
Johnson, Keith E. “John Hick's Pluralistic Hypothesis and the Problem of Conflicting
Truth-Claims”.
http://web.bu.edu/STH/BTI/colloquium/btshaigh.htm. Noviembre de 2000.

Kay-keng, Khoo. “The Tao and the Logos: Lao Tzu and the Gospel of John”. Ching
Feng 38 (1995): 271-286.

. “Logos, Tao and Wisdom”. Ching Feng 40 (1997): 149-172.

Kéasemann, Ernst. Jesu letzter Wille nach Johannes. Tubingen 1971. Citado en Alfonso
De la Fuente, “Trasfondo cultural del cuarto evangelio, sobre el ocaso del dilema
judaismo/gnosticismo”, 496. Estudios Biblicos 56 (1998): 491-506.

. “Aufbau und Angliegen des Johanneischen Prologs”, en Libertas
Christiana F. Delekat Festschrift.. Munich: Kaiser, 1957), 75-99. Citado en
Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos teologicos delprologo de S. Juan”, 416.
Scripta Theologica 21, (1989).

“The Structure and Purpose of the Prologue to John’s Gospel”, New
Testament Questions of Today (1969), 138-167

Kéisemann, Ernst. The Testament of Jesus: Acording to John 17. Trad. Gerhard Krodel.
Philadelphia: Fortress Press, reimpreso 1978.

Kelly, John Norman Davidson. Early Christian Doctrines. Segunda edicion. New York:
Harper & Row, 1960.



139

Kertelge, Karl. “Palabra de Dios”. Diccionario de Conceptos Teologicos. Vol. 11.
Barcelona: Herder, 1990.

Klappert, B. “Palabra”. Diccionario teologico del Nuevo Testamento. 4 vols. Eds.
Mario Sala y Araceli Herrera. Segunda edicion. Salamanca: Ediciones Sigueme,
1985.

Kittel, Gerhard y Gerhard Friedrich. Theological Dictionary of the New Testament. 10
vols. Trad. Geoffrey Bromiley. Grand Rapids, Michigan: WM. B. Eerdmans
Publishing Company, 1964-1976).

Kiimmel, Werner G. The Theology of the New Testament. Nashville, New York:
Abingdon Press, 1973.

Kiing, Hans y otros. El cristianismo y las grandes religiones. Madrid: Libros Europa,
1987.

Ladd, George Eldon. A4 Theology of the New Testament. Grad Rapids, Michigan:
William B. Eerdmans Publishing Company, 1982.

Landaria, Luis s.j. “Reflexiones sobre la declaracion ‘Dominus Iesus’ de la
Congregacion para la Doctrina de la Fe: El Logos encarnado y el Espiritu Santo
en la obra de la salvacion”. L’Osservatore Romano, 29 de septiembre de 2000, 7-
8.

Lange, John P. The Gospel according to John. Trad. y ed. Philip Schaff. Grand Rapids:
Zondervan Publishing House, reimpreso 1976.

Lea, Thomas D. “La exégesis de textos significativos en Juan”. Trad. David A. Daniells.
Dialogo Teologico 32 (1988): 17-25.

Leal, Juan, Severiano de Paramo y José Alonso, trad. La Sagrada Escritura. 9 vols.
Texto y comentario por profesores de la Compania de Jesus. Madrid: Biblioteca
de Autores Cristianos, 1961.

Lenski, R. C. H. The Interpretation of St. John’s Gospel. Minneapolis, Minesota:
Augsburg Publishing House, 1963.

Léon-Dufour, Xavier ed. “Word of God”. Dictionary of Biblical Theology. Trds. Joseph
Cahilly E. M. Steward. Segunda ediciéon. London: Geoffrey Chapman, 1988).

Leonard, W. Verbum Dei: comentario a la Sagrada Escritura. 5 Vols. B. Orchard y
otros eds. Barcelona: Editorial Herder, 1957.

Liddell, Henry y George y Scott, Robert. 4 Greek-English Lexicon. Rev. por Henry



140

Stuart Jones y Roderick McKenzie. Oxford: Clarendon Press, 1940.

Linnemann, Eta. Historical Criticism of the Bible: Methodology or Ideology? Trad.
Robert W. Yarbrough. Grand Rapids: Baker Book House, 1990.

Lovelady, Edgar J. “The Logos Concept: A Critical Monograph on John 1:1". Grace
Journal 4, (1963): 15-24.

Lohse, Eduard. Teologia del Nuevo Testamento. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1978.

Lukito, Daniel Lucas. “Logos Christology: an Interaction between Early Christian Beliefs
and Modern Scholars' Attempts to Relate Them to the Asian Context”. Sulos
Theological Journal 1 (1993): 105-121.

May, Eric. “The Logos in the Old Testament”. Catholic Biblical Quarterly 8, (1946):
438-447.

Mackintosh, H. R. The Doctrine of the Person of Jesus Christ. Edinburgh: T & T Clark,
reimpreso 1972.

Mcnamara, Martin. “Logos Of The Fourth Gospel And Memra Of The Palestinian
Targum (Ex. 12:42)”. The Expository Times 79 (1968): 115-117.

Manson, T. W. On Paul and John. Studies in Biblical Theology, no. 38. London: SCM
Press, 1963.

Martinez, G. Ted. “The Purpose of John’s Gospel”. Michigan Theological Journal 31,
(1992): 41-53.

Mateos, Juan y Barreto Juan. E! Evangelio de Juan. 2 vols. Segunda edicion. Madrid:
Ediciones Cristiandad, 1982.

Mayfield, Joseph H. y Ralph Earle. Beacon Bible Commentary. Kansas City, Missouri:
Beacon Hill Press, 1965.

Meijering, E. P. Ortodoxy and Platonism in Athanasius: Synthesis or Antithesis. Leiden:
E. J. Brill, 1968.

Meinertz, Max. Teologia del Nuevo Testamento. Trad. Constantino Ruiz-Garrido.
Madrid: Fax, segunda edicion revisada, 1956.

Meyer, John R. “Athanasius’ Use of Paul in his Doctrine of Salvation”. Vigiliae
Christianae, 52 (1998): 146-171.

Michaels, J. Ramsey. New International Biblical Commentary: John. Peabody,



141

Massachusetts: Hendrickson, 1984.

Miller, Ed. L.. “The Logos of Heraclitus: Updating the Report”. Harvard Theological
Review 74 (1981): 161-176.

. ““The Logos Was God’”. Evangelical Quarterly 53, (1981): 65-77.

. “The Logic of the Logos Hymn: A New View”, New Testament Studies
29 (1983): 552-561.

. “The Johannine Origins of the Johannine Logos”. Journal of Biblical
Literature 112 (1993): 445-457.

Milne, Bruce. The Message of John. Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity Press, 1993.

Mlakuzhyil, G. The Christocentric Literary Structure of the Fourth Gospel. Roma:
Biblical Institute , 1987.

Moody Smith, D. The Theology of the Gospel of John. Cambridge: Cambridge
University Press, 1995, Reprinted 1996.

Moreno Martinez, José Luis. “El Logos y la creacion”. Scripta Theologica 15 (1983):
381-419.

Morris, Leon. The Gospel According to John. Grand Rapids, Michigan: Wm. B.
Eerdmans Publishing Co., 1971.

Jesus is the Christ: Studies in the Theology of John. Grand Rapids:
William B. Eerdmans Publishing Company.

Moule, C.F.D. Theology 76, (1973): 562-572. En Donald Guthrie, New Testament
Theology, 329. Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity Press, 1981.

Moulton, James y George Milligan. The Vocabulary of the Greek Testament. Grand
Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1982.

Newbigin, Lesslie. The Light has Come. Grand Rapids: William B. Eerdmans
Publishing Company, reimpreso 1987.

Nichol, Francis D. ed. Comentario biblico adventista. Trad. Victor Ampuero Matta. 8
vols. Florida, Buenos Aires: Asociacion Casa Editora Sudamericana, 1996.

Orbe, Antonio. Introduccion a la teologia de los siglos Il y IIl. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1988.



142
Orchard, Dom Bernard y otros. Verbum Dei: Comentario a la Sagrada Escritura. Trad.
Maximiliano Garcia Cordero y otros. Barcelona: Editorial Herder, 1957.

Pack, Frank. “The Gospel of John in the Twentieth Century”. Restoration Quarterly 7
(1963): 173-185.

Painter, John. “Christology and the History of the Johannine Community in the Prologue
of the Fourth Gospel”. New Testament Studies 30 (1984): 460-474.

Pelikan, Jaroslav. Jesus a través de los siglos. Su lugar en la historia de la cultura.
Barcelona: Herder, 1989.

Pereyra, Roberto. Introduccion general a los evangelios. Libertador San Martin:
Universidad Adventista del Plata, 1997.

. Un comentario exegético a la homilia a los Hebreos. Libertador San
Martin: Universidad Adventista del Plata, 1999.

Peters, George W. “Current Theological Issues in World Missions”. Bibliotheca Sacra
135 (1978): 153-164.

Pope, Richard M. “Logos Christology And The Non-christian Religions: Some Notes On
A Type Of Anglican Theology”. Lexington Theological Quarterly 1, (1966): 24-
36.

Price, R. M. ““Hellenization’ and Logos Doctrine in Justin Martyr”. Vigiliae Christianae
42 (1988): 18-23.

Profesores de Salamanca. Biblia Comentada. 7 vols. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos, 1960-1977.

Pro-Quest, Dissertation Abstracts on CD-ROM. Surrey: UMI, 1987-1999.

Quasten, Johannes. Patrologia. Ed. Ignacio Onatibia. Tomo 1. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos, 1961.

Ramachandra, Vinoth. The Recovery of Mission: Beyond the Pluralist Paradigm.
Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 1995.

Ramos, Jose Carlos. “El concepto juanino del Logos y la cristologia del cuarto
evangelio”. Theologika 9 (1994): 384-407.

Reist, Irwin W. “The Christology of Irenaeus”. Journal of Evangelical Theological
Society, 13 (1970): 241-251.



143

Reyes, George V. “El evangelio de Juan: historia o literatura”. Revista Biblica 61
(1999): 1-21.

Richard, Earl. Jesus: One and Many. Wilmington, Delaware: Michael Glazier, 1988.

Richardson, Alan. An Introduction on the Theology of the New Testament . New York:
Harper & Row, 1958.

y John Bowden. “Logos”. The Westminster Dictionary of Christian
Theology. Philadelphia: The Westminster Press, 1983).

Ridderbos, Herman. “The Structure and Scope of the Prologue to the Gospel of John™.
Novum Testamentum 8 (1960): 180- 201.

. The Gospel of John. Trad. John Vriend. Grand Rapids, Michigan: W.
Eerdmans Publishing Company, 1997.

Ritt, H. “Logos”. Exegetical Dictionary of the New Testament. 3 vols. Eds. Horst Balz
y Gerhard Schneider. Grand Rapids, Michigan: William Eerdmans Publishing
Company, 1991.

Roberts, Alexander y James Donaldson ed. The Ante-Nicene Fathers. Vol. 1. Grad
Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1957.

Robertson, Archibald Thomas. Imdgenes verbales del Nuevo Testamento: Juan y
Hebreos. 4 vols. Terrasa, Barcelona: CLIE, 1990.

Robinson, John A. T. “The Destination and Purpose of St. John” Gospel”. New
Testament Studies 6 (1959-1960): 117-132..

. “The Relation of the Prologue to the Gospel of St John”. New Testament
Studies 9 (1962-63): 120-129.

Rodriguez-Ruiz, Miguel. “Estructura del Evangelio de San Juan desde el punto de vista
cristologico y eclesiologico™. Estudios Biblicos 56, (1998): 75-96.

Ruiz Bueno, Daniel. Padres apostolicos. Quinta edicion. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos, 1985.

. Padres apologistas griegos. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos, 1954.

Runia, Klaas. “Why Christianity of All Religions”. Evangelical Review of Theology 22



144

(1998): 244-263.

Schaff, Philip and Henry Wace, ed. Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian
Church: St. Athanasius: Select Works and Letters. Grad Rapids, Michigan:
William B. Eerdmans Publishing Company, 1957.

Scheffczyk, Leo. “Word of God”. Encyclopedia of Theology. Ed. Karl Rahner. Gran
Bretafia: Burns & Oates, reimpreso 1986.

Schelkle, Karl Hermann. Teologia del Nuevo Testamento. Trad. Marciano Villanueva.
Barcelona: Editorial Herder, 1977). 2: 267.

Schaff, Philip. History of the Christian Church. Vol. 2. Ante-Nicene Christianity.
Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, reimpreso
1962).

and Henry Wace ed. Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian
Church. Vol. 4. St. Athanasius: Select Works and Letters. Grand Rapids,
Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1957.

Schierse, Franz J. Cristologia. Barcelona: Herder, 1983.

Schnackenburg, Rudolf. “Logos-Himnus und Johanneischer prolog”, Biblische Zeitschrift
1 (1957): 69-100. En Antonio Garcia-Moreno, “Aspectos teoldgicos del prélogo
de S. Juan”, 411-429. Scripta Theologica 21, (1989).

. The Gospel According to St. John. Volume 1. Trad. Kevin Smith.
Wellwood: Burns & Oates, 1984.

Schneider, Herbert. ““The Word Was Made Flesh™. Catholic Biblical Quarterly 31,
(1969): 344-356.

Schoonenberg, Piet. “A Sapiential reading of John’s Prologue: Some Reflections on
Views of Reginald Fuller and James Dunn”. Theology Digest 33 (1986): 403-421.

Schwarz, Hans. Christology. Gran Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1998.

Scott, E. F. The Fourth Gospel, its Purpose and Theology. Edimburg: T. & T. Clark,
1908. En Donald Guthrie, New Testament Theology, 328. Downers Grove,
[llinois: Inter-Varsity Press, 1981.

Seeberg, Reinhold. Manual de Historia de las Doctrinas. 2 vols. Historia de Doctrinas
en la Iglesia Antigua. Trad. José¢ Miguez Bonino. El Paso, Texas: Casa Bautista
de Publicaciones, 1963.



145

Segovia, Fernando. “The Significance of Social Location in Reading John’s Story”,
Interpretation 49 (1995): 370-378.

Smart, Ninian. “The Logos Doctrine and Eastern Beliefs”. The Expository Times 78
(1967): 168-171.

Smith, T. C. Jesus in the Gospel of John. Study of the Evangelist’s purpose and
meaning. Nashville: Abingdon Press, 1959, citado en Veloso, Comentario del
evangelio de Juan, 28. Idaho: Pacific Press Publishing Association, 1997.

Songer, Harold S. “The Gospel of John in Recent Research”, Review and Expositor 62
(1965): 417-428.

Staley, Jeff. “The Structure of John’s Prologue: Its Implications for the Gospel’s
Narrative Structure”. Catholic Biblical Quarterly 48, (1986): 241-264.

Suggit, J. “John 17:17: 6 Aéyog 0 c0g aAN0e1d €otv”. Journal of Theological Studies
35, (1984): 104-117.

Swetnam, James. “Jesus as Logos in Hebrews 4:12-13". Bib 62, (1981): 214-224.
Taylor, Vincent. The Person of Christ. New York: MacMillan, 1966.

Tillich, Paul. Teologia Sistematica. 3 vols. Trad. Damian Sanchez-Bustamante.
Barcelona: Ediciones Ariel, 1973.

Tobin, Thomas. “The prologue of John and Hellenistic Jewish Speculation”, Catholic
Biblical Quarterly 52 (1990): 252-269.

Trisoglio, Francesco. Cristo en los Padres de la Iglesia. Barcelona: Editorial Herder,
1986.

Torres Queiruga, Andrés. Repensar la cristologia. Segunda edicion. Estela, Navarra:
Verbo Divino, 1996.

Turner, H. E. W. The Pattern of Christian Truth. London: S/E, 1954, citado en George
R. Beasley-Murray. Word Biblical Commentary: John. Waco, Texas: Word
Books, 1987.

Turner, George A. “A Decade of Studies in John’s Gospel”. Christianity Today 9,
(1964): 221-222.

. “The prologue of John and Hellenistic Jewish Speculation”. Catholic




146

Biblical Quarterly 52 (1990): 252-269.
Turrado, Lorenzo. Biblia comentada. Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1965.

Tuya, Manuel de. Biblia Comentada. Profesores de Salamanca ed. Tercera edicion.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1977.

Van Den Bussche, Henri. E! evangelio segun San Juan. Trad. Eloy Requena. Madrid:
Ediciones Stvdivm, 1972.

Vanhoozer, Kevin J. “The Three-in-One and the Many”. En The Trinity in a Pluralistic
Age, Kevin J. Vanhoozer ed., x. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1997.

Vanderlip, D. George. Christianity According to John. Philadelphia: The Westminster
Press, 1975.

Velasco, Rufino. La iglesia de Jesus: Proceso historico de la conciencia eclesial.
Estella: Editorial Verbo Divino, 1992.

Veloso, Mario. Comentario al evangelio de Juan. ldaho: Pacific Press Publishing
Association, 1997.

Vergauwen, Guido. “Elrol de Jesucristo en la teologia pluralista de las religiones”.
Studium Filosofia y Teologia 2, n° 3 (1999): 3-35.

Viertel, Weldon E. The Gospel and Epistles of John. El Paso, Texas: Carib Baptist
Publications, 1975.

Vine, W. E. Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento. 4 vols.
Traduccion y adaptacion S. Escuain. Barcelona: Clie, 1984.

Vives, José ed. y trad. Los padres de la iglesia. Segunda edicion. Barcelona: Herder,
1982.

Von Rad, Gerhard. Teologia del Antiguo Testamento. Vol 2. Teologia de las
Tradiciones Proféticas de Israel. Ed. Luis A. Schokel. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1990.

Wahlde, Urban C. von. “Community in Conflict”. Interpretation 49 (1995): 379-389.

Walker, Williston. History of the Christian Church. New York: Charles Scribner’s Sons,
1927.



147

Walls, A. F. “Logos”. Evangelical Dictionary of Theology. Walter A. Elwell. Grand
Rapids, Michigan: Baker Book House, 6° reimpresion 1989.

Watt, Jan G. van der. “The Composition of the Prologue of John’s Gospel: The Historical
Jesus Introducing Divine Grace”. Westminster Theological Journal 57, (1995):
311-332.

Witherington III, Ben. John'’s wisdom: a Commentary on the Fourth Gospel. Louisville,
Kentucky, 1995.

White, Elena G. de. Patriarcas y Profetas. Boise, Idaho: Publicaciones Interamericanas,
1954.

. Mensajes Selectos. Volumen 3. Biblioteca Electronica: Fundamentos
de la Esperanza, 1993.

Wiederkehr, D. Esbozo de cristologia sistematica. Madrid: 1980, citado en Andrés
Torres Queiruga. Repensar la cristologia. Segunda edicion. Estela, Navarra:
Verbo Divino, 1996, 245.

Williamson, Ronald. “The Incarnation of the Logos in Hebrews”. ExT 95, (1983): 4-8.

Wright, David F. “Christian Faith in the Greek World: Justin Martyr’s Testimony”.
Evangelical Quarterly, 54 (1982): 77-87.

Zahn, Theodore. Introduction to the New Testament. 3 vols. Trad. John M. Trout y
otros. Grand Rapids: Kregel Publications, 1953.



